

# PARTE PRIMERA.

#### DE LA INTRODUCCION

# DEL SÍMBOLO DE LA FE,

EN LA CUAL SE TRATA DE LA CREACION DEL MUNDO,

PARA VENIR POR LAS CRIATURAS AL CONOCIMIENTO DEL CRIADOR

Y DE SUS DIVINAS PERFECCIONES.

#### ARGUMENTO DE ESTA PARTE PRIMERA.

Como haya muchos medios para venir en conocimiento del universal Criador y Señor, aquí principalmente usaremos de aquel que el Apóstol nos enseña (1), cuando dice que las cosas que no vemos de Dios, se conocen por las que vemos obradas por él en este mundo: por las cuales se conoce su eterno poder, y la alteza de su divinidad. Porque como los efectos nos declaren algo de las causas de do proceden, y todas las criaturas sean efectos y obras de Dios, ellas, cada cual en su grado, nos dan alguna noticia de su Hacedor. Por lo cual seguiremos aquí esta manera de filosofar, discurriendo primero por las partes principales de este

<sup>(1)</sup> Rom., 1, 20.

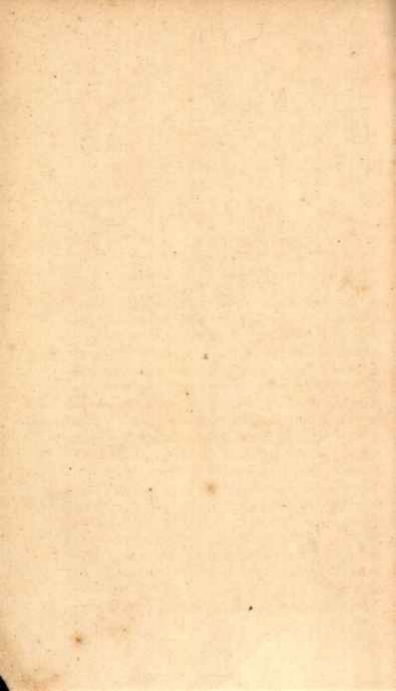
mundo, que son: cielos, estrellas y elementos, y luego descenderemos á tratar en particular de las otras criaturas, rastreando por ellas la infinita sabiduría y omnipotencia del que las crió y la bondad y providencia del que las gobierna.

Servirá este discurso además del conocimiento de Dios, que es propio de la doctrina del Catecismo, para darle gracias por sus beneficios, cuando consideraremos que toda esta tan gran casa y fábrica del mundo crió este soberano Señor, no solo para la provision de nuestras necesidades, sino mucho mas para que por el conocimiento y amor de nuestro Criador, mirando que toda esta tan grande casa con tanto aparato de cosas fabricó él, no para sí, pues ab æterno estuvo sin ella, ni para los ángeles, que son espíritus puros, y no tienen necesidad de lugar corporal en que estén; y mucho menos para los brutos, puesto era cosa indigna de tal Artífice, sino para solo el hombre. En lo cual verá cuánto este Señor lo amó, lo estimó y lo honró, pues tales palacios con tanta provision de innumerables cosas diputó para él, lo cual declararemos en todo este proceso, mostrando claramente que todas las cosas van enderezadas al uso y provecho del hombre.

Servirá tambien esta doctrina para esforzar nuestra confianza. Porque considerando el hombre cuán perfectamente aquella infinita bondad provee de lo necesario á todos los animales brutos por pequeños que sean, como es la hormiga, el mosquito, la araña y otros semejantes, verá claro cuánta razon tiene para fiar de Dios, que no faltará á la mas noble de sus cria-

turas, para cuyo servicio crió todo este mundo inferior, en lo que fuere necesario para la provision de su cuerpo y santificacion de su alma.

Lo tercero sirve esta doctrina para dar á las personas espirituales materia copiosa de consideracion, mirando en las criaturas la hermosura, la sabiduría, la bondad y providencia de su Criador y gobernador. En la cual consideracion pusieron los grandes filósofos la suma de la felicidad humana, como luego declararemos.



# PRIMERA PARTE.

## CAPÍTULO PRIMERO.

DEL FRUTO QUE SE SACA DE LA CONSIDERACION DE LAS OBRAS DE NATURALEZA Y CÓMO LOS SANTOS JUNTARON ESTA CON-SIDERACION CON LA DE LAS OBRAS DE GRACIA.

Todos los hombres de altos y excelentes ingenios que, menospreciados los cuidados de los bienes temporales, emplearon sus entendimientos y su vida en el estudio y conocimiento de las cosas divinas y humanas, en ninguna cosa mas se desvelaron que en adquirir cuál fuese el fin del hombre, y su último y sumo bien. Porque sin este conocimiento no se puede regir ni enderezar por convenientes pasos ni caminos la vida, pues nos consta que la regla de los medios se ha de tomar del fin. Y dado caso que en esto hubo muchas y diversas opiniones, pero al cabo vinieron los mas graves filósofos á determinar que el último y sumo bien del hombre consistia en el ejercicio y uso de la mas excelente obra del hombre, que es el conocimiento y contemplacion de Dios. Y digo en el ejercicio, porque, segun dice Aristóteles, como una golondrina no hace verano, sino muchas, así una consideracion de estas no hace al hombre bienaventurado, sino el ejercicio y use de ellas.

Este fue el estudio y ocupacion de algunos insignes filó-

sofos, y así se escribe de Séneca, que para emplear en esto una parte de la vida, se salió de Roma, para poder con mayor quietud y reposo vacar á la contemplacion de las cosas divinas. Y porque en este ejercicio concuerdan los filósofos con los cristianos, parecióme ingerir aquí la manera en que este gran filósofo se ejercitaba en este oficio. Lo cual servirá para confusion de muchos cristianos, que ni tienen ojos para saber mirar las maravillas que Dios ha obrado en este mundo, ni les pasa por el pensamiento lo que este filósofo gentil siempre bacia. Pues conforme á esto, escribe él á un su amigo, que ninguna cosa mejor hace un sábio, que cuando levanta su corazon á la consideración de las cosas divinas. Y en otra epístola escribe al mismo, que no habiendo de ocuparse el hombre en este oficio, no habia para qué haber nacido. Porque ¿de qué servia alegrarme yo de estar puesto en el número de vivientes? ¿Por ventura para comer y beber, y para sustentar este cuerpo deleznable y perecedero, si á cada hora no lo henchimos de manjares, y para vivir sujeto á enfermedades, y temer la muerte, para la cual todos nacemos? Quita aparte este inestimable bien, no estimo en tanto esta vida, que por ella hava de sudar y trabajar. ¡Oh, cuán baja cosa es el hombre, si no se levanta sobre las cosas humanas! Cuando peleamos con nuestras pasiones, ¿qué mucho hacemos? Aunque seamos vencedores en esta lucha, no hicimos mas que vencer mónstruos. Escapaste de los vicios, no eres hombre de dos caras, no hablas al sabor del paladar de los otros, estás libre de avaricia, la cual niega á sí lo que quita á los otros, si te fatiga la ambicion, la cual busca las dignidades, haciendo cosas indignas; con todo esto, no es mucho lo que has alcanzado: de muchos males te has librado, mas aun no de tí: porque la virtud que buscamos es grande y

magnifica. No está la bienaventuranza del hombre en carecer de vicios; mas sirve esto para halagar el corazon, y disponerlo para el conocimiento de las cosas celestiales, y hacerlo digno de la compañía de Dios. Entónces está acabado y perfecto nuestro bien, cuando puestos todos los vicios debajo de los piés, subimos á lo alto, y llegamos á penetrar los secretos de naturaleza. Entonces huelga el hombre andando entre las estrellas, de reirse de los edificios y casas hermosas de los ricos, y de toda la tierra con todo el oro que se ha desenterrado, y del que está guardado para la avaricia de los venideros. Ni puede el ánimo menospreciar las ricas portadas, y los zaquizamies de marfil, y las mesas de arrayan cortadas á tijera, y los caños de agua traidos á las casas de los ricos, si no hubiere cercado todo el mundo, y mirare desde lo alto la redondez de la tierra, tan estrecha, y en gran parte cubierta del agua, para que entonces diga él à sí mismo: ¿este es el punto que á fuego y á sangre se divide entre las gentes? ¡Oh, cuán dignos de reir son los términos de los mortales! Punto es esto en que navegais y batalleais, y ordenais reinos y provincias. En lo alto hay grandes espacios, en los cuales es admitido el ánimo; pero no el de todos, sino de aquellos que llevan consigo poco del cuerpo, y despidieron de si toda inmundicia; los cuales, desembarazados y aliviados de estas cargas, y contentos con poco, se levantan à lo alto. Y cuando este tal ánimo toca las cosas soberanas, entonces se recrea y crece, y libre de las prisiones de la carne, vuelve á su orígen y principio. Y esto toma por argumento de su divinidad, ver que las cosas divinas le deleitan, y que se ocupan en ellas, no como en cosas ajenas, sino como en suyas propias. Entonces seguramente considera el nacimiento de las estrellas y el caimiento de ellas y la concordia que guardan en fan diversos movimientos y caminos, y con curiosidad examina cada cosa de estas, y busca la razon de ella. ¿Por qué no la buscará, pues entiende que todo esto pertenece á él? Entonces menosprecia la estrechura de este mundo. Porque todo el espacio que hay desde los últimos términos de España hasta las Indias, corre un navio si le hace buen tiempo en pocos dias; mas aquella celestial region apenas anda una estrella muy ligera en espacio de treinta años. Entonces el hombre aprende lo que mucho antes deseó. que es conocer à Dios ¿Qué cosa es Dios? Mente y razon del universo. ¿Qué cosa es Dios? Todo lo que vemos: porque en todas las cosas vemos su sabiduría y asistencia; y de esta manera confesamos su grandeza: la cual es tanta que no se puede pensar otra mayor. Y si él solo es todas las cosas, él es el que dentro y fuera sustenta esta grande obra que hizo. Pues Aqué diferencia hay entre la naturaleza divina y la nuestra? La diferencia, entre otras, es que la mejor parte de la nuestra es el ánimo; mas él todo es ánimo, todo razon, y todo entendimiento. En lo cuai se ve cuán grande sea el error de aquellos locos, los cuales, con ser este mundo una obra tal que no se puede hallar otra ni mas hermosa, ni mas bien ordenada, ni mas constante y regulada, vinieron á decir que se habia hecho acaso, no mirando que ellos confiesan tener alma. la cual ordena y endereza sus negocios y los ajenos; y esto niegan à este universo, en el cual todas las cosas se hacen con sumo concierto. Lo susodicho en sustancia es de Séneca, el cual, en el libro que escribió de la vida bienaventurada, dice: que la misma naturaleza nos crió, no solo para obrar, sino tambien para contemplar. Y por esto dice que ella imprimió en nuestros ánimos un natural deseo de saber las cosas secretas. Por donde muchos navegan y andan peregrinando por regiones muy apartadas,

por solo este interés de saber cosas escondidas. Diónos, dice él, la naturaleza un entendimiento curioso; y como ella conocia el artificio y hermosura de sus obras, quiso que fuésemos contempladores de ellas: pareciéndole que perderia el fruto de sus trabajos, si cosas tan grandes, tan claras, lan sutilmente ordenadas, y tan resplandecientes, y por tantas vias hermosas, criara para la soledad. Y porque sepas que ella quiso ser, no solamente mirada, sino tambien contemplada, considera el lugar en que nos puso, que fue en medio del mundo, donde nos dió vista para todas partes, para que de allí pudiésemos ver las estrellas cuando nacen y cuando se ponen; y allende de estos púsonos la cabeza en lo mas alto del cuerpo sobre un cuello flexible, para que pudiese volver el rostro à la parte que quisiese, y de los doce signos del cielo, por donde anda el sol, nos descubrió los seis de dia, y los otros seis de noche, para que con el gusto de estas cosas que se ven, nos encendiese la codicia de saber las que no se ven: para que por esta via procediésemos de las cosas claras á las oscuras, y así viniésemos á hallar una cosa mas antigua que el mundo, de la cual salieron esas estrellas. De manera que nuestro pensamiento ha de romper los muros del cielo, y pasar adelante; y no contentarse con saber solamente lo que ve, sino tambien lo que no se ve. Pues como el hombre sábio entiende haber nacido para esto, no piensa que tiene sobrado el tiempo de la vida para este estudio: antes conoce, que por avariento que sea de él, y ninguna parte se le pierda por negligencia, que es muy breve para alcanzar tan grandes cosas; y que la vida del hombre es muy mortal para el conocimiento de las cosas inmortales.

Y el mismo filósofo, en una epístola escrita á un su amigo, muestra cuánta razon tiene de ocuparse la consideracion de las cosas naturales, para venir al conocimiento de su Hacedor. Y así dice él: ¿Yo no procuraré saber cuáles sean los principios de que se hicieron todas las cosas? ¿quién el Hacedor de ellas? ¿quién el Artifice de este mundo? ¿por qué via una cosa lan grande se puso en órden y ley? ¿quién recogió cosas tan derramadas, y apartó cosas tan confusas, y dió nueva figura á las que estaban afeadas y escondidas? ¿de dónde proceda esta tan grande luz, si es fuego ó otra cosa mas resplandeciente que él? ¿Pues yo no trabajaré por saber estas cosas, y entender de donde vine yo á este mundo, y adonde tengo de ir acabada la vida, y cual sea el lugar que está deputado para las ánimas, despues que estén libres de las leyes de esta servidumbre? ¿Quieres que no me levante á las cosas del cielo, sino que viva la cabeza baja, como bestia muda? Mayor soy, y para mayores cosas nací, que para ser esclavo de mi cuerpo.

Por todo lo que este gran filósofo nos ha enseñado en todas estas palabras, vemos como por el conocimiento de las criaturas nuestro entendimiento se levanta al conocimiento del Criador, así como por el conocimiento de los efectos venimos en conocimiento de las causas de do proceden. Pues como este mundo visible sea efecto v obra de las manos de Dios, él nos da conocimiento de su Hacedor: esto es, de la grandeza de quien hizo cosas tan grandes y de la hermosura de quien formó cosas tan hermosas, y de la omnipotencia de quien las crió de nada, y de la sabiduría con que tan perfectamente las ordenó, y de la bondad con que tan magnificamente las proveyó de todo lo necesario, y de la providencia con que todo lo rige y gobierna. Este era el libro en que los grandes filósofos estudiaban, y en el estudio y contemplacion de estas cosas tan altas v divinas ponian la felicidad del hombre.

### S 1.

Excelencia de la ley de Cristo, y consonancia de las obras de naturaleza y gracia.

Mas los cristianos, además de estas obras de naturaleza, tenemos las de gracia, que son mas altas, y nos dan mayor conocimiento de lo que es mas glorioso en Dios, que es de su bondad y misericordia. Y aunque las de gracia sean mas excelentes, porque tienen mas alto fin, que es la santificacion y deificacion del hombre, pero como las obras de naturaleza sean hijas del mismo padre, v efectos de la misma causa, tambien nos dan conocimiento del principio de do proceden. Esto nos declaran los cuatro postreros capítulos del libro de Job (1): en los cuales, hablando Dios con este santo, le da conocimiento de su omnipotencia y sabiduría y providencia, representándole las maravillas de las obras que en este mundo visible tiene hechas. Para lo cual, comenzando por las partes mayores del universo, y declarando la grandeza de ellas, que son cielos, tierra y mar, discurre luego por todas las otras menores: es, por las lluvias, nieves, heladas, vientos, truenos y relámpagos, que se engendran en la media region del aire. Despues de lo cual desciende à tratar de los animales de la tierra, y de las aves del aire, de la grandeza y fortaleza de los grandes peces del mar. Y por estas cosas en que la sabiduría y omnipotencia divina resplandece, se da á conocer á aquel santo varon, enseñándole á filosofar en este gran libro de las criaturas, las cuales, cada una en su manera, predican la gloria del Artifice que las crió.

<sup>(1)</sup> Job., xxxviii, 41.

En este libro dijo el gran Antonio que estudiaba: porque preguntándole un filósofo en qué libro leia, respondió el Santo: El libro joh filósofo! en que vo leo, es todo este mundo. En este mismo libro estudiaba tambien aquel divino Cantor, el cual en muchos de sus Salmos recrea y apacienta su espíritu con la consideración, así de las obras de naturaleza, como de gracia. Y así en aquel Salmo que comienza (1): Los cielos predican la gloria de Dios, la mitad del Salmo gasta en contemplar estas obras de naturaleza, y la otra en una de las principales obras de gracia, que es la pureza y hermosura de la ley de Dios. Y en el Salmo ciento treinta y cinco nos pide que alabemos à Dios; porque con su entendimiento crió los cielos, y asentó la tierra sobre las aguas, y crió dos grandes lumbreras, el sol para alumbrar el dia, y la luna para de noche. Y en el Salmo ciento cuarenta y seis manda, que le alabemos; porque cubre el cielo de nubes, y con ellas envia el agua lluvia sobre la tierra, y produce en los montes heno é yerba para el servicio de los hombres; y porque provee de mantenimiento á todas las bestias, y á los hijuelos de los cuervos, cuando le llaman. Y en el Salmo que sigue, nos pide que le alabemos, porque nos da pan en abundancia, y por las nieves que nos envia de lo alto, y por las nieblas, y por los frios, y por los vientos, y por las lluvias. De manera que en todos estos Salmos junta las obras de naturaleza con las de gracia; y por las unas y por las otras canta los divinos loores. Mas en el Salmo ciento y tres que comienza: Bendice alma mia al Señor... discurre por la hermosura y fábrica y órden de todas las cosas criadas en el cielo, y en la tierra, y en el mar, y por todas ellas alaba á Dios. Y al principio de él dice, que

<sup>(1)</sup> Psal., xv, 3.

está Dios vestido de alabanza y hermosura, significando por estas palabras, como todas las criaturas declaran cuán grande sea su hermosura, y cuán digno de ser alabado por ella, mas al fin del Salmo, como espantado de tantas maravillas, exclama diciendo: ¡Cuán engrandecidas son, Señor, vuestras obras! « Todas están hechas con suma sabiduría, y la tierra está llena de vuestras riquezas. » Esta admiracion de las obras de Dios anda siempre acompañada con una grande alegría y suavidad, la cual el mismo Profeta declaró en otro Salmo diciendo (1): « Alegrásteis, Señor, mi alma con las cosas que teneis hechas; v con la consideracion de las obras de vuestras manos me gozaré.» Esta espiritual alegría se recibe cuando el hombre, mirando la hermosura de las criaturas, no para en ellas, sino sube por ellas al conocimiento de la hermosura, de la bondad y la caridad de Dios, que tales y tantas cosas crió, no solo para el uso, sino tambien para la recreacion del hombre. Porque así como una rica vestidura parece mas hermosa vestida en un lindo cuerpo, que mirándola fuera de él, así parecen mas hermosas las criaturas aplicándolas al fin para que fueron criadas: que es para ver en ellas á Dios; porque así como la vestidura se hizo para ornamento del cuerpo, así la criatura para conocer por ella al Criador. Y por esto, no solo con mayor fruto, sino tambien con mayor gusto, miran las personas espirituales estas cosas criadas, como son cielos, sol, luna, estrellas, campos, rios, fuentes, flores y arboledas, y otras semeiantes.

<sup>(1)</sup> Psalm., xci.

## S II.

Del fin à que se deben ordenar estas especulaciones.

Y aunque Aristóteles no era persona espiritual, no dejó de entender el grande gusto v suavidad que habia en esta manera de filosofar, subiendo por la escalera de las criaturas á la contemplacion de la sabiduría y hermosura del Hacedor. Y así dice él en el libro de sus Eticas, que son muy grandes los deleites que se gozan en la obra de la Sabiduría, que es en el ejercicio de esta contemplacion. Por lo cual me maravillo mucho así de Plinio, como de tantos hombres que se dan á su leccion, los cuales ningun otro fruto sacan de tantas maravillas, como este autor escribe. sino solo cebar el apetito natural de la curiosidad que los hombres tienen de saber cosas extraordinarias y admirables, que seria mejor mortificarlo que cebarlo, pudiendo à un solo lance llegar por este medio al conocimiento de aquella infinita bondad y sabiduría del Obrador de tantas maravillas: en lo cual hallarian no solo muy grande fruto, sino tambien muy grande deleite, que es lo que los hombres comunmente buscan. De este linaje de filósofos dice el Apóstol (1): « que habiendo conocido á Dios por las obras de naturaleza, no lo honraron como á Dios: porque contentos con entender el artificio de las cosas que veian. no pasaron adelante à ver y honrar el Autor que las hiciera.»

Por tanto el cristiano sírvase de las criaturas como de unos espejos para ver en ellas la gloria de su Hacedor; pues, como ya dijimos, para esto fueron ellas criadas (2). Y por esto, cuando aquí, ó fuera de aquí, leyere tantas

<sup>(1)</sup> Rom., 1, 20-23.

<sup>(2)</sup> En el Prólogo.

maneras de habilidades como el Criador dió á todos los animales para mantenerse, y para curarse, y para defenderse, y para criar sus hijos, no páre en solo esto; sino suba por aquí al conocimiento del Hacedor, y de ahí descienda á sí mismo. Lo cual brevemente nos enseñó el Apóstol cuando dijo: «¿por ventura tiene Dios cuidado de los bueyes (1)?» Bien conocia el Apóstol las habilidades que Dios habia dado así á este animal como á todos los demás, para las cosas sobredichas; mas enseñado por el Espíritu Santo entendia que no paraba Dios allí, sino que tiraba principalmente al hombre, para cuyo servicio fueron ellos criados. Porque por este medio pretendia mostrar la grandeza de su bondad, la cual tan copiosamente provee á sus criaturas de todo lo que es necesario para su conservacion: y la alteza de su sabiduría, que tantas y tan admirables habilidades para esto inventó: la grandeza de su omnipotencia, pues todo lo que quiso é inventó, con sola su palabra perfectísimamente acabó, y junto con esto su perfectisima providencia, la cual comprende é incluye estas tres altísimas perfecciones divinas en sí. Mas esto ¿para qué fin? Para que considerando esto los hombres, amasen aquella infinita bondad, y se maravillasen de aquella tan grande sabiduría, y obedeciesen y reverenciasen aquella suma omnipotencia, y pusiesen la esperanza del remedio de todas sus necesidades en aquella perfectísima providencia: porque á esto nos provoca él, cuando nos propone (2) el ejemplo de las aves, que sin sembrar, ni coger, ni guardar, son por su eterno Padre mantenidas.

Y cuando las cosas son mas viles y despreciadas, tanto mas eficazmente esfuerzan nuestra confianza. Porque

<sup>(1)</sup> I Cor., 1x, 9.

<sup>(2)</sup> Matth., vi, 26.

quien considerare las estrañas habilidades que el Criador dió á una hormiga para mantenerse, de las cuales (1) adelante trataremos, ¿cómo no avivará con este ejemplo su esperanza? ¿cómo no dirá de todo corazon: Señor, si tantas habilidades dísteis á este animalillo para mantenerse que de ninguna cosa sirve en este mundo; sino de robar los trabajos del labrador, qué cuidado tendreis del hombre que criásteis á vuestra imágen y semejanza, é hicísteis capaz de vuestra gloria, y redimísteis con la sangre de vuestro Hijo, si él no hiciere por donde desmerezca vuestro favor y amparo? no se qué corazon hay tan flaco que no sé esfuerce y cobre ánimo con este ejemplo. Pues á este blanco tiran todas estas providencias y maravillas del Criador: el cual en todas sus obras tiene por fin, gloria suya y provecho del hombre.

De esta manera consideraban los Santos estas obras de Dios; porque como tenian ojos para saber mirar sus obras así en ellas lo hallaban, alababan y reconocian. Y á este propósito declara san Agustin aquel verso del Salmo veinte y seis (2), donde el Profeta dice: «Anduve rodeando y mirando las obras de Dios, y ofrecile en su tabernáculo sacrificio de alabanza, y de jubilacion, » como lee este santo, sobre lo cual dice él así: si anduvo tu ánimo rodeando este mundo, y mirando las obras de Dios, hallarás que todas ellas, con el artificio maravilloso con que son fabricadas, están diciendo: Dios me hizo. Todo lo que deleita en el arte, predica la alabanza del Artífice: ¿ves los cielos? mira cuan grande sea esta obra de Dios: ¿ves la tierra, y en ella tanta diversidad de simientes, tanta variedad de plantas, tanta muchedumbre de animales? Rodea cuantas cosas hay desde el cielo hasta la tierra, y

<sup>(1)</sup> En el cap. xviii, § 1.

<sup>(2)</sup> Exposit. ad vers. 6.

verás que todas cantan y prediçan á su Criador; porque todas las especies de las criaturas, voces son que cantan sus alabanzas. Mas ¿ quién explicará todo lo que se ve en ellas? ¿quién alabará dignamente el cielo, y la tierra, y el mar, y todo lo que en ellos hay? Mas estas son cosas visibles, ¿quién dignamente alabará los Angeles, los Tro-nos, las Dominaciones, los Principados y Potestades? aquién dignamente alabará esto que dentro de nosotros vive, que mueve los miembros del cuerpo, que tantas cosas conoce por los sentidos, que de tantas se acuerda con la memoria, que tantas cosas alcanza con el entendimiento? Pues si tan bajas quedan las palabras humanas para alabar las criaturas, ¿cuánto mas lo quedarán para alabar al Criador? Pues luego, ¿qué resta aquí, sino que desfalleciendo las palabras, y rodeando con el Profeta por todas las criaturas, ofrezcamos en su templo sacrificio de jubilacion? Hasta aquí son palabras de san Agustin.

Por las cuales y por todo lo demás que hasta aquí hemos dicho, se podrá entender el fruto que se saca de la consideracion de las criaturas, así para el conocimiento, como para el amor y reverencia del Criador. Por lo cual muchos de los Santos se dieron mucho á este género de contemplacion: entre los cuales san Ambrosio y san Basilio, ambos pontífices santísimos, doctísimos y elocuentísimos, enamorados de la hermosura y sabiduría de Dios, que resplandecia en las criaturas, escribió cada uno su Exameron, que quiere decir, la obra de los seis dias en que Dios crió todas las cosas. Y comenzando por los cielos, descendieron á tratar de todas las cosas hasta la mas pequeña, mostrando en ellas el artificio y sabiduría con que fueron criadas, y la bondad y providencia con que son mantenidas y gobernadas. Despues de los cuales Teodoreto, tambien autor griego, no menos docto y elocuente,

trató buena parte de este argumento en los sermones que escribió de la divina Providencia: de los cuales tomé los mejores bocados que hallé para presentar en este convite espiritual al piadoso lector. Y porque esto lea con mayor devocion, quise poner al principio la meditacion siguiente:

## CAPÍTULO II.

SÍGUESE UNA DEVOTA MEDITACION, EN LA CUAL SE DECLARA QUE AUNQUE DIOS SEA INCOMPRENSIBLE, TODAVÍA SE CONO-CE ALGO DE ÉL POR LA CONSIDERACION DE LAS OBRAS DE SUS MANOS, QUE SON SUS CRIATURAS.

¡Oh altísimo y clementísimo Dios, Rey de los reyes y Señor de los señores! ¡Oh eterna sabiduría del Padre que, asentada sobre los serafines, penetrais con la claridad de vuestra vista los abismos, y no hay cosa que no esté abierta y desnuda ante vuestros ojos! Vos, Señor, tan sábio, tan poderoso, tan piadoso, tan grande amador de todo lo que criásteis, y mucho mas del hombre que redimísteis, al cual hicísteis señor de todo, inclinad ahora esos clementísimos ojos, y abrid esos divinos oidos, para oir los clamores de este pobre y vilísimo pecador.

Señor Dios mio, ninguna cosa mas desea mi alma que amaros; porque ninguna cosa hay á vos mas debida, ni á mí mas necesaria que este amor, me criásteis para que os amase, pusísteis mi bienaventuranza en este amor; me mandásteis que os amase; me enseñásteis que aquí estaba el merecimiento, y la honestidad, y la virtud, y la suavidad, y la libertad, y la paz, y la felicidad, y finalmente todos los bienes. Porque este amor es un breve sumario, en que se encierra todo lo bueno que hay en la tierra, y mucha parte de lo que se espera en el cielo. Me enseñásteis tambien, Salvador mio, que no os podia amar, si no

os conocia: amamos naturalmente la bondad y la hermosura; amamos á nuestros padres y bienhechores, amamos
á nuestros amigos, y á aquellos con quien tenemos semejanza, y finalmente toda la bondad y perfeccion es el blanco de nuestro amor. Este conocimiento se presupone para
que de él nazca el amor. Pues ¿quién me dará que yo á
sí os conozca y entienda, como en vos solo están todas las
razones y causas de amor? ¿quién mas bueno que vos?
¿quién mas hermoso? ¿quién mas perfecto? ¿quién mas
padre, y mas amigo, y mas largo bienhechor? Finalmente, ¿quién es el esposo de nuestras almas, el puerto de
nuestros deseos, el centro de nuestros corazones, el último fin de nuestra vida, y nuestra última felicidad, sino
vos?

Pues ¿qué haré, Dios mio, para alcanzar este conocimiento? ¿cómo os conoceré, pues no puedo veros? ¿cómo os podré mirar con ojos tan flacos, siendo vos una luz inaccesible? Altísimo sois, Señor, y muy alto ha de ser el que os ha de alcanzar (1). ¿Quién me dará alas como de paloma, para que pueda volar á vos (2)? Pues ¿qué hará quien no puede vivir sin amaros, y no puede amaros sin conoceros, pues tan alto sois de conocer? Todo nuestro conocimiento nace de nuestros sentidos, que son las puertas por donde las imágenes de las cosas entran á nuestras almas, mediante las cuales las conocemos. Vos Señor, sois infinito: no podeis entrar por estos postigos tan estrechos ni vo puedo formar imágen que tan alta cosa represente: pues ¿cómo os conoceré? ¡Oh, altísima sustancia; oh, nobilísima esencia; oh, incomprensible majestad! ¿quién os conocerá? Todas las criaturas tienen finitas y limitadas sus naturalezas y virtudes, porque todas las

<sup>(1)</sup> Psalm., LXXXII, 1.

<sup>(2)</sup> Psalm., LIV, 7.

criásteis en número, peso y medida, y les hicísteis sus rayas, y señalásteis los límites de su jurisdiccion. Muy activo es el fuego en calentar, y el sol en alumbrar, y mucho se estiende su virtud; mas todavía reconocen estas criaturas sus fines, y tienen términos que no pueden pasar. Por esta causa puede la vista de nuestra alma llegar de cabo á cabo y comprenderlas, porque todas ellas están encerradas cada una dentro de su jurisdiccion. Mas vos, Señor, sois infinito; no hay cerco que os comprenda, no hay entendimiento que pueda llegar hasta los últimos términos de vuestra sustancia, porque no los teneis. Sois sobre todo género, y sobre toda especie, y sobre toda la naturaleza criada; porque así como no reconoceis superior, así no teneis jurisdiccion determinada. A todo el mundo que creásteis en tanta grandeza, puede dar vuelta por el mar Océano un hombre mortal; porque aunque él sea muy grande, todavía es finita y limitada su grandeza. Mas á vos, gran mar Océano, ¿quién podrá rodear? Eterno sois en la duracion, infinito en la virtud y supremo en la jurisdiccion. Ni vuestro sér comenzó en tiempos, ni se acaba en el mundo. Sois ante todo tiempo, y mandais en el mundo y fuera del mundo (1); « porque llamais las cosas que no son, como las que son.»

Pues siendo, como sois tan grande, ¿quién os conocerá? ¿ quién conocerá la alteza de vuestra naturaleza, pues no puede conocer la bajeza de la suya? Esta misma alma, con que vivimos, cuyos oficios y virtud cada hora experimentamos, no ha habido filósofo hasta hoy que haya podido conocer la manera de su esencia, por ser ella hecha á vuestra imágen y semejanza. Siendo, pues, tal nuestra rudeza, ¿cómo podrá llegar á conocer aquella soberana é incomprensible sustancia?

<sup>(1)</sup> Rom., IV, 17.

Mas con todo esto, Salvador mio, no puedo ni debo desistir de esta empresa, aunque sea tan alta, porque no puedo, ni quiero vivir sin este conocimiento que es principio de vuestro amor. Ciego soy y muy corto de vista para conoceros; mas por eso ayudará la gracia donde falta la naturaleza. No hay otra sabiduría sino saber á vos, no hay otro descanso sino en vos, no hay otros deleites sino los que se reciben en mirar vuestra hermosura, aunque sea por el viril de vuestras criaturas.

Y aunque sea poquito lo que de vos conoceremos, pero mucho mas vale conocer un poquito de las cosas altísimas, aunque sea con oscuridad, que mucho de las bajas, aunque sea con mucha claridad. Si no os conociéramos todo, conoceremos lo que pudiéremos, y amaremos todo lo que conociéremos; conoceremos, y con esto solo quedará nuestra alma contenta, pues el pajarico queda contento con lo que lleva en el pico, aunque no pueda agotar toda el agua de la fuente.

Cuanto mas, Señor, que vuestra gracia ayudará á nuestra flaqueza: y si os comenzáremos á amar un poco, darnos habeis por este amor pequeño otro mas grande con mayor conocimiento de vuestra gloria; así como nos lo teneis prometido por vuestro Evangelista, diciendo (1): «Si alguno me amare, mi Padre lo amará y yo tambien lo amaré; y me descubriré á él, que es darle un mas perfecto conocimiento, para que así crezcan mas en ese amor.»

Ayúdanos tambien para esto la santa Fe católica, y las Escrituras sagradas, en las cuales tuvísteis, Señor, por bien daros á conocer, y revelarnos las maravillas de vuestra grandeza; porque este tan alto conocimiento causase en nuestra voluntad amor y reverencia de vuestro santo nombre. Ayúdanos tambien la universidad de las criatu-

<sup>(1)</sup> Joan., xiv, 21.

ras, las cuales nos dan voces que os amemos, y nos ensenan por qué os hemos de amar. Ca en la perfeccion de ellas resplandece vuestra hermosura, v en el uso v servicio de ellas, al amor que nos teneis. Y así, por todas partes nos incitan á que os amemos, así por lo que vos sois, en vos, como por lo que sois para nosotros. ¿ Oué es. Señor. todo este mundo visible, sino un espejo que pusísteis delante de nuestros ojos para que en él contemplásemos vuestra hermosura? Porque es cierto, que así como en el cielo vos sereis espejo en que veamos las criaturas, así en este destierro ellas nos son espejo para que conozcamos á vos. Pues segun esto, ¿qué es todo este mundo visible, sino un grande v maravilloso libro que vos, Señor, escribisteis y ofrecisteis à los ojos de todas las naciones del mundo, así de griegos como de bárbaros, así de sábios como de ignorantes; para que en él estudiasen todos y conociesen quién vos érais? ¿qué serán luego todas las criaturas de este mundo, tan hermosas y tan acabadas, sino unas como letras quebradas é iluminadas, que declaran bien el primor y la sabiduría de su Autor? ¿qué serán todas estas criaturas sino predicadoras de su Hacedor, testigos de su nobleza, espejos de su hermosura, anunciadoras de su gloria, despertadoras de nuestra pereza, estímulos de nuestro amor, y condenadoras de nuestra ingratitud? Y porque vuestras perfecciones, Señor, eran infinitas, y no podia haber una sola criatura que las representase todas, fue necesario criarse muchas, para que así á pedazos, cada una por su parte, nos declarase algo de ellas. De esta manera las criaturas hermosas predican vuestra hermosura, las fuertes vuestra fortaleza, las grandes vuestra grandeza, las artificiosas vuestra sabiduría, las resplan-decientes vuestra caridad, las dulces vuestra suavidad, las bien ordenadas v proveidas vuestra maravillosa providencia. ¡Oh testificado con tantos y tan fieles testigos! ¡Oh abonado con tantos abonadores! ¡Oh aprobado por la universidad, no de París, ni de Atenas, sino de todas las criaturas! ¿quién, Señor, no se fiará de vos con tantos abonos? ¿quién no creerá á tantos testigos? ¿quién no se deleitará de la música tan acordada de tantas y tan dulces voces, que por tantas diferencias de tonos nos predican la grandeza de vuestra gloria?

Por cierto, Señor, el que tales voces no oye, sordo es; y el que con tan maravillosos resplandores no os ve, ciego es, y el que vistas todas estas cosas no os alaba, mudo es; y el que con tantos argumentos y testimonios de todas las criaturas no conoce la nobleza de su Criador, loco es. Paréceme, Señor, que todas estas faltas caben en nosotros, pues entre tantos testimonios de vuestra grandeza no os conocemos. ¿Qué hoja de árbol, qué flor de campo, qué gusanico hay tan pequeño, que si bien considerásemos la fábrica de su corpezuelo, no viésemos en él grandes maravillas? ¿qué criatura hay en este mundo, por muy baja que sea que no sea una grande maravilla? Pues ¿cómo andando por todas partes rodeados de tantas maravillas, no os conocemos? ¿cómo no os alabamos y predicamos? ¿cómo no tenemos corazon entendido para conocer al maestro por sus obras, ni ojos claros para ver su perfeccion en sus hechuras, ni orejas abiertas para oir lo que nos dice por ellas? Hiere nuestros ojos el resplandor de vuestras criaturas, deleita nuestros entendimientos el artificio y hermosura de ellas, y es tan corto nuestro entendimiento, que no sube un grado mas arriba, para ver allí al Hacedor de aquella hermosura y al dador de aquel deleite.

Somos como los niños, que cuando les ponen un libro delante con algunas letras iluminadas y doradas, huélganse de estar mirándolas y jugando con ellas, y no leen lo que

dicen, ni tienen cuenta con lo que significan. Así nosotros, muy mas aniñados, que los niños, habiéndonos puesto vos delante este tan maravilloso libro de todo el universo para que, por las criaturas de él como por unas letras vivas, leyésemos y conociésemos la excelencia del Criador que tales cosas hizo, y el amor que nos tiene quien para nosotros las hizo; y nosotros, como niños, no hacemos mas que deleitarnos en la vista de cosas tan hermosas, sin querer advertir que es lo que el Señor nos quiere significar por ellas. ¡Oh pervertidores de las obras divinas! ¡Oh niños y mas que niños en los sentidos! ¡Oh, prevaricadores y trastornadores de todos los propósitos y consejos de Dios! ; Ay de aquellos, dice san Agustin (1), que se deleitan, Señor, en mirar vuestras señales y se olvidan de mirar lo que por ellas les quereis señalar y enseñar, que es el conocimiento de su Criador.

Pues no permitais vos, clementísimo Salvador, tal ingratitud y ceguera por vuestra infinita bondad, sino alumbrad mis ojos para que yo os vea, abrid mi boca para que yo os alabe, despertad mi corazon para que en todas las criaturas os conozca, y os ame, y os adore, y os dé las gracias que por el beneficio de todas ellas os debo; porque no caiga en la culpa de ingrato y desconocido: porque contra los tales se escribe en el libro de la Sabiduría (2) que el dia del juicio pelearán todas las criaturas del mundo contra los que no tuvieron sentido. Porque justo es que las mismas criaturas que fueron dadas para nuestro servicio, vengan á ser nuestro castigo, pues no quisimos conocer á Dios por ellas, ni tomar su aviso (3).

<sup>(1)</sup> In Conf. lib. 4, et in Psalm. 26, et in Ev. Joan. Tracta. 8, cap. 2, et tract. 21, cap. 6, et Solil. cap. 31.

<sup>(2)</sup> Sap., v.

<sup>(3)</sup> Joan., xIV, 6.

Vos, Señor, que sois camino, verdad y vida, guiadme en este camino con vuestra providencia, enseñad mi entendimiento con vuestra verdad, y dad vida á mi alma con vuestro amor. Gran jornada es subir por las criaturas al Criador, y gran negocio es saber mirar las obras de tan gran Maestro, y entender el artificio con que están hechas, y conocer por ellas el consejo y sabiduría del Hacedor: Quien no sabe notar el artificio de un pequeño dibujo hecho por mano de algun grande oficial, ¿cómo sabrá notar el artificio de una grande pintura, como es todo este mundo visible?

A todos, Señor, nos acaece cuando nos ponemos á considerar las maravillas de esta obra, como á un rústico aldeano que entra de nuevo en alguna grande ciudad, ó en alguna casa real que tiene muchos y diversos aposentos, y embebecido en mirar la hermosura del edificio, olvídase de la puerta por do entró y viene á perderse en medio de la casa, y ni sabe por donde ir, ni por donde volverse, si no hay quien lo adiestre y encamine. Pues ¿ qué son, Señor, todas las ciudades y todos los palacios reales sino unos nidos de golondrinas, si los comparamos con esta casa real que vos criásteis? Pues si en aquel tan pequeño agujero se pierde una criatura de razon, ¿qué hará en casa de tanta variedad y grandeza de cosas? ¿Cómo nadará en un tan profundo piélago de maravillas quien se ahoga en tan pequeño arroyuelo? Pues guiadme vos, Señor, en esta jornada; guiad á este rústico aldeano por la mano, y mostradle con el dedo de vuestro espíritu las maravillas y misterios de vuestras obras, para que en ellas adore v reconozca vuestra sabiduría, vuestra omnipotencia, vuestra hermosura, vuestra bondad, vuestra providencia, para que así os bendiga y alabe, y glorifique en los siglos de los siglos. Amen.

## CAPITULO III.

DE LOS FUNDAMENTOS QUE LOS FILÓSOFOS TUVIERON PARA ALCANZAR POR LUZ NATURAL, QUE HAY DIOS.

La primera cosa que entre los artículos de la fe se nos propone para creer, es que hay Dios: conviene á saber, que hay en este universo un príncipe, un primer movedor, una primera verdad v bondad, v una primera causa de que penden todas las otras causas y ella no pende de nadie. Este es el fundamento de nuestra fe, y la primera cosa que se ha de creer. Y así dice el Apóstol (1): «que el que se quiere llegar à Dios, ha de creer que hav en este mundo Dios. » Y es tan manifiesta en luz natural esta verdad, que se alcanza por evidente demostracion, como la alcanzaron muchos filósofos, y la alcanzan hoy dia todos los sábios, conociendo por los efectos que en este mundo ven, la primera causa de do proceden, que es Dios. Por lo cual dice santo Tomás (2), que los sábios no tienen fe de este primer artículo, porque tienen evidencia de él; la cual no se compadece con la oscuridad que está aneja á la fe. Mas los ignorantes, que no alcanzan esta razon, y creen esto porque Dios lo reveló, y la Iglesia lo propone para creer, tienen fe de este artículo.

Mas veamos ahora los fundamentos que los filósofos tuvieron para alcanzar esta verdad: lo cual servirá para abrazar con mayor alegría lo que testifica nuestra fe. Porque cuando se casa la fe con la razon, y la razon con la fe, contestando la una con la otra, cáusase en el alma un nobilísimo conocimiento de Dios, que es firme, cierto y evidente: donde la fe nos esfuerza con su firmeza, y la

<sup>(1)</sup> Hebr., x1, 6.

<sup>(2)</sup> S. Thom. 1. p. q. 2. art. 2. ad. 1.

razon alegra con su claridad. La fe enseña á Dios encubierto con el velo de su grandeza; mas la razon clara quita 'un poco de ese velo, para que se vea su hermosura. La fe nos enseña lo que debemos creer, y la razon hace que con alegría lo creamos. Estas dos lumbreras juntas deshacen todas las nieblas, serenan las conciencias, quietan los entendimientos, quitan las dudas, remontan los nublados, allanan los caminos, y hácennos abrazar dulcemente esta soberana verdad. Para la cual tenemos dos maestros; uno de las santas Escrituras, y otro de las criaturas: los cuales ambos nos ayudan grandemente para el conocimiento de nuestro Criador. Por esto tocaremos aquí algunos de los motivos y fundamentos que los filósofos tuvieron para alcanzar esta verdad. Y digo algunos, porque solamente tocaremos aquellos que son mas claros y mas acomodados á la capacidad del pueblo; dejando los otros mas sutiles para las escuelas de los teólogos.

Parecerá á alguno ser escusado tratar esta materia entre cristianos, pues todos tienen fe de este artículo. Así es, mas con todo eso hemos visto y vemos cada dia hombres tan desaforados, tan desalmados y tan tiranos, que aunque con el entendimiento confiesen que hay Dios, con sus obras lo niegan; porque ninguna cosa menos hacen creyéndolo, que harian si totalmente no lo creyesen: pues para estos que tienen la luz de la fe tan olvidada y escondida, aprovechará mostrarles claramente por luz de razon, que hay Dios; quizá esto les daria alguna sofrenada, para que mirasen por sí. Y además de este provecho hay otro mayor y mas comun para todos, el cual es, que todas las cosas que nos dicen haber Dios, juntamente nos declaran muchas de sus perfecciones, especialmente su sabiduría, su omnipotencia, su bondad, su providencia, con la cual rige v gobierna todas las cosas.

SI.

El órden de las criaturas nos lleva al conocimiento de su principio.

Pues entre estos fundamentos, el primero y mas palpable se toma del órden de las cosas. Porque vemos en este punto diversos grados de perfeccion en todas las criaturas. Y en este órden ponemos en el grado mas bajo los cuatro elementos, que son cuerpos simples, los cuales no tienen mas que dos cualidades: en el segundo ponemos los mixtos imperfectos, como son nieves, lluvias, granizo, vientos, heladas v otras cosas semejantes que tienen alguna mas composicion: en el tercero están los mixtos perfectos, como son piedras, perlas y metales; donde se halla perfecta composicion de los cuatro elementos, en el cuarto ponemos las cosas que además de esta composicion tienen vida, y crecen y menguan, como son los árboles, y todas las plantas: en el quinto están los animales imperfectos, que además de la vida tienen sentido, aunque carecen de movimiento. como son las ostras, y muchos de los mariscos: en el sexto están los animales perfectos, que además del sentido tienen movimiento, como los peces, y aves: en el séptimo ponemos al hombre, que además de lo dicho, tiene razon y entendimiento, con que se aventaja y diferencía de todos los brutos. Sobre el hombre ponemos al ángel, que tiene mas alto entendimiento, y es sustancia espiritual apartada de toda materia. Y entre esos mismos ángeles hav órden, porque unos son de mas noble y perfecta naturaleza que otros; y siguiendo la sentencia de santo Tomás, que es muy conforme à la doctrina de Aristóteles, no hay dos ángeles de igual perfeccion con ser ellos innumerables, sino siempre uno es esencialmente mas perfecto que otro. Pues

subiendo por este órden, ó hemos de dar proceso en infinito sin haber postrero, lo cual es imposible en naturaleza, ó hemos de venir á parar en una cosa la mas perfecta
de todas, sobre la cual no hay otra cosa mas perfecta. Esta, pues, que está en la cumbre de todas y sobre todas, es
la que llamamos Dios, ó primera verdad, primera cosa, y
primer movedor y autor de todas las cosas: la cual no
ha de ser criada ó hecha por algun criador ó hacedor;
porque ese sería mas perfecto que él, pues es mas perfecto el criador que su criatura, y el hacedor que su hechura. De dende se sigue, que ese Señor ha de ser eterno y
sin principio, pues no puede ser criado ni hecho por otro.
Este es el primer fundamento de esta verdad, que se toma del órden de las criaturas.

#### S II.

El movimiento de las criaturas nos conduce al conocimiento de un primer movedor.

El segundo es el que se toma del movimiento de las cosas. Para lo cual tomamos por principio que todas las cosas que se mueven corporalmente tienen dentro ó fuera de sí alguna virtud ó fuerza que las mueva. Lo cual se ve claramente, así en el hombre, como en todos los animales; en los cuales el cuerpo es el que se mueve, y el alma la que lo mueve. Y esto parece ser así, porque faltando el alma, falta luego el movimiento que de ella procedia. Pues dejemos ahora los movimientos de la tierra, y subamos al movimiento del mas alto cielo que está sobre el cielo estrellado, el cual mueve los otros cielos inferiores, y es causa de todos los movimientos que hay acá en la tierra; el cual se mueve con tan grande ligereza, que en solo dia natural da una vuelta á todo el mundo. \* Pues

este cielo segun lo presupuesto, ha de tener movedor que lo mueva. Pues de este movedor se pregunta, si en su sér, y en la virtud que tiene para causar este movimiento, tiene dependencia de otro ó no: si no la tiene, sino por sí mismo tiene su sér v su poder, ese tal llamaremos Dios, porque solo Dios es el que, como superior de todas las cosas, no pende, ni en su sér ni en su poder, de nadie, sino de sí mismo. Mas si me decís que tiene otro superior. de quien depende cuanto al sér y cuanto à la virtud de mover, de ese superior haré la misma pregunta que del inferior: y precediendo en este discurso, ó se ha de dar proceso en infinito, lo cual digimos ser imposible, ó hemos finalmente de venir à un primer movedor, de que dependen los otros movedores, y á una primera causa, de cuya virtud participan su virtud todas las otras causas; y esa es á quien llamamos Dios. Esta es la demostracion nor donde los filósofos probaron que habia un primer movedor que no pendia de nadie, sino de sí mismo. Y los que penetran la fuerza de esta demostracion, no tienen fe de este primer artículo: porque tienen, como digimos. evidencia de él. Y para estos no se llama este artículo de fe, sino preámbulo de ella, como dice el mismo santo Doctor.

## § III.

Al conocimiento de Dios inclina la misma luz natural.

Otros motivos tuvieron los filósofos, de que Tulio hace mucho caso, y con mucha razon; y uno de ellos es que, con ser tantas y tan variadas las naciones del mundo, ninguna hay tan bárbara, ni tan fiera, que, dado que no conozca cual sea el verdadero Dios, no entienda que lo hay, y le honre con alguna manera de veneracion. La

causa de esto es, porque además de la hermosura y órden de este mundo, que está testificando que hay Dios que lo gobierna, el mismo Criador, así como imprimió en los corazones de los hombres una inclinacion natural para amar y reverenciar à sus padres, así tambien imprimió en ellos otra semejante inclinacion para amar y reverenciar à Dios (1), como á Padre universal de todas las cosas y sustentador y gobernador de ellas. Y de aquí procede esa manera de culto y religion, aunque falsa, que en todas las naciones del mundo vemos. La cual, de tal manera está impresa en los corazones humanos, que por sola defensa de ella pelean unas naciones con otras, sin haber otras causas de pelear como vemos entre moros v cristianos. Porque creyendo cada uno que su religion es la verdadera, y que por ella es Dios verdaderamente honrado, y no por las otras, paréceles estar obligados á tomar la voz por su Dios, y hacer guerra á los que no lo honran, como ellos entienden que debe ser honrado. Tan imprese está en los corazones humanos el culto y veneracion de Dios. Y lo que mas es, cada dia vemos pasarse hombres de diversas sectas á nuestra Religion, y dejar mujeres, hijos, haciendas y cargos honrosos: como ahora lo vimos en uno que habiendo muchos años antes negado la fe, se vino á tierra de cristianos, dejando todo esto que hemos dicho por la fe verdadera. En lo cual se ve cuan poderosamente arraigó el Criador este afecto de Religion en nuestros corazones, pues prevalece y vence los mayores afectos que hay en el hombre, que son las afecciones de estas cosas que digimos. Y esto mismo acaeció en tiempo de Esdras (2) á los hijos de Israel, que se hallaron casados con mujeres de linajes de gentiles, cuando volvieron

<sup>(1)</sup> Psalm., IV, 7.

<sup>(2)</sup> I. Esdr., x.

del cautiverio de Babilonia: los cuales las dejaron junto con los hijos que de ellas habian nacido, por no quebrantar la ley de Dios, que tales casamientos prohibia.

Otro indicio señalan de esta verdad, el cual tambien procede de esta natural inclinación que decimos: y es que todos los hombres cuando se ven en algun grande y extraordinario aprieto y angustia, naturalmente, sin discurso alguno, levantan el corazon á Dios á pedirle socorro. Y como este movimiento sea tan acelerado, que previene el discurso de la razon, síguese que procede de la misma naturaleza del hombre: la cual, como sea formada por Dios, y Dios no haga cosa ociosa y sin propósito, síguese no solo que hay Dios, sino tambien ser él infinitamente perfecto. Porque este recurso es como una voz y testimonio de la misma naturaleza, la cual con esto confiesa que aquel divino Presidente lo ve todo, y lo provee todo, y que en todo lugar se halla presente. Aquí confiesa su providencia, su bondad, su misericordia, v el amor que tiene á los hombres, y el deseo de remediarlos, pues él mismo cuando los crió imprimió en ellos esta natural inclinacion que los moviese à recorrer à él, como à verdadero Padre, en sus angustias y tribulaciones.

#### S IV.

Al conocimiento del Criador nos llama la hermosura y armonía de lo criado.

El quinto motivo que, así los filósofos como todos los hombres, tuvieron para conocer la divinidad, fue la fábrica, y órden, y concierto, y hermosura, y grandeza de este mundo, y de las partes principales de él, que son cielo, estrellas, planetas, tierra, agua, aire y fuego, vientos, lluvias, nieves, frios, fuentes, plantas y todo lo de-

más que en él hay. Esta consideracion, con las dos que luego trataremos, prosigue copiosamente Tulio, elegantísimo orador y filósofo, en nombre de otro filósofo estóico (1).

Y pues en esta materia procedemos por via de filosofía, parecióme ingerir aquí, para los que no entienden latin, lo que este filósofo con las palabras de la elocuencia de Tulio dice, dejando algunas cosas que adelante se tratan en sus propios lugares. Mas advierto al lector que cuando en lugar de Dios hallare dioses, entienda que habla como filósofo gentil, y como en esto se engaña, así tambien cuando dice que los dioses tienen cuidado de las cosas grandes, y no de las pequeñas: lo cual es contra lo que nos enseñó aquel Maestro que vino del cielo, cuando dijo que ni un pajarillo caia en el lazo sin la voluntad y providencia del Padre celestial. Dice, pues, así este filósofo:

Ninguna cosa se hallará en la administracion y gobierno del mundo que se pueda justamente reprender; y si alguno quisiere enmendar algo de lo hecho, ó lo hará peor, ó del todo no lo podrá hacer. Pues si todas las partes del mundo están de tal manera fabricadas, que ni para el uso de la vida se pudieran hacer mejores, ni para la vista mas hermosas, veamos si pudieran ser hechas acaso perseverar en el estado que están, si no fueran gobernadas por la divina Providencia. Por donde si son mas perfectas las obras de naturaleza que las del arte, si las del arte se hacen con razon, síguese que las de naturaleza no han de carecer de razon. Pues ¿quién habrá que viendo una tabla muy bien pintada no entienda que se hizo por arte? Y viendo desde léjos correr un navío por el agua, ¿no conozca que este movimiento se haga por razon y arte? Y viendo como un reloi señala las horas á sus tiempos de-

<sup>(1)</sup> Cicer. lib. 2. de Natur. Deorum.

bidos, ¿no entienda lo mismo, y se atreva á decir que el mundo, el cual inventó estas mismas artes con los oficiales de ellas, y abraza todas las cosas, carezca de razon y de arte?

Mas levantemos los ojos á las cosas mayores. En el cielo resplandecen las llamas de innumerables estrellas, entre las cuales el príncipe que todas las esclarece y rodea es el sol, que es muchas veces mayor que toda la tierra; v asimismo las estrellas son de inmensa grandeza. Y estos tan grandes fuegos ningun daño hacen á la tierra, ni á las cosas de ella, mas antes la aprovechan de tal manera, que si mudasen sus lugares y puestos, arderia todo el mundo. Y un poco mas abajo añade el mismo Tulio estas palabras: Hermosamente dijo Aristóteles, y si habitasen algunos hombres debajo de la tierra, en algunos palacios adornados con diversas pinturas, y con todas las cosas con que están ataviadas las casas de los que son tenidos por bienaventurados y ricos, los cuales hombres, morando en aquellos subterráneos, nunca hubiesen visto las cosas que están sobre la tierra, y hubiesen oido por fama que hay una divinidad en el mundo soberana; y despues de esto, abiertas las gargantas de la tierra saliesen de aquellos aposentos: cuando viesen la tierra, el mar y el cielo, la grandeza de las nubes, la fuerza de los vientos, y pusiesen los ojos en el sol, y conociesen la grandeza y hermosura, y eficacia de él, y como él, esclareciendo con su luz el cielo, es causa del dia, y llegada la noche viesen todo el cielo adornado y pintado con tantas y tan hermosas lumbreras, y notasen la variedad de la luna, con sus crecientes y menguantes, y considerasen la variedad de los nacimientos, y puestos de las estrellas tan ordenadas y tan constantes en sus movimientos en toda la eternidad: sin duda cuando los tales hombres, salídos de la oscuridad de sus cuevas, súbitamente viesen todo esto, luego conocerian haber sido verdadera la fama de lo que les fue dicho, que era haber en este mundo una soberana divinidad, de que todo pendia. Esto dijo Aristóteles.

Mas nosotros, dice el mismo Tulio, imaginemos unas tan espesas tinieblas cuantas se dice haber salido en el tiempo pasado de los fuegos del monte Etna, las cuales oscurecieron todas las regiones comarcanas, é imaginemos que por espacio de dos dias ningun hombre pudiese ver à otro. Pues si al tercer dia el sol esclareciese al mundo, pareceria à estos hombres que de nuevo habian resucitado, y si esto mismo acaeciese á algunos que hubiesen vivido siempre en eternas tinieblas, los cuales súbitamente viesen la luz, ¿cuán hermosa les pareceria la figura del cielo? Mas la costumbre de ver esto cada dia, hace que los hombres no se maravillen de esta hermosura, ni procuren saber las razones de las cosas que siempre ven, como si la novedad de las cosas nos hubiese de mover, mas que su grandeza, á inquirir las causas de ellas. Porque ¿ quién tendrá por hombre de razon al que, viendo los movimientos del cielo, y el órden de las estrellas, tan firme v constante, v viendo la conexion v conveniencia que todas estas cosas tienen, diga que todo esto se hizo sin prudencia ni razon, y crea que se hicieron acaso las cosas, que ningun consejo ni entendimiento puede llegar à comprender, con cuanto consejo hayan sido hechas? Por ventura, cuando vemos alguna esfera movediza, ó reloj, ó algunas figuras moverse artificiosamente, ¿no entendemos que hav algun artificio y causa de estos movimientos? Y viendo el impetu con que se mueven los cielos, con tan admirable ligereza, y que hacen sus cursos, tan ciertos y tan bien ordenados para la salud y conservacion de las cosas, ¿no echaremos de ver que todo esto se hace con razon y no solo con razon, sino con excelente y divina razon?

Mas dejada aparte la sutileza de los argumentos, pongámonos á mirar la hermosura de las cosas que por la divina Providencia confesamos haber sido fabricadas. Y primeramente miremos toda la tierra sólida, y redonda, y recogida con su natural movimiento dentro de sí misma; colocada en medio del mundo, vestida de flores, de verbas, de árboles y de mieses; donde vemos una increible muchedumbre de cosas tan diferentes entre si, que en su grande variedad nos son causa de un insaciable gusto v deleite. Juntemos con esto las fuentes perennales de las aguas frias, los licores claros de los rios, los vestidos verdes de sus riberas, la alteza de las concavidades de las cuevas, la aspereza de las piedras, la altura de los montes, la llanura de los campos: añadamos á esto las venas escondidas de oro y plata y la infinidad de los mármoles preciosos: y además de esto, ¿cuánta diversidad vemos de bestias, de ellas mansas, de ellas fieras? ¿cuántos vuelos y cantos de aves? ¿cuán grandes pastos para los ganados, y cuántos bosques para la vida de los animales silvestres? Pues ¿qué diré del linaje de los hombres, los cuales puestos en medio de la tierra, como labradores y cuttivadores de ella, no la dejan poblar de bestias fieras, ni hacerse un monte bravo con la aspereza de los árboles silvestres, con cuya industria los campos, y las islas, y las riberas resplandecen, repartidas en casas y ciudades?

Pues si todas estas cosas mirásemos de una vista con los ojos, como las vemos con los ánimos, ninguno habria que mirando toda la tierra junta tuviese duda de la divina Providencia. Mas entre estas cosas, ¿cuán grande es la hermosura del mar? ¿cuánta la muchedumbre y variedad de las islas que hay en él? ¿qué frescura y deleite de sus riberas? ¿cuántos linajes de pescados, unos que moran en el profundo de las aguas, otros que andan nadando y corriendo por encima de ellas, otros que están pegados con sus conchas naturales á las peñas? Y el mismo mar de tal manera con sus playas y riberas se abraza con la tierra, que de dos cosas tan diferentes viene á hacerse una comun naturaleza de ambas.

Luego el aire vecino al mar, se diferencia entre dia y noche, el cual unas veces adelgazándose, sube á lo alto, y otras espesándose, se convierte en nubes, y recogiendo en sí los vapores del mar, riega la tierra con aguas, y corriendo de una parte á otra, causa los vientos: y él tambien sostiene sobre sí el vuelo de las aves, y nos da el aire con que se mantienen y sustentan los animales.

Réstanos ahora el postrer lugar del mundo, que es el cielo, tan alejado de nuestras moradas, que ciñe y abraza todas las cosas, que es el último término y cabo del mundo: en el cual aquellas lumbreras resplandecientes de las estrellas hacen sus cursos tan ordenados, que son causa de grande admiracion á quien los contempla. Entre los cuales el sol, moviéndose alrededor de la tierra, \* y naciendo y poniéndose, es causa del dia y de la noche, y llegándose á nosotros un tiempo del año, y desviándose otro, hace dos vueltas contrarias; y en este intervalo se entristece la tierra con su ausencia, y despues se alegra con su venida. Mas la luna que, como los matemáticos dicen, es mayor que la mitad de la tierra, caminando por las mismas vias que el sol, envia á la tierra la luz que recibe de él, mudándose muchas veces, y eclipsándose con la sombra de la tierra, y eclipsando ella al sol cuando se le pone delante. Y por los mismos espacios corren los planetas alderredor de la tierra, los cuales á veces se apresuran en sus movimientos, y á veces se tardan, y otras se detienen: que es cosa de grande admiracion y hermosura. Síguese luego la muchedumbre de las estrellas fijas, las cuales están de tal manera ordenadas, que vienen á hacer ciertas figuras, por las cuales son nombradas, como es el carro, la bucina y otras semejantes, que son guía de los que navegan por el mar. Todo lo susodicho es de Tulio; el cual, con el argumento de la fábrica y hermosura, y provecho de las partes principales de este mundo inferior, y con el órden y constancia invariable de los movimientos del cielo, prueba que cosas tan grandes y tan provechosas, tan hermosas y tan bien ordenadas no se pudieron hacer acaso, sino que tienen un sapientísimo Hacedor y gobernador.

Y un poco mas abajo, declarando el cuidado que la divina Providencia tiene de acudir à las necesidades humanas. dice de ella que además del comun pasto y mantenimiento de todo el mundo, produjo en diversos lugares diversas cosas para el uso y provision de nuestra vida. Y así vemos, dice él, que en Egipto el rio Nilo con sus crecientes riega y cubre en el tiempo del estío toda la tierra, y esto hecho, se recoge, dejando los campos ablandados v dispuestos para la sementera. A la Mesopotamia hace fértil el rio Eufrates: en la cual cada año renueva los campos. v cási los hace otros. Mas el rio Indo, que es el mayor de todos los rios, no solo alegra y ablanda los campos; sino tambien los deja sembrados, por traer consigo gran número de semillas, semejantes á los granos de que nacen las mieses. Muchas otras cosas memorables podrian contar, que se crian en diversos lugares, y muchos campos fértiles, unos que dan una manera de fruto, y otros otra. Mas ¿cuánta es la benignidad y liberalidad de la naturaleza, en haber criado tantas y tan diversas y tan suaves cosas para nuestro mantenimiento, y estas no en un solo tiempo del año, sino siempre; para que con la novedad de los manjares, y con la abundancia de ellos se renovase nuestro gusto y deleite? ¿y cuán saludables vientos y cuán proporcionados á sus tiempos produce, no solo para el provecho de los hombres, sino tambien de los ganados, y de todas las cosas que nacen de la tierra, con los cuales los grandes calores se templan y con ellos se navega con mayor ligereza en el mar?

Muchas otras cosas callamos, y muchas tambien decimos: porque no se pueden contar los provechos que nos traen los rios, y las mudanzas del mar, cuando crece ó mengua, v los montes vestidos de verdura, v los bosques y las salinas que se hallan en lugares muy apartados del mar, y la muchedumbre de las verbas medicinales que produce la tierra, innumerables artes necesarias para el mantenimiento y uso de nuestra vida. Pues va la mudanza de los dias y de las noches sirve para conservar la vida de los animales, señalándonos un tiempo para trabajar, y otro para descansar. De manera que por todas partes se concluye que este mundo se gobierna por la sabiduría y consejo divino, el cual por una manera maravillosa le endereza y ordena á la salud y conservacion de todas las cosas. Lo susodicho es de Tulio en nombre de un filósofo estóico, el cual, con tanta atencion, discurria por todas las cosas del mundo, cebando y recreando su alma en la contemplacion de las obras y maravillas de la divina Providencia. Lo cual es para confusion de muchos cristianos, que tan poco tiempo gastan en la consideracion de cosas tan admirables.

### S V.

Pruébase un solo Hacedor por el órden de las criaturas en el servicio del hombre.

Mas entre todas ellas es mucho para considerar, de la manera que todas, como una música concertada de diversas voces, concuerdan en el servicio del hombre, para quien fueron criadas, sin haber una sola que se exima de su servicio, y que no le acarree algun provecho, y pague algun tributo temporal ó espiritual. En lo cual se ha de considerar como todas las cosas en este ministerio se ayudan unas á otras, como diversos criados de un señor. que, teniendo diferentes oficios, se emplean todos cada cual de su manera en el servicio del señor. De lo cual resulta esta armonía del mundo, compuesta de infinita variedad de cosas, reducidas á esta unidad susodicha, que es el servicio del hombre. Pongamos ejemplo, comenzando del mismo hombre: el cual segun Aristóteles dice, es como fin para cuyo servicio la divina Providencia deputó todas las cosas de este mundo inferior. Pues este primeramente tiene necesidad del servicio de diversos animales para mantenerse de sus carnes, para vestirse y calzarse de sus pieles y lanas, para labrar la tierra, para llevar y traer cargas, y aliviar con esto el trabajo de los hombres. Estos animales tienen necesidad de verba y pasto para sustentarse. Este se cria y crece con las lluvias que riegan la tierra: estas se engendran de los vapores que el sol hace levantar así de la tierra como del mar. Estos han menester vientos para que los lleven del mar á la tierra. Los vientos proceden de las exhalaciones de la tierra. Para esto son necesarias las influencias del cielo, y el calor del sol que las saque de ella, y levante à lo alto. El cielo tiene necesidad de la inteligencia que lo mueva, y esta de la primera causa, que es Dios, para que la conserve y sustente en el oficio que tiene. De esta manera podríamos poner ejemplo en todas las otras cosas criadas, y mostrar cómo se ayudan y sirven unas á otras, y todas, finalmente, se ordenan y reducen al servicio del hombre, para el cual fueron criadas.

Donde es razon de considerar la divina sabiduría en haber ordenado las causas de las cosas de tal manera, que unas tengan necesidad de la ayuda y ministerio de las otras, v que ninguna por sí sola baste para todo; para que así se quitase á los hombres la ocasion de idolatrar, viendo la necesidad que las mas excelentes criaturas tienen del ministerio y uso de las otras. Porque el sol es el que entre todas ellas tiene mas virtud para la procreacion de las cosas, mayormente, pues él da luz á todas las estrellas, \* v con la luz eficacia para sus influencias. Este planeta con su movimiento propio, allegándose y desviándose de nosotros, es causa de los cuatro tiempos del año, que son invierno, verano, estío y otoño, que son necesarios para la produccion de las cosas. Mas el mismo para causar dias y noches, que no son para esto menos necesarias, tiene necesidad del movimiento del primer cielo, que en un dia natural hace que el sol dé una vuelta al mundo, \* y con esto se causa el dia y la noche.

Asimismo los otros planetas y estrellas, segun los diversos aspectos que tienen entre sí y con el sol, son causa de diversos efectos acá en la tierra, como son lluvias, serenidad, vientos, frio y calor y cosas semejantes. Esta cadena, ó si se puede decir, esta danza tan ordenada de las criaturas, y como música de diversas voces, convenció á Averrois para creer que no habia mas que un solo Dios. Porque no se puede reducir á un fin con una órden cosas

tan diversas, sino hubiere uno que sea como maestro de capilla, que las reduzca á esta unidad y consonancia: Mas si fuesen dos, ó muchos dioses diferentes entre sí, y no fuesen conformes, ni sujetos unos á otros, no se podria causar esta unidad; porque cada uno tiraria por su camino y unos impedirian á otros: como un navio entre vientos igualmente contrarios, el cual mientras así estuviese, no se moveria.

Esta hermosisima figura del mundo describe Séneca elegantemente á una noble matrona romana, por estas palabras: «Imagina que al tiempo que naces en este mundo, te declaro la condicion de este lugar à donde entras, y te digo: mira que entras en una gran ciudad, que abraza v encierra en si todas las cosas, gobernadas por leves eternas. Verás aqui innumerables estrellas, y una sola que es el sol, el cual hinche con su luz todas las cosas, y con su ordinario movimiento reparte igualmente el espacio de los dias v de las noches, v divide en partes iguales los cuatro tiempos del año. Verás agui cómo la luna recibe del sol, su hermano, la claridad, á veces mayor, á veces menor, segun el aspecto y disposicion en que lo mira: la cual unas veces del todo se encubre v otras llena la cara de claridad. del todo se descubre, mudándose siempre con sus crecientes y menguantes, y diferenciándose del dia que precedió. Verás otras cinco estrellas, que van por diversos caminos, v corren contra el comun curso del cielo, de cuvos movimientos proceden las mudanzas y alteraciones de todas las cosas corporales, segun fuere favorable ó contrario el puesto y aspecto de ellas. \* Maravillarte has de los nublados oscuros, v de las aguas que caen del cielo, v de los truenos y relámpagos, y de los rayos que caen de través.

Y cuando recreados ya los ojos con la vista de las cosas altas, los inclinares á la tierra, verás otra forma de cosas

que te cause nueva admiracion. Verás la llanura de los campos tendidos por largos espacios, y los montes que se levantan en lo alto con sus collados cubiertos de nieve. á la caida de los rios que, nacidos de una fuente, corren de Oriente à Occidente; y veràs las arboledas que en lo alto de los collados se están meneando, y los grandes bosques con sus animales y cantos de aves que en ellos resuenan. Verás los sitios y asientos de diversas ciudades, y las naciones cercadas y apartadas unas de otras, ó con montes altos, ó con riberas, ó lagos, ó valles ó lagunas de agua. Verás las mieses crecidas con labor é industria, v otras plantas que sin ella dan fruto. Verás correr blandamente los rios entre los prados verdes, y los senos y riberas del mar que vienen á hacerse puertos seguros; y verás tantas diferencias de islas tendidas por ese mar grande, que causa distincion entre unos mares v otros. Pues ¿qué diré del resplandor de las perlas preciosas, y del oro que se halla entre las arenas de los arroyos cuando van crecidos, y del mar Océano, que se esplaya con gran licencia sobre sus riberas, y con sus tres grandes senos divide la habitacion de las gentes? Dentro del cual verás unos pescados de increible grandeza, otros muy pesados que tienen necesidad de ayuda para moverse, y otros mas ligeros que una galera con sus remos, y otros, que siguiendo los navíos, echan de sí una gran espadañada de agua, no sin temor y peligro de los navegantes. Verás navíos que buscan tierras no conocidas, y verás que ninguna cosa quedó por tentar al atrevimiento humano.» Hasta aquí son palabras de Séneca.

# S VI.

Locura de los ateistas epicúreos que atribuyeron todo lo criado al acaso.

Pues siendo tan grande la variedad y hermosura de las cosas de este mundo, ¿quién será tan bruto que diga haberse todo esto hecho acaso, y no tener un sapientísimo y potentísimo Hacedor? ¿quién diria que un retablo muy grande y de muchos y muy excelentes colores y figuras se hizo acaso, con un borron de tinta que acertó à caer sobre una tabla? Pues ¿qué retablo mas grande, mas vistoso y mas hermoso que este mundo? ¿qué colores mas vivos y agradables que los de los prados y árboles de la primavera? ¿qué figuras más primas que las de las flores y aves y rosas? ¿qué cosa mas resplandeciente, y mas pintada que el cielo con sus estrellas. Pues ¿cuál será el ciego que todas estas maravillas diga que se hicieron acaso?

Si por acaso yendo de camino hallases en un bosque una casa de solaz de algun príncipe, muy bien edificada, y proveida de todo género de mantenimientos, y de las oficinas que fuesen necesarias para servicio del príncipe, y vieses en ella sus mesas puestas, sus hachas encendidas, sus verjeles y cisternas, y fuentes de agua, sus aposentos y lugares diversos para todos sus criados; y maravillado tú de todo este aparato, preguntases cómo se habia hecho esto, y te respondiesen que habia caido un pedazo de aquella montaña; y los pedazos de ella habian acertado á caer de tal manera, que sin mano de oficial se habian fabricado aquellos tan hermosos palacios, con todo lo que hay en ellos, ¿qué dirias? ¿podria fingirse desatino mayor? Pues decidme ahora; si poniéndoos vos de propósilo á con-

siderar la hermosura de la gran casa real de este mundo, y viendo la fábrica y la provision de todas las cosas que hay en él, viendo esa bóveda del cielo tan grande, y tan compasada y pintada con tantas estrellas, viendo una mesa tan abastada de tantas diferencias de manjares como es la tierra con todas las carnes, frutas y otros mantenimientos que hay en ella, viendo tantas frescuras y verjeles y fuentes de agua, tantos paños de verdura como se ven por todas las montañas y valles, y praderías de los campos, viendo las hachas y lumbreras que arden dia y noche en medio de esos cielos para alumbrar esta casa, y las vajillas de oro y plata, y piedras preciosas que nacen en los mineros de la tierra, los aposentos diversos y convenientes para los moradores de esta casa, unos en las aguas para los que saben nadar, otros en el aire para los que pueden volar, otros en la tierra para los cuerpos grandes y pesados, v viendo sobre todo esto el régimen de toda esta casa v familia, v el órden de ella, v cómo los ángeles, que son criaturas mas principales mueven los cielos, y los cielos á los elementos, y de los elementos se forman los compuestos, v todo, finalmente, va encaminado para el servicio del principe de esta casa, que es el hombre: quien todo esto ve, con otras infinitas cosas que no se pueden comprender en pocas palabras, ¿cómo podrá creer que todo esto se hiciese acaso? ¿cómo no verá que tuvo y tiene potentisimo y sapientísimo Hacedor?

Pues esta hermosura y grandeza del mundo, con la variedad de las cosas que en él hay, reducidas á aquella unidad que digimos, movió, no solamente á los filósofos, mas tambien á todas las gentes á creer que cosas tan grandes, tan hermosas y tan bien ordenadas, no se habrian hecho acaso, sino que tenian un sapientísimo y potentísimo Hacedor, que, con su omnipotencia, las habria criado,

y con su sabiduría las gobernaba. Y esto es lo que David exclama en el Salmo diez y ocho, cuando dice: «Los cielos denuncian la gloria de Dios, y las obras de sus manos predica el cielo estrellado, etc. » Quiere decir: la hermosura del cielo adornada con tantas lumbreras, y el órden admirable de las estrellas, y la diversidad de sus movimientos y cursos, predican la gloria de Dios, y hacen que todas las naciones le alaben, v se maravillen de su grandeza, y le reconozcan por Hacedor y Señor de todas las cosas. Asimismo, el órden de los dias y de las noches, el crecimiento y la disminucion de ellos tan ordenada y proporcionada para el uso de nuestra vida, y la constancia invariable que en sus nacimientos y movimientos guardan, predican y testifican que obras tan grandes y tan bien ordenadas no se han de atribuir al acaso, ó á la fortuna: sino que hay en el mundo un soberano presidente que al principio crió todas estas cosas, y las conserva con suma providencia. Mas estas obras admirables no hablan ni testifican esto con voces humanas, las cuales no pudieron llegar al cabo del mundo; mas su habla y testimonio es el órden invariable, y la hermosura de ellas, y el artificio con que están hechas tan perfectamente, como si se hicieran con regla y plomada. Porque esta manera de lenguaje se oye en todas las tierras, y convida á los hombres al culto y veneracion del Hacedor.

#### S VII.

Convencese lo mismo por la fábrica admirable del cuerpo humano.

Otro fundamento hay no menos urgente que el pasado para conocer esta verdad. Porquo no solo la fábrica de este mundo mayor, mas tambien la del menor, que es el hombre, nos declara que hay Dios, criador y hacedor de él, porque en ella resplandece tanto la sabiduría del Hacedor, que pudo decir san Agustin (1) con verdad, que entre todas las maravillas que hizo Dios por amor del hombre, la mayor es el mismo hombre: entediendo por el hombre las dos partes de que se compone, que son cuerpo y alma. Y dejando por ahora el alma, en la fábrica y composicion del cuerpo hav tantas maravillas, que no bastaron muchos libros que Galeno y otros escribieron para declararlas enteramente: cada una de las cuales por sí sola, y mucho mas todas ellas juntas, declaran la infinita sabiduría del Artífice que tal fábrica ordenó, porque no hay en el mundo palacio real, ni república tan concertada, que tenga tantas maneras de oficios y oficiales, quiero decir, tantas partes diversas, como tiene un cuerpo humano para su régimen y conservacion. De la cuales unas sirven para cubrirlo, como es la piel, y la carne, y la gordura; otras sirven de cocer el manjar, como el estómago y las tripas delgadas; otras hacen la sangre, como el higado; otras la llevan á todos los miembros, como las venas; otras engendran los espiritus de la vida, como el corazon; otras llevan estos espíritus por todo el cuerpo, como las arterias; otras hacen los espíritus del sentido, como los sesos; otras reparten esta virtud por todo el cuerpo, como los nervios; otras sirven al movimiento, que depende de nuestra voluntad, como los morecillos. Algunas reciben las superfluidades del cuerpo, como el bazo, la hiel, los riñones, la vejiga, las tripas. Por otras pasa el aire que recrea los sesos y el corazon, como las narices, garguero, los pulmones y la arteria venal. Algunas sirven à los sentidos exteriores: conviene saber, á oir las orejas, á ver los ojos,

<sup>(4)</sup> Lib. de Ver. Relig. c. 29, t. 1. et. lib. de Spirit, et anim. App. t, 111, c. 35. Divers. tract. 21. Append. t. 1x.

á gustar la lengua y el paladar, á hablar los pulmones y el garguero. Otras sirven de fundamento ó armadura sobre la cual todas las demás partes se arman y establecen, como los huesos y ternillas. Y lo que acrecienta esta admiracion, es ver, que tanta variedad de cosas, tan diferentes en las figuras, virtudes, oficios, dureza y blandura vienen á forjarse de una tan simple materia, como es aquella de que se fabrica el cuerpo humano. Pues ¿quién habia de ser poderoso para producir de una materia tan simple, tanta muchedumbre de cosas tan diversas, sino solo aquel potentísimo y sapientísimo Hacedor? Pues la variedad y muchedumbre de estas partes, la figura y oficios que tienen para el servicio del cuerpo humano, manifiestamente declara no haberse hecho este acaso, sino con suma providencia y artificio del que las formó.

Este mismo argumento, prosigue elegantemente el mismo Tulio (1) en el libro ya alegado, procediendo por todas las partes, y por todos los miembros y sentidos del cuerpo humano, así los interiores que no se ven, como los exteriores que se ven; declarando como cada una de estas partes sirve tan perfectamente à lo que conviene à la conservacion de la vida humana que es para la sustentacion de nuestro cuerpo, y para el uso y oficio de los sentidos, que ningun entendimiento humano podrá descubrir en tanta variedad y muchedumbre de partes alguna cosa que falte, ó que sobre, ó que no venga tan á propósito de lo que es necesario para este fin, que por ninguna via se puede trazar otra mejor. Por donde concluye proceder esta obra de una suma providencia y sabiduría, que en ninguna cosa falta y en ninguna verra. Mas porque esta consideracion es muy profunda y provechosa, y pide mas largo tratado, adelante la proseguiremos mas copiosamente en su propio lugar.

<sup>(1)</sup> Tull. lib. 2.º de Nat. Deor.

# § VIII.

Conclúyese la materia misma por las habilidades que tienen las criaturas para su conservacion.

Y además de estos fundamentos susodichos, hay otro no menos eficaz para el conocimiento de esta verdad, y muy palpable y fàcil de penetrar à cualquier entendimiento por rudo que sea. El cual procede de ver las habilidades que todos animales de la tierra, del mar y del aire tienen, para todo lo que se requiere para su mantenimiento, para su defension, para la cura de sus enfermedades y para la criacion de sus hijuelos. En todo lo cual ninguna cosa menos hacen de lo que harian si tuviesen perfectísima razon. Así temen la muerte, así se recatan de los peligros, así saben buscar lo que les cumple, así saben hacer sus nidos, y criar sus hijos como lo hacen los hombres de razon. Y aun pasan mas adelante: que entre mil diferencias de verbas que hay en el campo de un mismo color, conocen la que es de comer y la que no lo es, la que les es saludable y la que es ponzoñosa, y por mucha hambre que tengan, no comerán de ella. La oveja teme al lobo sin haberlo visto, v no teme al mastin siendo tan semejante á él: la gallina no teme al pavo, siendo tan grande, y teme hasta la sombra de un gavilan, que es mucho menor: los pollos temen al gato, y no al perro siendo mayor, y esto antes aun que tenga experiencia del daño que de las cosas contrarias podrian recibir.

De esta misma consideracion se aprovecha el mismo Tulio para mostrar la sabiduría y providencia de aquel Artífice soberano que todo lo gobierna. Lo cual prueba declarando cómo todas las cosas que tienen vida están perfectísimamente fabricadas y provistas de todas las ha-

bilidades necesarias para conservarla. Del cual referiré algunas cosas, dejando otras para sus lugares. Y comenzando por las plantas, dice así: Primeramente los árboles que nacen de la tierra, están de tal manera fabricados, que puedan sostener la carga de las ramas que están en lo alto, y asimismo con sus raíces afijadas en la tierra para atraer el jugo de ella con el cual viven y se mantienen; y los troncos de ellos están vestidos y abrigados con sus cortezas, para que estén mas seguros, así del frio como del calor. Mas las vides tienen sus ramales, que son como manos, con que se abrazan con los árboles, y suben á lo alto sobre hombros ajenos, y así tambien se apartan de algunas plantas que les son contrarias y dañosas, cuando están cerca de ellas, como de cosa pestífera, y por ninguna via tocan en ellas.

Mas ¿cuán grande es la variedad de tantos animales, y cuán provistos para todo lo que requiere para su conservacion? Entre los cuales unos están cubiertos de cueros, otros vestidos de vellos, otros erizados con espinas, unos cubiertos de plumas y otros de escama. Y entre ellos unos están armados con cuernos, y otros se defienden huyendo con la ligereza de sus alas. A los cuales todos proveyó la naturaleza abundantemente del pasto y mantenimiento que á cada uno en su especie era proporcionado. Y podria yo referir aquí las habilidades que ella les dió para buscar este pasto y digerirlo, y cuán ingeniosa fue en trazar la figura y fábrica de los miembros que para esto son necesarios. Porque todas las facultades interiores de sus cuerpos de tal manera están fabricadas y asentadas en sus lugares, que ninguna haya supérflua, y ninguna que no sea necesaria. Dió tambien ella á todas las bestias sentido y apetito, para que con lo uno se esforzasen á buscar su mantenimiento, y con lo otro supiesen hacer diferencia

entre las cosas saludables y dañosas. Y entre ellas unas hay que buscan su mantenimiento andando, otras rastrando por tierra, otras volando, otras nadando: entre las cuales unas toman el manjar con los dientes y con la boca, otras lo despedazan con las uñas, otras con los picos revueltos, otras maman, otras toman el manjar con la mano, otras lo engullen así como está entero, y otras lo mascan con los dientes. Todas tambien tienen sus lugares naturales á donde correr; y así cuando á la gallina echan los huevos de pato para que los saque, despues de salidos à luz y criados, ellos mismos sin maestro se van derechos al agua, reconociendo ser este su lugar natural. Tan grande es la inclinación que la naturaleza dió á todas las cosas para procurar su conservación.

Muchas otras cosas pudiera traer á este propósito, y muchas de ellas son muy notorias, cómo es ver con cuánta diligencia miran por sí los animales, como estando paciendo miran alrededor, si hay algun peligro, y cómo se esconden y guarecen en sus madrigueras, y con cuánta diligencia se defienden y arman contra el temor y fuerza de sus contrarios, unos con cuernos, como los toros; otros con dientes, como los jabalíes; otros mordiendo, como los leones; unos huyendo, y otros escondiéndose, y otros con un intolerable hedor que echan de sí para detener á sus perseguidores. Estas y otras semejantes habilidades refiere Tulio de los animales, los cuales, careciendo de razon, hacen las cosas tan á propósito de lo que conviene para su conservacion y defension, como si realmente la tuvieran.

Pues arguyen ahora los filósofos así: todos estos animales carecen de razon, porque en sola esta se diferencian ellos del hombre y el hombre ellos, y con todo eso hacen todas las cosas que pertenecen á su conservacion tan perfectamente como si la tuviesen: luego necesariamente

hemos de confesar que hay una razon universal, y muy persectisima sabiduría, que de tal manera asiste á todos ellos, y de tal manera los rige y gobierna, que hacen lo mismo que harian si tuviesen razon. Porque por el mismo caso que el Criador los formó y quiso que fuesen y viviesen, estaba claro que les habia de dar todo lo necesario para conservar sus vidas, porque de otra manera, de balde v sin prepósito los criara. Si viésemos un niño de edad de tres años, que hablase con tanta discrecion y elocuencia como un grande orador, luego diríamos: otro habla en este niño, porque esta edad no es capaz de tanta elocuencia y discrecion. Pues como veamos que todas las criaturas que carecen de razon, hagan todas sus obras conforme à razon, que es todo lo que conviene para su conservacion, necesariamente hemos de confesar que hay esta razon universal, y esta suma sabiduría: la cual sin darles razon, les dió inclinaciones é instintos naturales, para que lo que en los hombres hace la razon, hiciese en ellas la inclinacion. Y en esto advirtieron claramente los filósofos, los cuales dicen que las obras de naturaleza son obras de una inteligencia que no verra. Queriendo decir, son obras de una suma sabiduría, que bace sus obras con tanta perfeccion, que ningun defecto se pueda hallar en ellas. Esta consideracion, que nace de las criaturas, movió à san Agustin à decir: que mas fàcilmente dudaria si se tenia alma en su cuerpo, que dudar si hay Dios en este mundo, por razon del testimonio que de esta primera verdad nos dan las cosas criadas.

Estas tres postreras consideraciones que aquí hemos tocado, tienen necesidad de mas larga declaracion. Y aunque lo dicho bastara para lo que pide la resolucion y brevedad de esta introduccion, mas porque mi intencion es, como ya dige, dar materia de suavísima consideracion á las personas virtuosas, volveremos á tratar estas tres consideraciones mas copiosamente. En lo cual, imitando aquellos dos santos doctores que digimos, san Ambrosio y san Basilio, trataremos de las obras de los seis dias, en que Dios nuestro señor crió todas las cosas, para que por ellas levantemos los corazones al conocimiento de la bondad, sabiduría, omnipotencia y providencia del que las crió para la provision de nuestro cuerpo, y para el ejercicio y levantamiento de nuestro espíritu. Para lo cual antiguamente ordenó la guarda del sábado (1) en el cual se escribe haber Dios descansado de la obra de la creación (2), para que empleasen los hombres este dia en la consideracion de las obras que en los primeros seis dias habia obrado, y le diesen gracias por ellas, pues todas eran beneficios suyos.

Pues conforme à esto, trataremos primero del mundo y de las principales partes de él, que son cielos y elementos; y despues descenderemos à tratar en particular de todos los cuerpos que tienen vida, como son las plantas y los animales, y al cabo trataremos del hombre, que en el sexto y postrero dia fue criado. Y porque el cristiano lector se aproveche mejor de esta doctrina, conociendo el blanco á que toda ella tira, sepa que mi intento no es solamente declarar como hay un Dios criador y señor de todas las cosas, conforme à lo que al principio propuse, sino mucho mas declarar la providencia divina que resplandece en todas sus criaturas y las perfecciones que andan juntas con ella.

Para lo cual es de saber que entre estas perfecciones tres son las mas celebradas, que son la bondad, la sabiduría, y la omnipotencia: que son los tres dedos de que

<sup>(1)</sup> Exod., xx, 8.

<sup>(2)</sup> Gen., II. 12.

Isaías dice (1), que está colgada la redondez de la tierra. De estas tres perfecciones, que en él son una misma cosa, la bondad es la que quiere hacer bien à sus criaturas, v la sabiduría ordena y traza cómo se haya esto de hacer, y la omnipotencia ejecuta y pone por obra lo que la bondad quiere y la sabiduría ordena. Pues estas tres cosas incluve la divina Providencia, la cual, con un piadoso y paternal cuidado y sumo artificio, provee á todas las cosas de lo que les es necesario.

Es, pues, ahora mi intento, mostrar como en todas las partes, así mavores como menores de este mundo, hasta en el mosquito y la hormiga, resplandecen estas cuatro perfecciones divinas, y otras muchas con ellas. Mas cuán grande sea el fruto de esta consideración, por esta razon se podrá en alguna manera entender. David (2) llama bienaventurados á los que escudriñan las palabras de Dios: pues no menos lo serán los que escudriñan sus obras. cuales son, no solo las de gracia, sino tambien las de naturaleza; pues todas manan de una misma fuente. Y si la sabiduría increada promete la vida eterna á los que la esclarecieren, ¡qué otra cosa tentamos hacer aquí, sino mostrar el artificio de esta suma sabiduría, que en todas las cosas criadas resplandece! Gran parte de la facultad oratoria es saber notar el artificio de que usa un grande orador en sus oraciones, y no se precia poco san Agustin (3) de haber sabido hacer esto en algunos lugares de san Pablo. Pues ¿cuánto mejor estudio será inquirir v notar el artificio admirable de la divina sabiduría en la fábrica y gobierno de todas las cosas criadas? Y si de la reina Sabá se escribe (4) que desfallecia su espíritu considerando la

<sup>(1)</sup> (2) Isai., XL, 12.

<sup>(2)</sup> Psalm., cxvIII, 2. (3) Aug., lib. 4, de Doctr. christiana, cap. 7. (4) III Reg., x, 4.

sabiduría de Salomon, y las obras que con ella habia fabricado, ¿cuánto mas desfallecerá el espíritu devoto considerando el artificio de las obras de aquella incomprensible sabiduría, si supiera penetrar el arte y el consejo con que son hechas? Pues esto es lo que con el favor divino pretendemos hacer en este libro. Mas para qué efecto? Para que, conociendo en las obras criadas aquellas cuatro perfecciones divinas que dijumos, se mueva nuestro espíritu al amor de tan gran bondad, y al temor y obediencia de tan gran majestad, y á la esperanza en tan paternal cuidado y providencia, y á la admiracion de tan gran poder v sabiduría-como en todas estas obras resplandece. Este es, pues, el fin á donde tira toda esta doctrina, y á donde á de enderezar su intencion el piadoso lector, para que así pueda alcanzar estas virtudes susodichas, en las cuales consiste todo nuestro bien. Presupuesto, pues, ahora este principio, comenzaremos á tratar de las principales partes del mundo.

### CAPÍTULO IV.

CONSIDERACION DEL MUNDO MAYOR, Y DE SUS PARTES MAS PRINCIPALES.

Comenzando, pues, por la declaracion de la primera de estas tres partes, que es el mundo mayor, la primera cosa y como fundamento de lo que hemos de presuponer, es que cuando aquel magnificentísimo y soberano Señor por su sola bondad determinó criar al hombre en este mundo en el tiempo que á él le plugo, para que, conociendo y amando, y obedeciendo á su Criador, mereciese alcanzar la vida y la bienaventuranza del otro, determinó tambien de proveerle de mantenimiento y de todo lo necesario para ja conservacion de su vida. Pues para esto crió este mun-

do visible con todas cuantas cosas hay en él, las cuales todas vemos que sirven al uso y necesidades de la vida humana.

Y así como en cualquier oficina ha de haber dos cosas, conviene à saber, materia de que se hagan las cosas y oficial que las haga é introduzca la forma en la materia, como lo hace el carpintero y cualquier otro oficial, así proveyó el Criador que en esta grande oficina del mundo hubiese estas dos cosas, que son materia de que las cosas se hiciesen y oficiales que las hiciesen. La materia de que todas las cosas se hacen son los cuatro elementos, tierra. agua, aire y fuego. Los oficiales que de esta materia fabrican todas las cosas, son los cielos con sus planetas y estrellas. Porque dado caso que Dios sea la primera causa que mueve todas las otras causas, pero estos cuerpos con las inteligencias que los mueven son los principales instrumentos de que él se sirve para el gobierno de este mundo inferior, el cual de tal manera pende del movimiento de los cielos, que vienen á decir los filósofos, que si este movimiento parase, todo otro movimiento cesaria de tal manera, que no quemaria el fuego un poco de estopa que hallase à par de sí. Porque así como parando la primera rueda de un reloj, luego todas las otras pararian. asi cesando el movimiento de los cielos, del cual todos los otros movimientos penden, luego ellos tambien cesarian.

Y porque estos cuerpos celestes sou los primeros instrumentos del primer movedor, que es Dios, y tiene tan principal oficio en este mundo, que es ser causa eficiente de todo lo corporal, los aventajó y ennobleció el Criador con grandes preeminencias sobre todos los otros cuerpos.

I. Porque primeramente los hizo incorruptibles é impasibles por estar siempre en continuo movimiento, y junto á la esfera del fuego. De modo que á cabo de tantos mil años como há que fueron criados, perseveran en la misma entereza y hermosura que tuvieron el dia que fueron criados; sin que el tiempo, gastador de todas las cosas, haya menoscabado algo de ellos.

II. Dióles tambien luz, no solo para ornamento del mundo, sin la cual todas las cosas estarian oscuras y tristes y sumidas en el abismo de las tinieblas, sino tambien para el uso de la vida humana; y, como dice el Salmo (1), el sol crió para dar luz de dia, y la luna para la noche, y porque ella tambien se ausenta de nuestro emisferio, crió las estrellas en su lugar, porque nunca el mundo careciese de luz.

III. Dióles tambien tanta constancia en sus movimientos, que desde que los crió, nunca han variado un punto de aquella regla y órden que al principio les puso. Siempre el sol sale á su hora, siempre hace con su movimiento los cuatro tiempos del año, y lo mismo hacen todos los otros planetas y estrellas. De donde procede que los que conocen el órden de estos movimientos, pronostican de ahí à muchos años los eclipses del sol y de la luna, sin faltar un punto, por ser tan regulares y ordenados estos movimientos. Por cuyo ejemplo aprenderán todos los que en la Iglesia, ó en la república cristiana tienen lugar y oficio de cielos y de estrellas que es de gobernar y regir á los otros, cuán regulados y ordenados, y cuán constantes han de ser en sus vidas y oficios, para que en los que están á su cargo no haya desórden, si en los que los rigen lo hubiere. Porque si la luz que ha de esclarecer las tinieblas de los otros se oscureciese, ¿cuáles esta-rán las mismas tinieblas? Y si un ciego guiare á otro ciego, ¿qué se puede esperar sino la caida de ambos?

IV. Pues la grandeza de estos cuerpos es tal, que po-

<sup>(1)</sup> Psalm., cxxxv, 8 y 9.

ne admiración á quien la piensa, y del todo seria increible, si no supiésemos que no hay cosa imposible al que los crió.

- V. Y no es menos admirable, sino por ventura mucho mas, la ligereza con que se mueven: de las cuales cosas trataremos adelante cuando viniéramos á las grandezas y maravillas de Dios.
- VI. Pues la hermosura del cielo ¿quién la explicará? ¿cuán agradable es en medio del verano, en una noche serena, ver la luna llena y tan clara que encubre con su claridad la de todas las estrellas? ¿cuánto mas huelgan los que caminan de noche por el estío con esta lumbrera que con la del sol, aun que sea mayor? Mas estando ella ausente, ¿qué cosa mas hermosa y que mas descubra la omnipotencia y hermosura del Criador, que el cielo estrellado con tanta variedad v muchedumbre de hermosisimas estrellas, unas muy grandes y resplandecientes, y otras pequeñas, y otras de mediana grandeza las cuales nadie puede contar sino solo aquel que las crió? Mas la costumbre de ver esto tantas veces, nos quita la admiración de tan grande hermosura, y el motivo que ella nos da para alabar aquel soberano Pintor, que así supo hermosear aquella tan grande bóveda del cielo.

Si un niño naciese en una cárcel, y creciese en ella hasta la edad de veinticinco años sin ver mas de lo que estaba dentro de aquellas paredes, y fuese hombre de entendimiento, la primera vez que salió de aquella oscuridad viese el cielo estrellado en una noche serena, ciertamente no podria este dejar de espantarse de tan grande ornamento y hermosura, y de tan gran número de estrellas que veria á cualquier parte que volviese los ojos ó hácia Oriente ú Occidente, ó á la banda del Norte ó del Mediodía, ni podria dejar de decir: ¿quién pudo esmaltar tan

grandes cielos con tantas piedras preciosas, y con tantos diamantes tan resplandecientes? ¿quién pudo criar tan gran número de lumbreras y lámparas para dar luz al mundo? ¿quién pudo pintar una tan hermosa pradería con tantas diferencias de flores, sino algun hermosisimo y potentísimo Hacedor? Maravillado de esta obra un filósofo gentil, dijo: Intuere cælum, et philosophare; quiere decir: mira al cielo, y comienza á filosofar, que es decir: por la grande variedad y hermosura que ahí verás, conoce y contempla la sabiduría y omnipotencia del Autor de esa obra. Y no menos sabia filosofar en esta materia el Profeta cuando decia (1): Veré, Señor, tus cielos que son obra de tus manos: la luna y las estrellas que tú formaste.

Y si es admirable la hermosura de las estrellas, no menos lo es la eficacia que tiene en influir y producir todas las cosas en este mundo inferior, y especialmente el sol, el cual, así como se va desviando de nosotros, que es por la otoñada, todas las frescuras y arboledas pierden justamente con la hoja su hermosura, hasta quedar desnudas, estériles y como muertas. Y en dando la vuelta, y llegándose á nosotros, luego los campos se visten de otra librea, y los árboles se cubren de flores y de hojas, y las aves, que hasta entonces estaban mudas, comienzan á cantar y chirriar, y las vides y los rosales descubren luego sus yemas y capullos, aparejándose para mostrar la hermosura que dentro de si tienen encerrada. Finalmente, es tanta la dependencia que este mundo tiene de las influencias del cielo, que por muy poco espacio que se impida algo de ellas, como acaece en los eclipses del sol y de la luna, y en los entrelunios, luego sentimos alteraciones y mudanzas en los cuerpos humanos, mayormente en los mas flacos y enfermos.

<sup>(1)</sup> Psalm., viii, 4.

# CAPITULO V.

DEL SOL, DE SUS EFECTOS Y HERMOSURA.

Dicho de los cielos en comun, síguese que digamos en particular de los planetas y estrellas que hay en ellos, y primero del mas noble, que es el sol, en el cual hay tantas grandezas y maravillas que considerar, que preguntado un gran filósofo por nombre Anaxágoras, para qué se habia nacido en este mundo, respondió que para ver el sol, pareciéndole que era bastante causa para esto contemplar lo que Dios obró en esta criatura, y lo que obra en este mundo por ella. Y con todo esto no adoraba este filósofo al sol, ni le tenia por Dios, como otras infinitas gentes, antes dijo que era una gran piedra ó cuerpo material muy encendido y resplandeciente. Por lo cual fue condenado en cierta pena por los atenienses, y fuera sentenciado à muerte si su gran amigo Pericles no le valiera.

Mas con ser esta estrella tan admirable, nadie se maravilla de las virtudes y propiedades que el Criador en ella puso; porque como dice Séneca, la costumbre de ver correr las cosas de una misma manera, hace que no parezcan admirables por grandes que sean. Mas por el contrario, cualquier novedad que haya en ellas, aunque sea pequeña, hace que luego pongan todos los ojos en el cielo. El sol no tiene quien lo mire sino cuando se eclipsa, y nadie mira á la luna sino cuando la sombra de la tierra la oscurece. Mas cuanto mayor cosa es que el sol con la grandeza de su luz esconde todas las estrellas, y que con ser tanto mayor que la tierra, no la abrasa, sino templa la fuerza de su calor con sus mudanzas, haciéndolo en unos tiempos mayor, y en otros menor; y que no hinche de claridad la luna, ni tampoco la oscurece y eclipsa, sino

cuando está en la parte contraria. De estas cosas nadie se maravilla cuando corren por su órden; mas cuando salen de él, entonces nos maravillamos, y preguntamos lo que aquello será. Tan natural cosa és á los hombres maravillarse mas de las cosas nuevas, que de las grandes. Hasta aquí son palabras de Séneca. Mas san Agustin (1) dice que los hombres sábios, no menos sino mucho mas se maravillan de las cosas grandes que de las nuevas y desacostumbradas, porque tienen ojos para conocer la dignidad y excelencia de ellas y estimarlas en lo que son.

I. Pues tornando al propósito entre las virtudes é influencias de este planeta, la mayor y mas general es que él influye luz y claridad en todos los otros planetas y estrellas que están derramadas por todo el cielo. Y como sea verdad que así ellos como ellas obren en este mundo sus efectos mediante la luz con que llegan de lo alto á lo bajo, y esta luz reciben del sol, síguese que él, despues de Dios, es la primera causa de todas las generaciones y corrupcion, alteraciones, y mudanzas que hay en este mundo inferior. Y así decimos que él concurre en la generacion del hombre, por lo cual se dice comunmente que, el sol y el hombre engendran al hombre. Y no solo enjendra las cosas, mas él tambien mediante el calor que infiuye en ellas, les hace crecer y levanta á lo alto. Por donde vemos espigar todas las hortalizas y crecer las mieses por el mes de mayo cuando ya comienzan los calores à crecer.

II. Él mismo levanta á lo alto los vapores mas sutiles del mar, los cuales, llegando á la media region del aire, que es frigidísima, se espesan y convierten en agua y riegan la tierra, y con esto produce ella todos los frutos y pastos, que es el mantenimiento así de los hombres como

<sup>(1)</sup> De Civit. Dei, lib. 10, cap. 12.

de los brutos animales. De modo que de ella podemos decir que nos da pan, y vino, y carnes, y lanas, y frutas, y finalmente cási todo lo necesario para el uso de la vida, porque todo esto nos da el agua.

III. Él es el que con la variedad de sus movimientos nos señala los tiempos que son dias y noches, meses y años; porque naciendo en este nuestro hemisferio, hace dia, y poniéndose y desviándose de nuestros ojos hace noche; y corriendo por cada uno de los doce signos del cielo, señala los meses por detenerse por espacio de un mes en cada uno, y dando una perfecta vuelta al mundo por estos doce signos con su propio movimiento, señala los años: porque una vuelta de estas suyas hace un año.

IV. Él mismo es el que, allegándose ó desviándose de nosotros, es causa de las cuatro diferencias de tiempos que hay en el año, que son: invierno, verano, estío y otoño; los cuales ordenó la divina Providencia por medio de este planeta, así para la salud de nuestros cuerpos, como para la procreacion de los frutos de la tierra, con que ellos se sustentan. Y cuanto á lo que toca á la salud, es de saber, que así como nuestros cuerpos están compuestos de cuatro elementos, así tienen las cuatro cualidades de ellos: que son frio y calor, humedad y sequedad, á las cuales corresponden los cuatro humores que se hallan en estos cuerpos. Porque á la frialdad corresponde la flema, á la humedad la sangre, al calor la cólera y á la sequedad la melancolía. Pues como aquel supremo Gobernador vió que la salud de nuestros cuerpos consiste en el temperamento y proporcion de estos cuatro humores, y la enfermedad, cuando se destemplan creciendo ó menguando los unos sobre los otros, de tal manera ordenó estos cuatro tiempos, que cada uno de estos cuatro humores tuviesen sus tres meses proporcionados en el año, en que se reformase

y rehiciese. Y así para la flema sirven los tres meses del invierno, que son frios como ella; y para la sangre los tres del verano, que son templados como ella; y para la cólera los tres del estío, que son calientes como ella; y para la melancolía los tres del otoño, que son secos como ella lo es: y así en estos cuatro tiempos reina y predomina cada uno de estos cuatro humores: y así teniendo igualmente repartidos los tiempos y las fuerzas, se conservan en paz sin tener uno envidia de otro, pues con tanta igualdad se les reparten los tiempos, y así ninguno prevalezca contra el otro, ni presuma destruirlo, viendo que tiene iguales fuerzas é igual tiempo de su parte para rehacerse, que él.

Y no menos sirve maravillosamente esta mudanza de tiempos para lo segundo que dijimos, que es para la pro-creacion de los frutos y pastos de la tierra, con que estos cuerpos han de ser alimentados. Porque en el tiempo de la otoñada se acaban de recoger los frutos que el estio con su calor maduró; y con las primeras aguas que entonces vienen, comienza el labrador á romper la tierra y hacer sus sementeras. Y para que los sembrados echen hondas raíces en la tierra y crezcan con fundamento, se siguen muy à propósito los frios del invierno, donde las plantas, buyendo del aire frio, se recogen para dentro; y así emplean toda su virtud en echar sus raíces mas hondas, para que despues tanto mas seguramente crezcan, cuanto mas arraigadas estuvieren en la tierra. Esto hecho, para que de ahí adelante crezcan, sucede el verano, el cual, con la virtud de su calor, las hace crecer, y sube á lo alto, al cual sucede el ardor del estío que las madura, desecando con la fuerza de su calor y sequedad toda la frialdad y humedad que tienen, y con esto madura.

De esta manera acabado, el curso de un año, queda he-

cha provision de mantenimiento, así para el hombre, como para los animales que le han de servir. De modo que, como los señores que tienen criados y familia suelen deputar un cierto salario cada año para su mantenimiento, así aquel gran Señor, cuya familia es todo este mundo, con la revolucion del sol, que se hace en un año, y con estas cuatro diferencias de tiempo, provee cada año de mantenimiento y de todo lo necesario para esta gran casa y familia; y esto hecho, manda luego al sol que vuelva á andar otra vez por los mismos pasos contados, para hacer otra nueva provision para el año siguiente.

V. Y porque todos los hombres y animales están sujetos á la muerte, v si no se reparasen las especies con sus indivíduos, se acabaria el mundo, cada año le repara el Criador por el ministerio de esta misma estrella; porque con la vuelta que ella da hácia nosotros, en llegando á la primavera, cuando los árboles parece que resucitan. tambien se puebla el mundo de otra nueva generacion y de otros nuevos moradores; porque en ese tiempo se crian nuevos animales en la tierra, nuevos peces en el agua y nuevas aves en el aire. Y de esta manera aquel divino Presidente sustenta y gobierna este mundo, acrecentando cada año su familia, y proveyendo pasto y mantenimiento para ella. ¿Pues quién, viendo el órden de esta divina Providencia, no exclamará con el Profeta (1), diciendo: ¡cuán engrandecidas son vuestras obras, Señor, todas están hechas con suma sabiduría: llena está la tierra de vuestras riquezas!

<sup>(1)</sup> Psalm., ciii.

Providencia especial del Criador en este planeta para el órden de los tiempos, y otras excelencias suyas.

VI. Ni es para dejar de notar el órden con que estos cuatro tiempos suceden unos á otros, de que el mismo sol con su ordenado movimiento es causa. Porque como los extremos de ella sean invierno y estío, si despues del invierno se siguiera luego el ardor del estío, no pudieran dejar de recibir daño los cuerpos; porque la naturaleza no sufre extremadas mudanzas. Pues por esto ordenó el Criador que de tal manera se moviese el sol, que fuese causa de entremeterse otros tiempos mas templados en medio. Y así, entre el frio del invierno y el ardor del estio se entremete el verano en medio, que tiene parte de los extremos por ser húmedo y caliente; y así pasa el hombre de un extremo al otro sin peligro. Y el mismo inconveniente se siguiera, si despues del ardor del estío sucediese luego el frio del invierno. Y por eso se atraviesa de por medio el otoño, para que poco á poco se vaya el cuerpo disponiendo para los frios del invierno.

VII. El mismo sol, con su presencia y ausencia, reparte el tiempo en dias y noches, y todo para nuestro provecho. Porque si siempre fuera dia, no se conocieran las edades de los hombres y la cuenta de los tiempos. Mas ahora hacemos un dia del dia y de la noche, y de siete dias y noches una semana, y en poco mas de cuatro semanas está el sol en uno de los doce signos, y estos andados, se hace el año solar. Y no es menos provechosa la desigualdad proporcionada de los dias y de las noches para los frutos de la tierra. Porque las noches grandes y dias pequeños del invierno sirven para que las plantas ar-

raiguen mucho con el frio do la noche larga, segun digimos, y crezcan poco con el poco calor del dia breve. Mas cuando ya es tiempo que crezca lo que está bien arraigado, acórtanse las noches, y crecen los dias, para que con el calor mayor de los dias mayores vayan poco á poco creciendo y medrando las plantas. Y de esta manera los dias y las noches se conciertan como dos hermanas para servir al hombre, y viven en paz, restituyendo cada cual el espacio mayor que tomó en un tiempo, disminuyéndolo en otro, conservando igualdad en el todo, entre la desigualdad en las partes.

Y aunque el dia sea de mayor provecho para los ejercicios y usos de la vida humana, mas tampoco carece la noche de sus frutos. Porque con la templanza v rocío de la noche se refrescan los sembrados y las plantas en los dias calurosos y grandes. En la noche descansan los cuerpos de los hombres y de los animales, cansados de los trabajos del dia. En la noche, cesando el uso de los sentidos, se recoge el calor natural para entender en el cocimiento y digestion del manjar, y repartirlo por todos los miembros, dando á cada uno su racion. La noche tambien desparte los ejércitos sangrientos, y cesa el enemigo de seguir el alcance de su contrario. En la noche salen de sus cuevas las bestias bravas á buscar de comer. Por lo cual el Profeta alaba la divina Providencia, diciendo en el Salmo (1): Pusiste, Señor, tinieblas, é hízose la noche, en la cual salen las bestias de las montañas y los cachorros de los leones bramando, y pidiendo á Dios que les dé de comer. Mas saliendo por la mañana el sol, vuélvense á recoger, enciérranse en sus cuevas y madrigueras. La noche es el tiempo mas conveniente para recogerse tambien el hombre, y dar pasto á su alma, en la cual, libre de los cuida-

<sup>(1)</sup> Psalm., cut, 20, 22.

dos y negocios del dia, pueda vacar en silencio á Dios y cantar sus alabanzas, como dice el Profeta (1). En el dia reparte Dios sus misericordias, y en la noche pide sus loores. A los cuales convida el mismo Profeta, mas en particular á los que moran en la casa del Señor (2); diciendo que en la noche levanten sus manos à cosas santas, y bendigan al Señor. Y no se salia él fuera de lo que á otros aconsejaba, aunque era rey, y tan ocupado (3), cuando dice se levantaba á la media noche á alabar á Dios. A este mismo oficio nos convida tambien Jeremías por estas palabras (4): Levántate de noche al principio de las vigilias y derrama como agua tu corazon delante de Dios. Esto es, representale todas las necesidades que sientes en tu alma y pide remedio para ellas al Señor. En este mismo tiempo levantaba su espíritu á Dios el Profeta Isaías, como él lo declara, cuando hablando con el, dice (5): Mi alma, Señor, te deseó en la noche, y con mi espíritu y con mis entrañas en la mañana velaré á tí. En la noche clara y serena despierta el corazon humilde su devocion, mirando la hermosura de la luna clara, y en ausencia de ella, la de todas las estrellas, que, callando y centelleando, predican la hermosura de su Criador, y con la diversidad de su claridad nos enseñan la variedad de la gloria y hermosura de los cuerpos gloriosos, que se verá el dia de la resurreccion general, como el Apóstol dice (6).

Pues todas estas cosas, y muchas otras que callamos, obra esta hermosísima y resplandeciente lámpara, además

<sup>(1)</sup> Psalm., xLI, 9.

<sup>(2)</sup> Psalm., cxxxIII, 2.

<sup>(3)</sup> Psalm., cxvIII, 62.

<sup>(4)</sup> Trent., 11, 19.

<sup>(5)</sup> Isai, xxv1, 9.

<sup>(6)</sup> Cor., xv.

de dar luz á todo cuanto Dios tiene criado en los cielos y en la tierra, y junto con esto dar calor á todo el mundo, sin que haya quien se pueda esconder de él. Pues ¿ qué mano fuera poderosa para pintar y esclarecer un tan hermoso espejo, una tal lumbrera, tal lámpara, tal antorcha, que bastase para alumbrar á todo el mundo? Por lo cual, con mucha razon lo llama san Ambrosio (1) ojo del mundo; pues sin él todo el mundo estaria ciego; mas por él todas las cosas nos descubren sus figuras.

VIII. Finalmente, tales son las propiedades y excelencias de esta estrella, que, con no ser las criaturas, como dicen, mas que una pequeña sombra ó huella del Criador, porque solo el hombre y el ángel se llaman imágen de Dios, todavía entre las criaturas corporales, la que mas representa la hermosura y omnipotencia del Criador en muchas cosas es el sol.

I. Y la primera que con ser una estrella sola produce de sí tan grande luz que alumbra todo cuanto Dios tiene criado desde el cielo hasta la tierra, de tal manera, que aun estando en el otro hemisferio, debajo de nosotros, da luz á todas las estrellas del cielo. Y su virtud es tan grande que penetra hasta las entrañas de la tierra, donde cria el oro, y las piedras preciosas, y otras muchas cosas. Lo cual nos servirá para que en alguna manera entendamos cómo Dios nuestro Señor, con su presencia y esencia, hinche cielo y tierra, y obra todas las cosas, pues fue poderoso para dar virtud á una criatura corporal, para que de la manera susodicha extendiese su luz y su eficacia por todo el universo. II. Así que el sol alumbra este mundo; y de su Criador dice san Juan (2) que alumbra todo hombre que nace en este mundo. III. El sol es la criatu-

<sup>(1)</sup> Lib. de Noe et Arca, cap. 7.

<sup>(2)</sup> Joan., I, 9.

ra de cuantas hay mas visible, y la que menos se puede ver por la grandeza de su resplandor, y flaqueza de nuestra vista: y Dios es la cosa mas inteligible de cuantas hay en el mundo, y la que menos se entiende por la alteza de su sér, y bajeza de nuestro entendimiento. IV. El sol es entre las criaturas corporales la mas comunicativa de su luz y de su calor, tanto, que si le cerrais la puerta para defenderos de él, él se os entra por los resquicios de ella á comunicaros el beneficio de su luz. Pues ¿qué cosa mas semejante à aquella infinita bondad, que tan copiosamente comunica sus riquezas á todas las criaturas, haciéndolas, coma dice san Dionisio, cuanto sufre su naturaleza, semejantes á sí, y buscando muchas veces á los que huven de él? V. De la claridad grande del sol reciben claridad v virtud para obrar todas las estrellas, y de la plenitud y abundancia de la gracia de Cristo nuestro salvador (1) reciben luz y virtud para hacer buenas obras todos los justos. VI. El sol produce cuantas cosas corporales hay en este mundo; y aquel soberano Gobernador, así como todo lo hinche, así todo lo obra en los cielos y en la tierra, v así concurre con todas las causas, desde la mayor hasta la menor, como primera causa, en todas sus operaciones. VII. Finalmente, la presencia del sol es causa de la luz, y la ausencia es causa de las tinieblas; y la presencia de Cristo en las almas las alumbra y enseña, y muestra el camino del cielo, y descubre los barrancos de que se han de apartar; mas estando él ausente de ellas, quedan en muy oscuras y espesas tinieblas, y así tropiezan y caen en mil despeñaderos de pecados, sin saber lo que hacen, ni à quién ofenden, y en cuán gran peligro de su salvacion viven los que así viven.

En todas estas cosas nos representa esta noble criatura

<sup>(1)</sup> Joan., 1, 12.

las excelencias de su Criador. De lo cual maravillado aquel divino cantor (1) despues de haber dicho que los cielos y las estrellas predicaban la gloria de Dios, desciende luego á tratar en particular del sol, comparando su hermosura con la de un esposo que sale del tálamo; y la fortaleza y alegría y ligereza de él con la de un gigante: con la cual sale del principio del cielo, y corre hasta el cabo de él. El cual verso declara un intérprete por estas palabras: despues que havas rodeado con los ojos y con el ánimo todas las cosas, hallarás que ninguna hay tan esclarecida, v que tanta admiracion ponga á los hombres como el sol: el cual es gobernador de todas las estrellas y conservacion y salud de todas las cosas corporales. Y allende de esto, ¿qué figura mas alegre y hermosa se puede ofrecer à nuestros ojos que la del sol cuando sale por la mañana? El cual, con la claridad de su resplandor, hace huir las tinieblas, y da su color y figura á todas las cosas, y con ella alegra los cielos, y la tierra, y el mar, y los ojos de todos los animales. De modo que podemos comparar su hermosura á la de un lindísimo esposo, y su fuerza ó impetu á un gigante. Porque con tanta ligereza se revuelve de Oriente à Occidente, v de ahí à la otra parte del cielo, que con una revolucion hace dia v noche: unas veces mostrándonos desde lo alto sus clarísimos y resplandecientes rayos, y otras escondiéndose de nuestros ojos, y ocupando todas las regiones del aire, sin haber lugar á donde no llegue su claridad. Porque esta estrella rodea con sus clarísimas llamas todas las obras de la tierra, dando al mundo un saludable calor de vida, con que sustenta y hace crecer todas las cosas. Mas ya dejemos al sol, v vengamos á su compañera la luna.

<sup>(1)</sup> Psalm., xvIII, 5-7.

# S II.

# De la luna y estrellas.

La luna es como vicaria del sol: á la cual está cometida por el Criador la providencia de la luz en ausencia del sol; porque estando él ausente, y acudiendo á otras regiones á comunicar el beneficio de su luz, no quedase el mundo á oscuras. Y así él mismo es el que la provee de luz, para este ministerio, tanto mayor, cuanto ella lo mira mas de lleno en lleno.

Tiene este planeta, entre otras propiedades, notable señorio sobre todas las aguas v sobre todos los cuerpos húmedos; v señaladamente tiene tan grande jurisdiccion sobre el mar, que como á criado familiar, lo trae en pos de si; y así subiendo ella crece; y abajándose ella se abaja. Porque como se dice de la piedra iman, que trae al hierro en pos de sí, así á este planeta dió el Criador esta virtud, que atraiga y llame para sí el mar, y siga el movimiento de ella. De suerte que este planeta tiene unas como riendas en la mano, con que se apodera de este tan grande elemento, y lo rige y trae á su mandar. De aquí nacen las mareas que andan con el movimiento de la luna, v que sirven para las navegaciones de un lugar à otro, cuando falta el viento, y para los molinos del mar que se hacen con ellas; y sobre todo, con este movimiento se purifican las aguas, las cuales no carecieran de mal olor, v mal mantenimiento para los peces, si estuvieran como en una laguna encharcadas sin moverse. Mas no solo en el mar, sino tambien en todas las cosas húmedas, tiene especial señorío. Y así vemos con la creciente de ella crecer la humedad de los árboles y de los mariscos, y menguar con la menguante. Pues ya las alteraciones que este planeta causa en los cuerpos humanos, mayormente en los enfermos en sus plenilunios y novilunios, y en sus eclipses, cuando se impide un poco de su luz con la sombra de la tierra, todos le experimentamos. Lo que aquí es mas para considerar, es la virtud y poder admirable que el Criador dió á este planeta, el cual, estando tantas mil leguas apartado de nosotros, por virtud de aquella luz que recibe prestada del sol, obra tantos efectos y mudanzas en la tierra, que, así como ella se va mudando, así vaya mudando consigo todas estas cosas con tan gran señorío, que un poquito que se menoscabe su luz en un eclipse, lo haya luego de sentir la tierra. Pues ¿ qué seria si del todo nos faltase este planeta?

Despues de la luna se siguen las estrellas, de cuvo ornamento y hermosura ya dijimos: mas ¿ qué dijimos de hermosura tan grande? pues el número y las virtudes é influencias de ellas, ¿quién las explicará, sino solo aquel Señor de quien dice David: (1) que solo él cuenta la muchedumbre de las estrellas, y llama á cada una por su nombre? En lo cual primeramente declara la obediencia que estas clarísimas lumbreras tienen á su Criador, el cual llama las cosas que no son como si fuesen, dando sér á las que no lo tienen. Y de esta obediencia dice el Profeta (2): Las estrellas estuvieron en los lugares y estancias que el Criador les señaló; y siendo por él llamadas, le obedecieron y respondieron: Aquí estamos, Señor; y resplandecieron con alegría en servicio del Señor que las crió. Decia tambien el Profeta, que llama á cada una por su nombre, es decir, que él solo sabe las propiedades y naturaleza de ellas, y conforme á esto les puso los nombres acomodados á estas propiedades. De esto, pues, que está

<sup>(1)</sup> Psalm., cxLvi, 4.

<sup>(2)</sup> Baruc., III, 34 y 35.

reservado á la sabiduría divina, no puede hablar la lengua humana. Mas entre otros usos y provechos de las estrellas, sirven tambien como los padrones de los caminos á los que navegan por el mar. Porque careciendo en las aguas de señales por donde enderecen los pasos de su navegacion, ponen los ojos en el cielo, y allí hallan señales en las estrellas, mayormente en la que está fija en el Norte, que nunca se muda, para tomar la regla cierta de su camino.

# CAPÍTULO VI.

DE LOS CUATRO ELEMENTOS Ó REGION ELEMENTAL.

Mas ya es tiempo que descendamos del cielo á este mundo mas bajo, donde residen los cuatro elementos, que son: tierra, agua, aire y fuego: los cuales, como ya dijimos, son la materia en que los cielos emplean la eficacia de su virtud, obrando en ellos, y engendrando y componiendo de ellos todas las cosas corporales. Donde primero se nos ofrece el lugar y el sitio en que el Criador los asentó por tal órden v compás, que siendo entre sí contrarios, tengan paz v concordia; v no solo no perturben el mundo, mas antes lo conserven y sustenten. Para esto ordenó Él que cada uno de los elementos tuviese una cualidad conforme à la de su vecino; y con este linaje de alianza y parentesco, puso paz y concordia entre ellos. Porque la tierra, que es el mas bajo de los elementos, es seca y fria; y el agua es fria v húmeda; v el aire es húmedo v caliente; v el fuego es caliente y seco, y de esta manera se traban y dan la mano unos elementos á otros, y hacen una como danza de espadas continuándose amigablemente por esta forma los unos con los otros.

Y para mayor conservacion de esta paz, de tal manera

templó el Criador las propiedades de ellos, que el que es muy poderoso para obrar, fuese flaco para resistir; y por el contrario, el que es fuerte para resistir, fuese flaco para obrar. Esto vemos en el fuego, el cual, siendo tan activo y tan abrasador de lo que halla, no tiene fuerza para resistir á un poco de agua, con la cual cesa todo aquel su furor. Porque á ser fuerte en lo uno y en lo otro, abrasara todo el mundo, y no hubiera quien prevaleciera contra él. Mas por el contrario, la tierra no tiene fuerza para obrar; mas tiénela para resistir, porque ni fuego, ni agua, ni aire bastan para corromperla, y mudarla en otra sustancia, como vemos inflamarse el aire con el fuego vecino, y convertirse en fuego. De esta manera igualó el Criador las fuerzas de estos cuatro cuerpos simples, recompensando por una parte lo que quitaba ó añadia por otra.

Dió tambien otra cosa á estos cuatro cuerpos, que es una grande inclinacion é impetu de correr á sus lugares naturales, porque ellos se conservan como en su propio lugar y centro; y fuera de él recibirian agravio de otros cuerpos contrarios. Y así vemos que el aire encerrado en las concavidades de la tierra, la hace estremecer por hallar salida para su lugar natural. Y no es menor el impetu del fuego. Y además de esto, estando fuera de estos sus lugares perturbarian el órden del universo, tomando unos cuerpos el lugar de otros. Y para esta misma conservacion les dió otra inclinacion de juntarse unas partes con otras, cuando las dividimos; excepto la tierra, que por ser el mas imperfecto de los elementos, carece de este movimiento. Mas el agua y el aire, si los divides, luego se juntan, porque mejor se conservan juntos que apartados.

Y esta inclinacion natural dió el Criador á todas las cosas por pequeñas é insensibles que sean, que es procurar su conservacion; ¿qué cosa mas pequeña que una gota de

agua? Pues si esta cae sobre el polvo, luego se recoge y reconcentra dentro de si, y se hace redonda, porque así está mas léjos de secarse, que si estuviese derramada y extendida. El aceite otrosí, echado con el agua, ó se levanta sobre ella, ó se muda todo en unos pequeños ojos, por no perder su sér, siendo incorporado ó empapado en el agua, la sal, echada en el fuego, salta y huye de él, como de su contrario; porque ella es de la naturaleza del agua, de que se formó, que es enemiga del fuego. Los árboles, cuando están muy asombrados, crecen mas, y suben á lo alto á buscar el sol que los cria; y asimismo las raices de ellos si tienen cerca el agua, se extienden bácia ella, buscando allí su mantenimiento y frescura. De modo que á todas las criaturas proveyó el Criador de inclinaciones, que las llevan á buscar lo que les es provechoso, y huir lo contrario, para que así se conserven en el sér que él les dió.

# CAPÍTULO VII.

### DEL ELEMENTO DEL AIRE.

Descendiendo á tratar en particular de cada uno de los elementos, comenzaremos por el aire, cuyos beneficios son muchos. Porque primeramente con él respiran los hombres y las aves, y los animales que andan sobre la tierra, recibiendo en todo tiempo, así velando como durmiendo, este refrigerio con que refrescan y templan el ardor del corazon, que es un miembro calidísimo, para que no se ahogue con la abundancia de su calor. El aire tambien es medio, por el cual la luz del sol y de las estrellas, y con ellas sus influencias, pasan y llegan á nosotros, sin lo cual no lo pudieran hacer; porque así la luz como las influencias son accidentes, los cuales no pueden estar sin sugeto

que los sustente. Y además de esto, el mismo aire, poniéndose de por medio entre nosotros y el sol, templa su calor, para que sin molestia podamos gozar de sus beneficios.

Mas aquí es de notar, que la divina Providencia dividió el aire en tres regiones principales para el uso de las cosas que aquí declararemos. La primera y mas alta parte de él, está junto al elemento del fuego; y por eso es calidísima conforme á la calidad de su vecino. La mas baja, que está junto á la tierra y al agua, es templada; mas no deja de tener, mayormente en algunos tiempos, calor, por razon de la reflexion de los rayos del sol que hieren la tierra. Mas la parte del aire que está en medio de estos dos extremos, es frigidísima; porque huvendo de estos dos extremos, se recoge y recencentra dentro de sí misma, y así está mas fria, como lo vemos en las aguas de los pozos, que, así como en el invierno están calientes, porque huven del frio, así en el estío están frias porque se recogen hácia dentro huyendo del calor. Lo cual declara la maravillosa providencia del Criador; porque esto sirve para engendrarse allí las heladas, y el rocío de la mañana, con que se sustentan y mantienen las plantas en los tiempos secos, y las nieves, que hacen las tierras fértiles y abundosas. Por donde solemos decir: año de nieves, año de bienes. Porque así ellas como tambien las heladas, detienen como con la mano las plantas, para que no suban á lo alto; porque empleen toda su virtud en lo bajo, arraigándose mas en la tierra, para que á su tiempo crezcan con tanto mayor fruto, cuanto tuvieren en las raices mavor fundamento.

Aquí tambien se engendran las aguas lluvias: porque el sol, mediante su calor, levanta los mas sutiles vapores del mar, como ya dijimos, los cuales, como sutiles y de la condicion del aire, fácilmente suben á lo alto, y llegando

à esta media region del aire, que es, segun dijimos, fria, espésanse y apriétanse con el frio, y así se mudan en agua, la cual, como es mas pesada, desciende á lo bajo, resolviéndose en agua lluvia.

La experiencia de esto vemos en los alambiques, en que se destilan las rosas y otras yerbas: donde la fuerza del calor del fuego saca la humedad de las yerbas que se destilan, y las resuelve en vapores, y hace subir á lo alto, donde no pudiendo subir más, se juntan y espesan, y convierten en agua, la cual con su natural peso, corre luego para abajo, y así se destila. De donde procede lo que refiere san Basilio, que cuando falta agua á los marineros, cuecen un poco de agua salada del mar, y ponen encima una esponja, que reciba los vapores de aquel agua, los cuales despues se convierten en agua dulce, con que algun tanto refrigeran la sed. De esta manera el arte imita la naturaleza, como lo hace en todas las otras cosas.

Y no es menor materia de alabanza ver de la manera que el Criador ordenó que el agua lluvia cayese de lo alto. Porque si todos los ingenios de los hombres se pusieran á pensar de qué manera caeria esta agua para regar la tierra, no pudieran atinar en otra mas conveniente que esta. Porque parece que viene colada por la tela de un cedazo, repartiéndose igualmente por todas partes, y penetrando las entrañas de la tierra, para dar mantenimiento á las plantas, que con ella se sustentan, refrescando por de fuera las hojas y fruta de los árboles, lo cual no hace el agua de regadío. Esta es aquella maravilla que, entre otras, se atribuye á Dios: de quien se escribe en el libro del santo Job (1), que es el que prende y ata las aguas en las nubes, de tal manera, que no caigan de lleno en lleno sobre la tierra, y lo mismo escribe Moisés alabando la

<sup>(1)</sup> Job., xxvi, 8.

tierra de promision por estas palabras (1): La tierra que vais á poseer no es como la de Egipto, que, á manera de las huertas, se riega con agua de pié. Porque sobre esta nuestra tierra están puestos los ojos del Señor desde el principio del año hasta el fin, para enviarle agua y rocío del delo. El cual beneficio canta el profeta real en el salmo ciento cuarenta y seis, diciendo: El señor es el que cubre el cielo de nubes y por medio de ellas envia agua sobre la tierra. Y esto con tanta largueza que, como se escribe en Job (2), no solo riega los sembrados y tierras de labor, sino tambien los desiertos y tierras sin camino, para que produzcan yerbas frescas y verdes.

# § ÚNICO.

De cuán grande sea este beneficio del agua, y de la necesidad y utilidad de los vientos.

Mas cuán grande sea este beneficio del agua que llueve, ¿ quién lo explicará? Porque quien esto mirare con atencion, verá que todo lo que es necesario para la vida humana provee el Criador por este medio. Por aquí nos da el pan, el vino, el aceite, las frutas, las legumbres, las yerbas medicinales, el pasto para los ganados, y con ellos las carnes, la lana y las pieles de ellos para nuestro vestido y calzado. Lo cual no calló el Profeta (3) cuando dijo, que el señor producia en los montes heno é yerba, para servicio de los hombres: y dice de los hombres; siendo este manjar de animales; porque estos, como vemos, sirven de muchas maneras á los hombres. Finalmente, son tantos los bienes que por esta agua recibimos, que uno de

<sup>(1)</sup> Deut., xi, 10-12.

<sup>(2)</sup> Job., v, 10.

<sup>(3)</sup> Psalm., cxLvi, 8.

aquellos siete sábios de Grecia, por nombre Tháles, vino á decir que el agua era la materia de que todas las cosas se componian, viendo que el agua es la que cria todos los frutos de la tierra; y que no solamente los peces del mar, sino tambien los hombres, con todos los otros animales, se mantenian de ellos.

Y por ser este beneficio tan grande y tan universal, tomó el Criador las llaves de él, y reservó para sí el repartimiento de estas aguas, para dar por ellas mantenimiento à sus fieles siervos, y castigar à los rebeldes, privándolos de este beneficio. Y así se escribe en Job (1), que por esta via juzga Dios los pueblos castigándolos con hambre, y da de comer á muchos de los mortales. Y así promete Dios à los fieles guardadores de su ley en el Levítico (2), que les enviará el agua lluvia á sus tiempos, con que la tierra y los árboles den fruto copioso para su mantenimiento. Y por el contrario á los quebrantadores de ella amenaza que les hará el cielo de metal, y la tierra que hollaren de hierro, y que en lugar de agua les dará polvo para consumirlos de hambre. Y no solo pecados, sino tambien desagradecimiento de este beneficio, suele ser causa de perderlo. De lo cual se queja Dios por Jeremías por estas palabras (3): Y no dijeron los hombres honremos á Dios, que nos envia de lo alto el agua temprana y la tardía, y nos da cada año copiosas mieses para mantenernos. Cierto es mucho para sentir, que siendo este tan grande beneficio del Criador, hava tan pocos que le reconozcan, y le den gracias, y sirvan por él: con el cual nos da todas las cosas, y sin el cual no podríamos vivir. Y de esto nos deberia avisar, que vemos venir el agua de lo alto, para entender que el

<sup>(1)</sup> Job., xxxvi, 15.

<sup>(2)</sup> Lev., xxvi, 3.

<sup>(3)</sup> Jerem., v. 24.

Criador nos la envia del cielo. Pues que es esto, sino imitar los hombres de razon á las bestias que carecen de ella, las cuales, recibiendo el pasto y mantenimiento con que se sustentan, ni reconocen al dador, ni le dan gracias

por él.

Otro beneficio de la divina Providencia son los vientos: los cuales, ó son aire, ó son muy semejantes á él. El cual beneficio no calló el Profeta (1) cuando dijo, que el Señor producia y sacaba los vientos de sus tesoros. Entendiendo por tesoros, las riquezas de su providencia: la cual ordenó que hubiese vientos para el uso y provision de la vida humana. Porque primeramente los vientos llevan las nubes, y las aguas que están en ellas, como se escribe en Job (2) adonde el gobernador del mundo las quiere enviar. Y así vemos que en España llueve con el viento ábrego, el cual, pasando por el mar, trae consigo las nubes á esta region. Mas por el contrario, en Africa llueve con el cierzo que sopla de la banda del Norte, y pasando tambien por el mismo mar, lleva las nubes que son como aguaderas de Dios à aquella tierra. Pues ya, ¿qué seria de la navegacion y comercio con las islas, y con las otras gentes, si faltasen los vientos, y el aire estuviese siempre encalmado? Pues con este socorro tan deseado de los navegantes, corremos en breve espacio hasta los fines de la tierra, llevando las mercaderías que en una parte sobran y en otra faltan, y travendo de ellas lo que á nosotros falta, y á ellos sobra; y de esta manera se hacen todas las cosas comunes; y todas las tierras abastadas; y finalmente, de todo el mundo hacemos una comun plaza, y una ciudad que sirve á todos. Y lo que mas es, por medio de los vientos ha corrido la fe, y el conocimiento del Criador á las par-

<sup>(1)</sup> Psalm., LXXXIV, 7.

<sup>(2)</sup> Job., xxxvII, 12.

tes de Oriente y Occidente, y á todas las otras regiones, que es la mejor mercadería que de unas partes á otras se puede llevar. Y no menos resplandece la divina Providencia en el curso de los vientos; porque sabemos que en las Indias Orientales en cierto tiempo del año cursan unos vientos, que sirven para navegar con ellos á ciertas partes, y en otro cursan otros, que son para volver de ellas; y esto tan ordinario, que nunca faltan estas que llaman monciones para estos caminos, las cuales la divina Providencia ordenó para el servicio y uso de los hombres, haciendo que los vientos, como criados de ellos, los lleven y traigan como en los hombros á los lugares deseados. Y con ser esto así, ¡cuán pocos hay que reconozcan este beneficio y le den gracias por él!

Sirven otrosí los vientos, como dice Séneca, para purificar el aire, y sacudir de él cualquier corrupcion, ó mala cualidad que se le hava pegado. De lo cual tienen experiencia los que se acordaren de una gran pestilencia que hubo en la ciudad de Lisboa, y en algunos otros lugares del reino de Portugal, el año de 1570. La cual cesó con un recisimo y desacostumbrado viento, con el cual creció el mar tanto, que cubrió las fuentes que estaban junto á él, y de dulces las hizo salobres por algunos dias. El cual viento llevó tras si el aire corrupto, que era la causa de aquella peste. Y por esto dice el mismo autor, que quiso la divina Providencia, que de todas las partes del mundo se levantasen vientos, para que en todas ellas tuviese el aire quien le purificase y ejercitase : tan necesario es el ejercicio y trabajo para todas las cosas. Sirven tambien los vientos, para que el labrador pueda aventar la parva, y limpiar el grano de polvo y de paja; y no menos en la fuerza del estio, cuando abahamos con el calor grande, hace el Criador que se levante un aire fresco con que refrigeran las entrañas y templa la fuerza del calor. Con lo cual los que saben referir todas las cosas á Dios, y de todas sacan materia de edificacion, consideran cuál será aquel tormento de los fuegos eternos, donde están los malaventurados abrasándose en aquellas llamas y no esperan jamás este linaje de alivio y refrigerio.

# CAPÍTULO VIII.

#### DEL ELEMENTO DEL AGUA.

Del elemento del aire bajamos al del agua, que es su vecina, la cual al principio de la creacion cubria toda la tierra, como el elemento del aire á esa misma agua. Mas porque de esta manera no se podia habitar la tierra, el Criador, que todo este mundo criaba para servicio del hombre, así como al hombre para sí, mandó (1), que se juntasen todas las aguas en un lugar, que fue el mar Océano, y que se descubriese la tierra para nuestra habitacion, y así se hizo, sacando al agua de su natural lugar, que era estar sobre la tierra, y recogiéndola en otro.

En este elemento hay muchas cosas que considerar, las cuales predican las alabanzas del que lo crió; conviene saber su grandeza, su fecundidad, sus senos, sus playas, sus puertos, sus crecientes y menguantes, y finalmente, los grandes provechos que nos vienen de él. Por su grandeza y fecundidad alaba á Dios el Salmista diciendo (2): Este mar grande y espacioso, donde hay tantas diferencias de peces que no tienen cuento, y animales así pequeños como grandes; esta grandeza ordenó el Criador, para que todas las naciones gozasen de los provechos del mar, que son por una parte la navegacion, que sirve como di-

<sup>(1)</sup> Gen., 1, 9.

<sup>(2)</sup> Psalm., citi, 24 y 25.

jimos, para la contratacion de las gentes, y por otra el mantenimiento, que graciosamente nos da, con la infinidad de peces que cria. Y por esto quiso el Hacedor que en él hubiese muchos brazos y senos, para que se entremetiesen por las tierras, y entrasen por nuestras puertas, convidándonos con sus riquezas, y proveyéndonos de mantenimiento. De aquí procede el mar Mediterráneo, y el mar Bermejo, y el mar Euxino, y el seno de Persia, y otros muchos, que son como brazos de este gran cuerpo, de cuyos provechos quiere el Criador que gocen todos. Y en todos ellos hay sus puertos y playas, á donde pueden seguramente estar los navíos libres de la fuerza de los vientos.

Ni menos resplandece la omnipotencia y providencia del Criador en tanta muchedumbre de islas, como están repartidas por el mar; las cuales dice san Ambrosio (1), que son como unos joyeles de este tan grande y tan hermoso cuerpo, que lo adornan y declaran la omnipotencia y providencia del Criador. La providencia, en proveer estas como ventas y estancias para los navegantes, donde tomen refresco, donde se rehagan, donde descansen, donde se acojan, ó en tiempo de tormentas, ó cuando quieren escapar de los ladrones del mar. Ni menos resplandece aquí la omnipotencia del Criador, en conservar unas isletas pequeñas en medio de tan grandes golfos y abismos de aguas, y de las grandes olas que parecen querer anegar la tierra, sin que por eso puedan usurpar un pequeño pedazo de ellas, que es aquella maravilla que el mismo Señor encarece, cuando, hablando con el santo Job, dice (2): ¿ quién cerró y puso puertas al mar cuando corria con grande impetu como si saliera del vientre? Yo soy el

<sup>(1)</sup> Ambros. in Exam., lib. 3, cap. 5.

<sup>(2)</sup> Job, xxxviii, 8-11.

que la cerqué con mis términos, y le puse puertas y cerraduras, y le dije: hasta aquí llegarás, y no pasarás adelante, y aquí se quebrantará el furor de tus olas hinchadas. Y cierto es cosa de admiración, que corriendo todos loselementos con tan grande impetu á sus lugares naturales, como ya dijimos, y siendo natural lugar del agua estar sobre todo el cuerpo de la tierra, y tenerla cubierta, haberla Dios con sola su palabra sacado de este lugar, v conservádola tantos mil años fuera de él, sin usurpar ella un paso del espacio que le señaló. Lo cual trae él por argumento para confundir la desobediencia y desacato de los hombres, vista la obediencia de las criaturas insensibles. Y así dice por Jeremías: ¿A mí no temereis? ¿y no temblareis de mi presencia, que fui poderoso para hacer que la arena fuese término del mar, y ponerle precepto y mandamiento, el cual nunca quebrantará? Y moverse han las olas, y no prevalecerán; é hincharse han, y no lo traspasarán.

En la navegacion que hay de Portugal á la India Oriental, que son cinco mil leguas de agua, está en medio del gran mar Océano, donde no se halla suelo, una isleta despoblada, que se llama Santa Elena, abastada de dulces aguas, de pescados, de caza y de fruta que la misma tierra sin labor alguna produce: donde los navegantes descansan, y pescan, y cazan y se proveen de agua. De suerte que ella es como una venta que la divina Providencia deputó para solo este efecto, porque para ninguno otro sirve. Y el que allí la puso no la habia de criar de balde. Y lo que mas nos maravilla es, ¿cómo se levanta aquel pezon de tierra sobre que está fundada la isla, desde el abismo profundísimo del agua hasta la cumbre de ella, sin que tantos mares lo hayan consumido y gastado? Y además de esto, ¿cómo no siendo esta isleta para con el

mar mas que una cáscara de nuez, persevera entre tantas olas y tormentas, entera sin consumirse, ni gastarse nada de ella? Pues ¿quién no adorará aquí la omnipotencia y providencia del Criador, que así puede fundar y asegurar lo que quiere? Este es, pues, el freno que El puso á este grande cuerpo del mar, para que no cubra la tierra, y cuando corre impetuosamente contra la arena, teme llegar á los términos señalados, y viendo allí escrita la ley que le fue puesta, da la vuelta á manera de caballo furioso y rebelde, que con la fuerza del freno para, y vuelve hàcia atrás, aunque no quiera.

# § UNICO.

De otras excelencias y propiedades del mar, que simbolizan atributos de su Criador.

El mar tambien por una parte divide las tierras, atravesándose en medio de ellas, y por otra las junta y reduce à amistad y concordia con el trato comun que hay entre ellas. Porque, queriendo el Criador amigar entre sí las naciones, no quiso que una sola tuviese todo lo necesario para el uso de la vida, porque la necesidad que tienen las unas de las otras, las reconciliase entre sí. Y así el mar. puesto en medio de las tierras, nos representa una gran feria y mercado, en el cual se hallan tantos compradores y vendedores, con todas las mercaderías necesarias para la sustentacion de nuestra vida. Porque, como los caminos que se hacen por tierra sean muy trabajosos, y no fuera posible traer por tierra todo lo que nos es necesario, proveyó el Criador de este nuevo camino, por donde corren navíos pequeños y grandes, uno de los cuales lleva mayor carga que muchas bestías pudieran llevar, para que nada faltase al hombre ingrato y desconocido.

Estas y otras 'muchas utilidades tenemos en el mar. Porque, como dice san Ambrosio, él es hospedería de los rios, fuente de las aguas, materia de las grandes avenidas, acarreador de las mercaderías, compendio de los caminantes, remedio de la esterilidad, socorró en las necesidades, y liga con que los pueblos apartados se juntan y freno del furor de los bárbaros, para que no nos hagan tanto daño.

Tiene tambien otra cosa el mar, el cual, como criatura tan principal, nos representa por una parte la mansedumbre, y por otra la indignacion é ira del Criador. Porque, ¿qué cosa mas mansa que el mar cuando está quieto, y libre de los vientos, que solemos llamar mar de donas ; ó cuando con un aire templado blandamente se encrespa v envia sus mansas olas hácia la ribera, sucediendo unas á otras, con un dulce ruido, y siguiendo el alcance las unas de las otras, hasta quebrarse en la playa? En esto, pues, nos representa la blandura y mansedumbre del Criador para con los buenos. Mas cuando es combatido de récios vientos, y levanta sus temerosas olas hasta las nubes, y cuando mas las levanta á lo alto, tanto mas profundamente descubre los abismos, con lo cual levanta y abaja los pobres navegantes, azotando poderosamente los costados de las grandes naves, cuando los hombres están puestos en mortal tristeza, las fuerzas y las vidas ya rendidas, entonces nos declara el furor de la ira divina y la grandeza del poder que tales tempestades puede levantar y sosegar cuando á El le place. Lo cual cuenta el real Profeta entre las grandezas de Dios, diciendo (1). Vos, Señor, teneis señorio sobre el mar, y Vos podeis amansar el furor de sus olas... Vuestros son los cielos, y vuestra la tierra, y Vos criásteis la redondez de ella, con todo lo que dentro de sí

<sup>(1)</sup> Psalm. LXXXVIII, 10 y 12.

abraza: y el mar, y el viento cierzo que lo levanta, Vos lo fabricasteis.

Ouédanos otra excelencia del mar tan grande, que el ingenio v la pluma temen acometerla. Porque ¿qué palabras bastan, no digo vo para explicar, sino para contar por sus nombres, si los hubiera, las diferencias de pescados que hay en este elemento? ¿qué entendimiento, qué sabiduría fue aquella que pudo inventar, no digo va tantas especies, sino tantas diferencias de figuras de peces de tan diferentes cuerpos, unos muy pequeños, otros de increible grandeza; v entre estos dos extremos, otras mil diferencias de mavores y menores? Porque El es el que crió la ballena, v crió la rana: v no trabajó mas en la fábrica de aquel pez tan grande que en el de este tan pequeño. Hay algunos oficiales que cortan de tijera, en seda ó en papel mil diferencias de figuras y quimeras de la manera que quieren; porque el papel y la seda obedecen à la voluntad é ingenio del cortador. Pues ¿qué cortador fue aquel tan primoroso que supo cortar y trazar tantas diferencias de figuras como vemos en los peces del mar, dando à todas sus propiedades y naturalezas tan diversas? Porque el que corta con tijera, no hace mas que formar una figura, sin darle mas de lo que representa. Mas este soberano Cortador junto con la figura dió alma v vida, y sentidos, y movimiento y habilidades para buscar su mantenimiento, y armas ofensivas y defensivas para su conservacion; y sobre todo esto una fecundidad tan grande para conservar su especie, que si no la hubiéramos visto, fuera totalmente increible. Porque ¿quién contará los huevos que tiene un sábalo, ó una pescada en rollo ó cualquier otro pez? Pues de cada huevecico de estos se cria un pez tan grande como aquel de do salió, por grande que sea. Sola el agua, como blanda madre por

virtud del Criador, lo recibe en su gremio, y lo cria hasta llegarlo á su perfeccion. Pues ¿ qué cosa mas admirable? Porque como la divina Providencia crió esta pescadería para sustentacion de los hombres, y los que han de pescar no ven los peces en el agua de la manera que los cazadores ven la caza en la tierra ó en el aire, ordenó El que la fecundidad y multiplicacion de los peces fuese tan grande, que el mar estuviese cuajada de ellos, para do quiera que cayese la red, hallase que prender. Muchas y cási innumerables son las especies de aves y de animales que hay en la tierra, mas sin comparacion son mas las que hay en el mar, con parecer que este elemento no era dispuesto para recibir moradores que lo poblasen, ni para darles los pastos que vemos en la tierra para que los sustentasen.

Pues ¿ qué diré de las diferencias de mariscos que nos da el mar? ¿ qué de la variedad de las figuras con que muchos imitan los animales de la tierra? Porque peces hay que tienen figura de caballo, otros de perro, otros de lobo, otros de becerro y otros de cordero. Y porque nada faltase por imitar, otros tienen nuestra figura, que llaman hombres marinos. Y allende de esto, ¿qué diré de las conchas de que se hace la grana fina, que es el ornamento de los reyes? ¿qué de las otras conchas, veneras y figuras de caracoles grandes y pequeños, fabricados de mil maneras, mas blancos que la nieve, y con eso con pintas de diversos colores sembradas por todos ellos? ¡Oh admirable sabiduría del Criador! ¡Cuán engrandecidas son, Señor, vuestras obras! Todas son hechas con suma sabiduría, y no solamente la tierra, mas tambien el mar está lleno de vuestras maravillas. Pues ¿ qué diré de las virtudes y fuerzas extrañas de los peces? El pececillo que llaman tardanaves, hace parar una grande nave, aunque vaya á todas velas. Pues ¿cuán poderoso es aquel Señor, que con tan pequeño instrumento obra una cosa tan grande? Mas pequeño pez es la sardina, y esta abastece el mar y la tierra, porque es comun pasto de los peces mayores, y tambien lo es de los hombres. Por lo cual se suele decir de ella, que mas anda por la tierra que por el mar, caminando de unas partes á otras para nuestro mantenimiento.

Ni es menos de considerar la suavidad y sabor que el Criador puso mas aun en los peces que en las carnes; y así antiguamente servian para las delicias de los príncipes. Por lo cual exclama aquí san Ambrosio, diciendo (1): ¡Ay de mí! Antes del hombre fueron criadas las delicias; antes la abundancia, madre de nuestra lujuria, que la naturaleza; primero la tentacion del hombre que la creacion del hombre. Mas no hizo esto el Criador para tentación, sino para regalo y provision de los hombres, mostrando en esto que los trataba como á hijos regalados, para que la suavidad y gusto de estos manjares los incitase á amar v alabar el Criador, que esta mesa v convite tan suave les aparejó. Mas tienen muchos de los hombres tan poco discurso, que estando las criaturas, convidándolos á alabar al Dador de todos estos bienes, de tal manera se ceban v empapan en ellos, que no les pasa por pensamiento darle gracias, y decir siquiera: esto hizo el Criador para mí sin debérmelo.

### CAPITULO IX.

DEL CUARTO ELEMENTO, QUE ES LA TIERRA.

Descendamos ya á nuestra comun madre, que es la tierra, de que son producidos y alimentados nuestros (1) Ambr. in Exam. lib. 5.1.

cuerpos. Mas esto será sin apartarnos mucho del mar; porque él es el que por las venas y caminos secretos que el Criador ordenó, se amasa con la tierra para muchos provechos: de los cuales uno es hacerla cuerpo sólido, pegando y apretando con su humedad y frialdad las partes de ella para que nos pueda sostener. Porque de otra manera, siendo ella en sumo grado seca, estuvieran tan sueltas y despegadas las partes de ella, como está la cal viva en polvo, y así no nos pudiera sostener.

Entre todos los elementos este es el mas bajo y menes activo; mas con todo eso, siendo avudado del cielo y de los otros elementos, nos sirve y aprovecha mas que todos. Con lo cúal debe crecer y esforzarse nuestra naturaleza; la cual aunque sea de suyo mas baja que la de los ángeles, puede con los favores y socorros de la gracia levantarse sobre ellos. Su asiento y lugar natural es el centro y medio del mundo, cercada por todas partes de aire y agua, sin por eso inclinarse à una parte ni à otra. Porque así como el Criador puso en la piedra iman aquella maravillosa virtud que mire à solo el Norte y en él solo repose, así tambien puso en la tierra esta natural inclinacion, que tenga por centro y por su lugar natural el punto que está en medio del mundo, y que á él siempre corra, y en él solo descanse sin moverse à una parte ni à otra, que es una tan grande maravilla, como si estuviese una bola en el aire en medio de una grande sala: cosa que algunos filósofos no pudieron creer. Esta es aquella maravilla que canta el Salmista, cuando dice (1): Fundaste, Señor, la tierra sobre su misma firmeza, la cual en los siglos de los siglos nunca perderá ese lugar y puesto que Vos le dísteis, ni se inclinará à una parte ó à otra: v

<sup>(1)</sup> Psalm. cm, 5.

ordenásteis que el abismo de las aguas fuese como una ropa de que ella estuviese cercada y vestida.

El mismo Salmista dice, que este fue el lugar que la divina Providencia deputó para la habitación de los hombres (1). El cielo de los cielos, dice él, deputó el Señor para si, mas la lierra para morada de los hombres. Pues esta tierra, obedeciendo á la disposicion y mandamiento del Criador, como benigna madre nos recibe cuando nacemos, v nos mantiene despues de nacidos, v nos sostiene mientras vivimos, v al fin nos recibe en su gremio despues de muertos, y guarda fielmente nuestros cuerpos para el dia de la resurreccion general. Este grande elemento nos es mas blando y favorable que los otros; porque de las aguas vemos que proceden las avenidas y crecientes de los rios, que hacen notable daño en las tierras vecinas: el aire se espesa en las nubes de donde nacen los turbiones que dañan los sembrados y destruyen los trabajos de los pobres labradores. Mas la tierra, como sierva del hombre, ¿qué frutos produce? ¿qué olores? ¿qué sabores? ¿qué zumos? ¿qué colores no engendra? ¿quién podrá explicar cuánta sea su fertilidad? ¿cuántas sus riquezas? Especialmente si consideramos cuántas diferencias de metales se sacaron de ella cinco mil años antes de la venida de Cristo. Y cuántos se han sacado despues acá. v se sacarán hasta el fin del mundo: llegando los hombres, como dijo aquel poeta (2), hasta las sombras del infierno, y persiguiendo el oro y la plata por mas que se esconda en las entrañas de la tierra. Pues ¿qué diré de la variedad de las piedras preciosas de gran valor y virtud que están escondidas en lo íntimo de ella?

Mas entre los beneficios de la tierra es muy señalado el

<sup>(1)</sup> Psalm., cxui, 16.

<sup>(2)</sup> Ovidio.

de las fuentes y rios que de ella manan, y la humedecen y refrescan. Porque así como el Criador repartió las venas por todo el cuerpo humano para humedecerlo y mantenerlo, así quiso El tambien que este gran cuerpo de la tierra tuviese sus venas, que son los rios: los cuales, corriendo por todas partes, la refrescan y humedecen, y nos ayudan á mantener, criando peces y regando nuestros sembrados.

Y porque en muchas partes faltan fuentes y rios, ordenó la divina Providencia que toda la tierra estuviese empapada en agua; porque de esta manera, cavando los hombres, supliesen con los pozos la falta de las fuentes. Mas aquién no se maravillará aquí del orígen y principio de do manan estos rios y fuentes? Vemos en muchas tierra apartadas del mar, salir debajo de una peña viva un gran brazo, y á las veces un buey de agua. ¿De dónde, pues, nace esta agua? ¿cómo corre siempre, invierno y verano de una manera? ¿ qué abismo es aquel tan copioso que siempre tiene que dar, y en tantos mil años nunca se agota? Si decis que se hace del aire que está en las concavidades de la tierra, como sea verdad que de diez partes de aire se haga una de agua, que tanta cantidad de aire será menester, para que de ahí salga perpetuamente el rio Nilo, ó el Danubio, ó el Eufrates, ó nuestro Guadalquivir, aun que bien sé, que otros rios que con estos se juntan, ayudan á su grandeza; mas todavía son ellos y otros semejantes rios, grandes en su nacimiento. Alaba el Profeta à Dios, porque saca los vientos de sus tesoros, que es de los lugares que él con su sabiduría señaló: ¿cuánto mas debe ser alabado por haber criado en la tierra tan grandes senos y acogidas de aguas perennales que nunca falten? ¿cuál es la materia de que tanta agua se produce, y cual la causa eficiente que de aquella materia la produce? Porque hasta ahora varian los ingenios de los filósofos en declarar esta generacion de las aguas, y apenas dicen cosa que satisfaga. Mas, que lo que aquí ma satisface, es dar gloria à Dios por este beneficio, y maravillarnos de la providencia de quien esto supo y pudo hacer. Y muy grosero ha de ser el que esto no entendiere. Pasando una vez un negro muy bozal con su amo el rio que está entre Córdoba y Castroelrio, y viendo correr el agua de él, volvióse á su amo con su tosca lengua, y dijo: Correr, correr y nunca henchir; correr, correr y nunca acabar, ¡Cran cosa, Dios! Pues este negro bozal por una parte nos confunde, y por otra nos obliga á alabar al Criador por este beneficio. Pero mas nos obliga aquel Angel del Apocalipsis, el cual, como refiere san Juan (1), venia volando por medio del cielo dando voces, y diciendo á los moradores de la tierra: Temed al Señor, y glorificadlo, porque se llega la hora de su juicio; y adorad al que hizo el cielo, la tierra y el mar, y todo lo que en ellos hay, y las fuentes de las aguas. En las cuales palabras pasando en silencio todas las maravillas que vemos en los otros elementos, de solas las fuentes de aguas como de cosa mas admirable hizo mencion especial.

Pues ¿qué dire de las aguas medicinales que brotan de la tierra para la cura de muchas enfermedades? Porque unas hay que relajan los miembros encogidos, de que se aprovechan los tullidos; otras por el contrario, aprietan los que están flojos y relajados; unas desecan la abundancia de las flemas, otras sirven para curar la melancolía, unas valen contra gota, otras contra la piedra, otras sanan las llagas medio podridas. Tan grande es la virtud que el Criador puso en una tan simple medicina, y todo encaminado y proveido para la salud y remedio del hom-

<sup>(1)</sup> Apoc., xiv, 6 y 7.

bre ingrato, que recibe el beneficio, y no responde con debido agradecimiento.

Y sobre todo esto, que tan grande es la virtud que aquel divino Presidente dió à la tierra con una palabra y mandamiento que al principio le puso; la cual todos los años sin cesar nos da abundancia de trigo, de vino, de aceite, de frutas, de legumbres y de pasto para mantenimiento de los animales que nos sirven. Pasan los hombres facilmente por estas cosas, y ni consideran esta maravillosa fertilidad que el Criador dió á la tierra, ni la virtud admirable que puso en un grano de trigo y en todas las otras semillas; porque la costumbre de ver esto cada dia, quitó la admiracion à cosas tan admirables. Solamente se maravillan de las cosas raras y desacostumbradas, no por mayores, sino por menos usadas. Mas para los que saben ponderar las obras de Dios, como san Agustin dice (1): estas cuotidianas les son materia de «mayor admiración y conocimiento de Dios, que todas las otras por muy raras y nuevas que sean. »

# CAPÍTULO X.

### DE LA FERTILIDAD Y PLANTAS Y FRUTOS DE LA TIERRA.

Despues de la tierra siguese que tratemos mas en particular de la fertilidad y frutos de ella, y esto es ya comenzar à tratar de las cosas que tienen vida: porque las que hasta aquí hemos referido, que son cielos, estrellas, elementos con todos los otros mixtos imperfectos, no la tienen. Y porque las cosas que tienen vida son mas perfectas que las que carecen de ella, resplandece mas en estas la sabidura y providencia del Criador, y cuanto fuere mas perfecta la vida tanto mas claro testimonio nos da

<sup>(1)</sup> De Civit. Dei, lib. 10, c. 12.

del Artifice que la hizo, como en el proceso se verá. Porque no es Dios, como suelen decir, allegador de la ceniza y derramador de la harina: mas antes cuanto son las cosas mas perfectas, tanto mayor cuidado y providencia tiene de ellas, y tanto mas descubre en ellas la grandeza de su sabiduria. Y porque supiésemos que à él solo debiamos este tan general beneficio de los frutos de la tierra, los crió al tercero dia, que fue antes que criase el sol, y la luna, y los otros planetas, con cuva virtud é influencia nacen v se crian las plantas, y antes que hubiese semillas de do naciese, como ahora nacen. De manera que la virtud sola de su omnipotente palabra, suplió la causa material y eficiente de todas las plantas y árboles de la tierra. Toda esta variedad de especies innumerables no le costó mas que solas estas palabras (1): Produzca la tierra yerba verde, que tenga dentro de si su semilla y árboles frutales sequn sus especies, etc. Oido, pues, este mandamiento, luego parió la tierra, v se vistió de verdura v recibió virtud de fructificar, v se atavió v hermoseó con diversas flores. Mas aquiéa podrá declarar la hermosura de los campos. el olor, la suavidad y el deleite de los labradores (2)? ¿qué podrán nuestras palabras decir de esta hermosura? Mas tenemos testimonio de la Escritura: en la cual el santo Patriarca (3) comparó el olor de los campos fértiles con la bendicion y gracia de los Santos. El olor, dijo él, de mi hijo es como el del campo lleno: ¿quién podrá declarar la hermosura de las violetas moradas, de los blancos lirios, de las resplandecientes rosas, y la gracia de los prados pintados con diversos colores de flores, unas de color de oro, y otras de grana, otras entreveradas y pinta-

<sup>(1)</sup> Gen., 1, 11.

<sup>(2)</sup> Ambr. in Exam. lib. 3, cap. 8.

<sup>(3)</sup> Gen., xxvII, 27.

das con diversos colores? En las cuales no sabreis qué es lo que mas os agrade, ó el color de la flor, ó la gracia de la figura, ó la suavidad del olor. Apaciéntanse los ojos con este hermoso especiáculo, y la suavidad del olor que se derrama por el aire, deleita el sentido del oler. Tal es esta gracia que el mismo Criador la aplica á sí, diciendo (1): La hermosura del campo está en mí. Porque ¿qué otro artifice fuera bastante para criar tanta variedad de cosas tan hermosas? Poned los ojos en la azucena, y mirad cuanta sea la blancura de esta flor, y de la manera que el pié de ella sube à lo alto acompañado con sus hojitas pequeñas, y despues viene á hacer en lo alto una forma de copa, y dentro tiene unos granos como de oro, de tal manera cercados que de nadie puedan recibir daño. Si alguno cogiere esta flor y le quitare las oias, ¿qué mano de oficial podrá hacer otra que iguale con ella, pues el mismo Criador las alabó cuando dijo que ni Salomon (2) en toda su gloria se vistió tan ricamente como una de estas flores?

Maravillámonos que tan presto haya engendrado la tierra: ¿cuánto mayor maravilla es, si consideramos como las semillas esparcidas en la tierra no dan fruto, sino mueren primero? De manera (3) que cuanto mas pierden lo que son, tanto mayor fruto dan. Regálase san Ambrosio (4) en este lugar contemplando y pintando con palabras de la manera que crece un grano de trigo, para enseñar con su ejemplo á contemplar y hallar á Dios en todas las cosas, y así dice: «Recibe la tierra el grano de trigo, y despues de cubierto, ella, como madre, lo recoge

<sup>(1)</sup> Psalm., XLIX, 11.

<sup>(2)</sup> Matth., vi, 29.

<sup>(3)</sup> Joan., xII, 24 y 25.

<sup>(4)</sup> Ambr. ubi supr.

en su gremio, y despues aquel grano se resuelve y convierte en verba. La cual despues de haber crecido, produce una espiga con unas pequeñas vainicas, dentro de las cuales se forma el grano para que con esta defensa ni el frio le dañe, ni el ardor del sol le queme, ni la fuerza de los vientos ni de las muchas aguas maltraten al fruto reciennacido. Y esa misma espiga se defiende de las avecillas, no solo con las vainicas en que está el grano encerrado, sino mucho mas con las aristas, que á manera de picas, están asestadas contra la injuria de estas avecillas. Y porque la caña delgada no podria sufrir el pesode la espiga, fortalécese con las camisas de las hojas de que está vestida, y mucho mas con los nudos que tiene repartidos á trechos que son como rafas de ladrillos en las paredes de tapia para asegurarlas. De lo cual carece la avena; porque como no tiene en lo alto carga, no tuvo necesidad de esta fortificacion. Porque aquel sapientísimo Artífice, así como no falta en lo necesario, así no hace cosas supérfluas.» Lo susodicho es de san Ambrosio.

Debajo de este nombre de yerba se entienden, no solamente las mieses de que ahora acabamos de tratar, sino tambien muchas diferencias de legumbres criadas para ayuda de nuestro mantenimiento: de las cuales unas se guardan secas para todo el año, y otras de que luego nos servimos cuando han crecido; y de estas, unas se crian debajo de la tierra, y otras encima de ella. Y entre estas entran las que crian dentro de sí pepitas, que despues sirven de semilla para volver á nacer, entre las cuales se cuentan aquellas por quien suspiraban los hijos de Israe en el desierto. Y en esto se ve la providencia de aquel soberano Gobernador, el cual, así como crió frutas frescas acomodadas al tiempo del estío para refrigerio de nuestros cuerpos, así tambien crió legumbres proporcionadas à la cualidad de este mismo tiempo. De modo, que no contento con la provision de tantas carnes de animales, de peces, de aves, de árboles frutales y de mieses abundosas, acrecentó tambien esta providencia de legumbres, para que ningun linaje de mantenimiento faltase á los hombres. que tan mal saben agradecerlo; pues aprovechándose del beneficio, no saben levantar los ojos á mirar las manos del que lo da, no solo á los buenos, sino tambien á los malos por amor de los buenos: así como proveyendo los hombres no se olvidó de los animales por amor de los hombres. Lo cua no calló el Profeta cuando dijo, que el Señor producia en los montes heno é yerba para el servicio de los hombres. Y dice de los hombres, porque aunque no sea este su mantenimiento, eslo de los criados, que están deputados para su servicio, que son los brutos animales. Pues por lo dicho se entenderá, que no solo son bárbaros los hombres que andan desnudos como salvajes debajo de la línea equinoccial, sino tambien muchos de los que arrastran sedas y terciopelos, lo cual se entenderá, por este ejemplo. Si un caballero andando camino viniese à parar á casa de un labrador rico, y este, sin tenerle alguna obligacion, le hospedase con toda la humanidad v aparato que le fuese posible, y le pusiese una mesa llena de todos los mejores manjares y aves que él tuviese en su casa; si acabada la comida el caballero se partiese sin despedirse ni dar gracias á su huésped, ni bablarle una sola palabra de humanidad ó de agradecimiento, ¿qué diríamos de este hombre? Diríamos que era más que bárbaro, v soberbio é inhumano, v apenas le tendríamos por hombre. Pues segun esto, den qué predicamento pondremos á muchos hombres ricos y poderosos que asentándose cada dia à la mesa, y viéndola llena de preciosos y diversos manjares, que Dios crió, no para sí, ni para los angeles, sino para solo refrigerio y mantenimiento de los hombres, ni dan gracias á quien así los proveyó y hospedó en esta su gran casa del mundo, sin tenerles obligacion alguna, y ni les pasa por pensamiento, viendo cada dia la mesa llena de sus beneficios, acordarse de tan largo y magnifico bienhechor y proveedor? Pues ¿quién me negará ser mas que bárbaros los que con este tan grande olvido viven? Tal era aquel rico avariento del Evangelio, que comiendo cada dia espléndidamente, ni se acordaba de Dioš, ni del pobre Lázaro que tenia delante.

# SI.

# De las yerbas, piedras y flores medicinales.

Y no menos fueron criadas para el hombre infinitas verbas medicinales, de que hoy dia se sirve la medicina: unas que purgan la cólera, otras la flema, otras la melancolía, otras que purifican la sangre, otras que sanan las llagas, otras que sirven para dar calor et estómago, otras para templar el del higado, y otras que destiladas sirven para aclarar la vista, y otras para otras mil maneras de enfermedades. Pues ficuán admirable es la providencia del Criador en las virtudes que puso en todas estas yerbas? Pongamos ejemplo en sola la raíz del ruibarbo, el cual tiene especial virtud para purgar el humor colérico. De manera que bebido llega la virtud de él al hígado, donde está la fuente de todas las venas, que están esparcidas por todo el cuerpo. Y como en ellas esté la masa de todos los cuatro humores, la virtud de esta raíz atrae y llama para si principalmente el humor colérico, dejando los otros: el cual por su llamado viene, por el mismo se va fuera de la casa, y deja el cuerpo limpio y sano. De suerte que así como el Criador dió á la piedra iman esta virtud, que teniendo junto á si diversos metales sólo el hierro atraiga á sí, dejando los otros, así puso virtud en esta raiz para llamar y atraer este humor de la manera que está dicho.

Y no solo en las yerbas, sino en las piedras preciosas puso virtudes medicinales como en la piedra que llaman baazar, que vale para muchas cosas, y hasta en los palos y madera puso esta virtud curativa, como lo vemos en el palo que llaman de la China, y de la India: al cual dió virtud para sanar enfermedades, que las mas veces se adquieren con ofensas de su Majestad; sin embargo de lo cual quiso proveerle de remedio: tan grande es y tan magnífica aquella soberana bondad. En lo cual todos verán, aun los ciegos, cuán grande sea el amor del Criador para con los hombres, y el cuidado que tiene de su salud, pues tantas maneras de medicinas como están ya descubiertas y como cada dia se descubren, crió para él. Porque la raíz de lo que llaman mejoacan, en nuestros dias se conoció en España.

Toda esta grande provision y abundancia de cosas que la tierra da, declara la providencia que nuestro Señor como un padre de familia tiene de su casa, para sustentar, y curar y proveer á sus criados. Mas ¿qué dirémos de tantas diferencias de flores tan hermosas, que no sirven para mantenimiento, sino para sola recreacion del hombre? Porque, ¿para qué otro oficio sirven las clavellinas, los claveles, los lirios, las azuzenas y alelíes, las matas de albahaca, y otras innumerables diferencias de flores de que están llenos los jardines, los montes, los campos y los prados, de ellas blancas, de ellas coloradas, de ellas amarillas, de ellas moradas, y de otros muchos colores, junto con el primor y artificio con que están labradas, y con el órden y concierto de las hojas que las cercan, y con el olor suavisimo que muchas de ellas tienen; ¿para qué,

pues, sirve todo esto sino para recreacion del hombre? Para que tuviese en que apacentar la vista de los ojos del cuerpo, y mucho mas los del alma, contemplando aquí la hermosura del Criador, y el cuidado que tuvo, no solo de nuestro mantenimiento, como padre de familia para sus criados, sino como padre verdadero para con sus hijos, é hijos regalados; y como tal no se contenta con proveerlos de lo necesario para su conservacion, sino tambien de cosas fabricadas para su recreacion. Y así quiso que no solo el resplandor de las estrellas que en las noches serenas vemos en el cielo, sino tambien los valles abundosos, y los prados verdes, pintados con diversas flores, nos fuesen como otro cielo estrellado, que por una parte recreasen nuestra vista con suavidad y hermosura, y por otra nos disperlasen á alabar al Criador, que todo esto trazó y crió, no para sí, ni para los ángeles, ni para los brutos, sino para solo el gusto y honesta recreacion del hombre.

Pongamos ahora esto en práctica, y mirando entre otras flores una mata hermosa de claveles, tomemos uno en la mano, y comencemos á filosofar de esta manera: Apara qué fin crió el Hacedor esta flor tan hermosa y olorosa, pues no hace cosa sin algun fin? No cierto para mantenimiento del hombre, ni tampoco para medicina, ó cosa semejante. Pues ¿qué otro fin pudo aquí pretender, sino recrear nuestra vista con la hermosura de esta flor, y el sentido del oler con la suavidad de su olor? Y no pare solo aqui, sino proceda mas adelante, considerando cuántas otras diferencias de flores crió para lo mismo, y sobre todo esto, cuántas de piedras preciosímas que no menos, sino mucho mas, alegran este sentido. Y allende de esto, ¿cuántas otras cosas hizo para recrear los otros sentidos? acuántas músicas de aves para el sentido del oir? acuántas especies aromáticas para el del oler? ¿cuánta infinidad de

sabores para el del gustar? Pues cuanto se declara en esto la benignidad y suavidad de aquel soberano Señor, el cual, al tiempo que criaba las cosas, tuvo tanta cuenta con el hombre, que, no solo crió para él tanta muchedumbre de manjares y de todo lo demás que le era necesario, pues todo este mundo visitable le sirve, sino tambien tuvo especial cuidado de criar tantas diferencias de cosas para su honesta recreacion; y esto tan abastadamente, que ninguno de los sentidos corporales carezca de sus propios objetos en que se deleite. Pues ¿qué cosa mas propia de padre amoroso para con sus hijos, y aun hijos, como dije, regalados?

Y no contento con esto, tambien crió árboles para solo este efecto, como es el laurel, el arrayan, el ciprés, los cedros olorosos, y los álamos, y la yedra, que viste de verdura las paredes de los jardines, y les sirve de paños de armar, y otros árboles de esta cualidad: los cuales, como carezcan de fruto, para sola la recreacion de nuestra vista parece haber sido criados; la cual es tal, que pudo decir el Eclesiástico (1): Los ojos huelgan con la gracia de la hermosura; pero á esto hace ventaja la verdura de los sembrados.

Mas querer contar la muchedumbre de las yerbas, las virtudes y propiedades de ellas, cosa es que fue reservada à Salomon, del cual dice la Escritura (2): que trató de todas las plantas, desde el cedro del monte Líbano hasta el hisopo que nace en la pared. Mas esto nos consta, que no menos está poblada la tierra de plantas que el mar de peces: antes se hallan muchos mares sin pescados; y apenas se hallará palmo de tierra que no esté vestido de verdura en su tiempo sin haber quien la siembre ó la labre, obe-

<sup>(1)</sup> Eccli., xL, 22.

<sup>(2)</sup> III Reg., IV, 33.

deciendo ella al mandamiento que al principio le fue puesto por el Criador.

# S II.

Diversidad de árboles, diferencia y suavidad de sus frutas.

Despues de la yerba mandó el Criador tambien á la tierra que produjese todo género de árboles, cuyas diferencias y especies tampoco se pueden explicar, como las de las otras plantas. De los cuales unos son fructuosos, otros estériles; unos que dan mantenimiento para los hombres, otros para las bestias; unos que nunca despiden la hoja, otros que cada año la mudan: unos que, como dijimos, no sirven mas que de frescura y sombra, y otros que sirven para otros usos; y así hay otras diferencias semejantes.

Y entre los que son fructuosos, unos dan fruta para el tiempo del verano, otros del invierno, votros para todo tiempo. Y en los unos y en los otros es mucho para considerar la traza y órden de la divina Providencia, la cual reparte estos árboles por diversos géneros, y debajo de cada género pone diversas especies, que se comprenden debajo de ellos, así para que hava abundancia de mantenimiento para los hombres, como para quitarles el hastío con la variedad de los frutos. Pongamos ejemplos: debajo del ciruelo, ¿cuántas especies hay de ciruelas, de ellas tempranas, de ellas tardias, de ellas de un color y de una figura, de ellas de diversos colores y figuras? Debajo del género de uvas, ¿cuántas diferencias hay de uvas? Debajo del peral, ¿cuántas diferencias de peras? Debajo de la higuera, ¿cuantas diferencias y colores de higos? Debajo del pero y del manzano, ¿cuántas especies de peros y de manzanas? Debajo del limon, ¿cuántas especies de limas y de limones? De esta manera aquel sapientísimo Gobernador repartió las cosas por sus linajes y castas, como aquí vemos. Lo cual, como dijimos, sirve para que nunca nos falte este linaje de mantenimiento; porque de esta manera suceden unas frutas á otras, que son las tardías á las tempranas, y por esta causa en el mismo árbol no viene toda la fruta junta en un mismo tiempo, como se ve en las higueras, sino poco á poco, despues que madura una parte de fruta del mismo árbol, va madurando la otra; para que así dure mas dias el fruto de él.

Y vése mas claro el regalo de esta Providencia en las frutas del estío: porque con el calor y sequedad del tiempo, los cuerpos naturalmente desean refrigerio de las frutas frias y húmedas, para lo cual acudió el Criador con tantas diferencias, no solamente de frutas, sino tambien de legumbres acomodadas á la cualidad de este tiempo. Pues, ¿por qué el hombre desconocido no tendrá cuenta con quien así la tuvo con su refrigerio y regalo? Ni hace contra esto que muchos enferman con la fruta; porque esto no es culpable de la fruta, sino del hombre destemplado, que usa mal de los beneficios divinos: así como no es culpa del vino que muchos se tomen de él, sino del abuso de los hombres.

Ni menos resplandece la sabiduría divina en la fábrica de cualquier árbol. Porque primeramente, como el que quiere hacer una casa, primero abre los cimientos sobre que se ha de sostener el edificio, así el Criador ordenó que la primera cosa que hiciese la planta, ó la semilla antes que suba á lo alto, fuese echar raíces en lo bajo, y estas proporcionadas á la altura del árbol: de modo que cuanto el árbol sube mas á lo alto, tanto mas hondas raíces va siempre echando en lo bajo. Esto hecho, sale de haí luego el tronco, que es como una columna de todo el

edificio, de donde procede la copa del árbol con sus ramas estendidas á todas partes, recreando la vista con sus flores y hojas, y ofreciéndonos despues liberalmente los frutos sazonados y maduros. Donde tambien es cosa de notar, lo que advirtió muy bien Séneca, que siendo tantas las diferencias de estas hojas, cuantas son las de los árboles y matas, é yerbas, que son innumerables, ningunas se parecen del todo con otras; sino que siempre ó en la grandeza, ó en la figura, ó en el color, ó en otras cosas tales vemos diferenciarse las unas de las otras. Y lo mismo notó en la diversidad de los rostros de los hombres, que, siendo innumerables, apenas hay uno que se parezca con el otro; tan grande es la virtud de aquel soberano Pintor, el cual en tantas cosas nos descubre la grandeza de su arte y sabiduría.

Ni es menos de considerar la manera en que estos árboles y todas las plantas se mantienen. Porque en las raíces tienen unas barbillas, por las cuales atraen el humor de la tierra, que con el calor del sol sube á lo alto por el corazon y corteza del tronco, y por todos los poros del árbol para cuya conservacion sirven esas mismas cortezas, que son como camisas ó ropas que lo abrigan y visten. Tienen tambien las hoias á manera del cuerpo humano sus venas, por donde este jugo corre y se reparte, de tal manera trazadas, que en medio está la vena mayor que divide la hoja en dos partes iguales, y de esta se enraman todas las venas, adelgazándose mas v mas, hasta quedar como cabellos: por las cuales se comunica el alimento á toda la hoja. Lo cual noté yo en unas hojas de un peral, de los cuales se mantienen unos gusanillos que comian lo mas delicado de la sobrehaz de la hoja y así quedaba clara aquella maravillosa red y tejedura de venas muy menudas que allí se descubrian. Pues de esta manera, no solo se mantiene el árbol, sino tambien cree mediante la virtud del alma vegetativa, y crece mas que cualquiera de los animales que tienen la misma alma. Y entre otras causas de este crecimiento, una es que los brutos, no solo se ocupan en sustentar el cuerpo, sino tambien en las obras que se llaman animales de los sentidos; del cual oficio carecen las plantas, y por eso, como mas desocupadas, crecen mas. Y de aquí procede que los hombres estudiosos, ó dados á la contemplacion, tienen los cuerpos mas flacos, porque ejercitan mas estas operaciones animales, no de los sentidos exteriores, sino de los interiores; y la virtud repartida es mas flaca que la que está junta.

### S III.

Admirable providencia para la conservacion de las frutas, y de la fertilidad de las vides.

Ni tampoco se olvidó la Providencia de la guarda de los frutos ya maduros; porque para estos antes proveyó que los árboles tuviesen hojas, no solo para hermosura y sombra, sino para defender la fruta de los ardores del sol, que en breve espacio la secarian. Y cuando el fruto de estos árboles es mas tierno, como lo es el de las higueras y vides tanto proveyó que las hojas fuesen mayores, como lo vemos en estos. Mas no quiso que las hojas fuesen redondas, sino arpadas y abiertas por algunas partes, para que de tal manera defendiesen del sol, que tambien dejasen estos postigos abiertos, para gozar templadamente de los aires y de él.

Pero mas aun se descubre esta providencia en la guarda de otros frutos que están en mayor peligro, cuales son los de los árboles muy altos y ventosos, de los cuales algunos nacen en la cumbre de los montes, como son los pinos, cuva fruta no se lograria, si el Criador no le pusiera una tan fiel guarda, como es la piña: donde con tan maravilloso artificio está el fruto en sus casicas abovedadas tan bien aposentado y guardado, que toda la furia de les vientes no basta para derribarlo. Tambien los nogales son arboles grandes y altos, y no menos lo son los castaños, que es mantenimiento de gente pobre, cuando les falta el pan, los cuales à veces están plantados en lugares montuosos, v así muy sujetos al impetu y frialdad de los vientos: por lo cual los vistió y abrigó el Criador con aquel erizo que vemos por de fuera, y despues con dos túnicas, una mas dura y otra mas blanda, que viste el fruto, que son como la dura mater y pia mater que cercan y guardan los sesos de nuestro cerebro. Y cási lo mismo podemos decir de las nueces, que tambien nacen bien arropadas y guardadas de las injurias de los soles y aires.

Y porque algunos llevan fruta notablemente grande y pesada, como son los membrillos y los cidros, proveyó el Autor que las ramas ó varas de que esta fruta pende fuesen muy récias, como son las de los membrillos, con que los santos mártires eran cruelmente azotados. Y porque las cidras son aun mayores, proveyó que las ramas de que cuelgan, no solo fuesen récias y gruesas, sino que estuviesen tambien derechas, para que mejor pudiesen soportar la carga. Porque hasta en esto se vea como en ninguna cosa criada se durmió, ni perdió punto aquella soberana providencia y sabiduría del Criador.

Pues la hermosura de algunos árboles, cuando están ya muy cargados de fruta ya madura, ¿quién no la ve? ¿qué cosa tan alegre á la vista, como un manzano ó camueso, cargadas las ramas á todas partes de manzanas, pintadas con tan diversos colores, y echando de sí un tan

suave olor? ¿qué es ver un parral, y ver entre las hojas verdes estar colgados tantos y tan grandes y tan hermosos racimos de uvas de diversas castas y colores? ¿qué son estos sino unos como hermosos joyeles, que penden de este árbol? Pues el artificio de una hermosa granada, ¿cuánto nos declara la hermosura y artificio del Criador? El cual, por ser tan artificioso, no puedo dejar de representar en este lugar. Pues primeramente él la vistió por de fuera con una ropa hecha á su medida, que la cerca toda, y la defiende de la destemplanza de los soles y aires: la cual, por de fuera, es algo tiesa y dura, mas por dentro mas blanda porque no exaspère el fruto que en ella se encierra, que es muy tierno; mas dentro de ella están repartidos y asentados los granos por tal órden, que ningun lugar, por pequeño que sea, queda desocupado y vacío. Está toda ella repartida en diversos cascos, y entre casco y casco se extiende una tela mas delicada que un cendal, la cual los divide entre sí; porque como estos granos sean tan tiernos, consérvanse mejor divididos con esta tela, que si todos estuvieran juntos. Y allende de esto, si uno de estos cascos se pudre, esta tela defiende á su vecino, para que no le alcance parte de su daño. Porque por esta causa el Criador repartió los sesos de nuestra cabeza en dos senos ó bolsas, divididos con sus telas, paraque el golpe ó daño que recibiese la una parte del cerebro no llegase à la otra. Cada uno de estos granos tiene dentro de sí un huesecico blanco, para que así se sustente mejor lo blando sobre lo duro, y al pié tiene un pezoncico tan delgado como un hilo, por el cual sube la virtud y jugo desde lo bajo de la raíz hasta lo alto del grano: porque por este pezoncico se ceba él, v crece, v se mantiene, así como el niño en las entrañas de la madre por el ombliguillo. Y todos estos granos están asentados en una

cama blanda, hecha de la misma materia de que es lo inte rior de la bolsa que viste toda la granada. Y para que nada faltase á la gracia de esta fruta, remátase toda ella en lo alto con una corona real, de donde parece que los reves tomaron la forma de la suva. En lo cual parece haber querido el Criador mostrar que era esta reina de las frutas. A lo menos en el color de sus granos, tan vivo como el de unos corales, v en el sabor v sanidad de esta fruta, ninguna le hace ventaja. Porque ella es alegre á la vista, dulce al paladar, sabrosa á los sanos, saludable á los enfermos, y de cualidad, que todo el año se puede guardar. Pues, ¿por qué los hombres que son tan agudos en filosofar en las cosas humanas, no lo serán en filosofar en el artificio de esta fruta, y reconocer por él la sabiduría y providencia del que de un poco de humor de la tierra y agua cria una cosa tan provechosa y hermosa? Mejor entendia esto la Esposa en sus cantares (1), en los cuales convida al esposo al zumo de sus granadas, y le pide que se vaya con ella al campo para ver si han florecido las viñas y ellas.

Y porque aquí se hace mencion de las viñas, no será razon pasar en silencio la fertilidad de las vides. Porque con ser la vid un árbol tan pequeño, no es pequeño el fruto que da. Porque da uvas cási para todo el año, da vino que mantiene (2), esfuerza y alegra el corazon del hombre; da vinagre, da arrope, da pasas, que es el mantenimiento sabroso y saludable para sanos y enfermos.

Por eso no es mucho que aquella eterna Sabiduría (3) compare los frutos que de ella proceden á los de este arbolico tan fértil. Y el Salvador en el Evangelio (4) con él

<sup>(1)</sup> Cant., vII, 11 y 12.

<sup>(2)</sup> Psalm., ciii, 15.

<sup>(3)</sup> Ecli., xxiv, 23. (4) Joan., xv, 5.

T. I.

tambien se compara, hablando con sus discípulos, y diciendo: Yo soy la vid, y vosotros los sarmientos. Por donde así como el sarmiento no puede fructificar si no esta unido con la vid, así tampoco vosotros si no estaviéreis en mí.

Y aunque este árbol sea tan pequeño, y no pueda por si subir à lo alto, no le faltó remedio para eso; porque de él proceden unos ramalicos retortijados, con los cuales se prende en las ramas de los árboles, y sube cuanto ellos suben, especialmente cuando se juntan con árbol muv alto. En lo cual parece estar expresa la imágen de nuestra redencion: porque de esta manera subimos los hombres con ser criaturas tan bajas, si nos comparamos con los ángeles, arrimándonos á aquel alto cedro del monte Libano, que es Cristo nuestro redentor, uniéndonos con él no con los ramales de la vid, sino con lazos de amor, con los cuales, segun dice el Apóstol, resucitamos con él, y subimos al cielo con él. Lo cual declara san Gregorio por estas palabras (1): «No podia aquella alteza divina ser vista de nosotros, y por esto se abajó y postró en la tierra y tomónos sobre sus hombros, y levantándose él, levantámonos todos juntamente con él, » pues por el misterio de su encarnación quedó la naturaleza humana, cuanto á este deudo y parentesco, sublimada y ennoblecida sobre los mismos ángeles.

# SIV.

De la utilidad de otros árboles, y fecundidad de semillas.

Y porque en la division de los árboles que arriba hicimos, entran los árboles estériles y silvestres, tambien es razon declarar en esto el cuidado de la Providencia divina:

(1) Gregor., lib. xxiv. Moral. cap. 1 et 2, lib. xxvii, cap. 11.

la cual viendo cómo los hombres, que tenian necesidad de mantenimiento para sustentarse, así la tenian tambien de casas para aposentarse y defenderse de las injurias de los tiempos, crió árboles muy acomodados para este fin. Porque así como ordenó que los fructuosos, fuesen por la mayor parte bajos y aparrados para que mas fácilmente se cogiese el fruto de ellos, así quiso que los que crió para los edificios fuesen altos y muy derechos, como lo son los pinos reales, los altos robles, los álamos blancos, y otros semejantes; porque tales convenia que fuesen para los grandes maderamientos. Mas la otra infinita chusma de árboles silvestres sirve para pasto de muchos animales, que se mantienen de las ramas y cortezas de ellos, y sirven tambien para el fuego, el cual nos es grandemente necesario; no solo para nuestro abrigo, sino tambien para nuestro mantenimiento, y para otros muchos oficios. En lo cual se ve, que ninguna cosa hay tan vil y baja en los campos, que no sea necesaria para la provision de nuestra vida, que, como es tan flaca, tiene necesidad de cuanto en este mundo se ve para que se conserve.

Y porque nada faltase á las necesidades y uso de la vida humana, crió aquella mano liberalísima otro género de árboles para otros usos diferentes de los pasados. Porque crió árboles aromáticos, como es el de la canela y el que llaman palo de águila, que es de suavísimo y muy saludable olor; y otros tambien de cuyas lágrimas procede el bálsamo en las partes de Oriente, y el ámbar en Africa y Egipto, que siendo lágrima de un árbol, viene á estar tan duro como una piedra: dentro del cual se ven pedacicos de hojas de árboles, ó animalicos que cayeron en él cuando estaba tierno.

Quiso tambien que los árboles silvestres se pudiesen domesticar y hacerse fructuosos con el arte de ingerir, como vemos que de los acebuches se hacen olivos fructuosos con este beneficio; y asimismo que fuesen capaces de remedio y medicina, los que algun defecto tuviesen. De esta manera dice san Ambrosio (1) que si majando la raiz del almendro amargo, le entremetieren un pedacico de pino, viene á hacerse dulce.

Otra cosa vemos en los árboles, que, segun este mismo Santo dice, (2) es digna de admiracion; y es que hay en algunos árboles macho y hembra, como en la palma, que estando cerca de la palma que llaman macho, naturalmente inclina sus ramos hácia ella, y de ella reciben los dátiles la sazon y suavidad que tiene: por lo cual los labradores cuando el macho está lejos, cogen de los frutos de él, y pónenlos en la hembra, y con esta manera de remedio se sazona la fruta. Y muy mas comun y mas notorio es esto en las higueras, las cuales en muchas partes reciben de los cabrahigos, que son los machos, la suavidad y miel del fruto que producen; sin lo cual los higos salen inútiles y desmedrados. Y por esto usan los hortelanos de semejante artificio que el pasado, haciendo unos sartales de estos higos machos y poniéndoles en las ramas de la higuera, lo cual ellos llaman cabrahigar. Donde hay dos cosas de admiracion: la una, que de esta fruta de los cabrahigos salen unos mosquitos muy pequeños, los cuales, tocando el ojuelo que el higo tiene en lo alto, le dan toda la sazon y miel que tiene en tanta abundancia, que á veces sale por ese ojuelo una brizna de la miel que está dentro. La otra es, que habiendo en una higuera millares de higos, ellos la cercan toda de tal manera, que ningun higo dejan de tocar y hacerle este benesicio. Pues ¿quién no se maravillará de la omnipoten-

<sup>(1)</sup> Ambros. in Exam. lib. 3., cap. 13.

<sup>. (2)</sup> Eod. cap.

cia y providencia- del Criador, que á un animalico tan pequeño diese tal virtud que bastase para madurar y sazonar esta fruta con solo tocarla, y tal industria y providencia que ninguna dejase por tocar? En lo cual nos quiso el Criador enseñar, que todas las cosas tienen necesidad las unas de las otras, y que ninguna hay que por sí sola lo tenga todo; y asimismo que ninguna hay tan pequeña que no tenga su virtud y propiedad. Por lo cual todo sea para siempre alabado el Criador, que todas las cosas hizo en número, peso y medida, y en todas se nos quiso dar á conocer.

Mas al fin de esta materia no es razon echar en olvido 'el cuidado, que la divina Providencia tuvo de la conservacion de las especies de todas las cosas corruptibles, y especialmente de las plantas. Para lo cual proveyó dos cosas: la una, que fuese tanta la abundancia de semillas que cada una de las plantas produjese, que nunca pudiese faltar semilla de que la tal planta otra vez se produjese. La otra fue haber puesto tan maravillosa virtud en cada semilla de estas, que de un grano ó pepita muy pequeña naciese una grande mata, la cual tambien produjese esta tan grande abundancia de semillas para su reparacion. Lo uno y lo otro veremos en un mostazo, de que el Salvador hace mencion en el Evangelio (1), el cual lleva granicos de mostaza en tanta abundancia como vemos; y cada granico de estos, despues de sembrado, produce otra planta cargada de millares de ellos. Asimismo, de una pepita de melon nace una mata de melones, y en cada melon tanta abundancia de pepitas para reparar y conservar esta especie. Pues ¿qué diré de la pepita del naranjo sembrada? ¿cuántas otras naranjas y pepitas lleva, y esto cada un año? Pues de esta manera, ¿cómo

<sup>(1)</sup> Matth., xIII, 31.

han de faltar en el mundo las especies de las plantas, teniendo tan copiosa materia para repararse, cuantos granos de semillas lleva cada una? En lo cual vemos cuán bien sabe Dios proveer lo que él quiere proveer. Y con este ejemplo podemos muy bien filosofar y entender cuán copiosa haya sido la redencion que él nos envió, mediante el misterio de la encarnacion de su unigénito Ilijo. Porque si tan copioso fue el remedio que proveyó para conservar las especies de las plantas, ¿cuán copioso seria el que proveyó para reparar y santificar la especie de los hombres? Lo cual no calló el Apóstol (1) cuando dijo: que eran incomprensibles las riquezas de gracia que trajo el Hijo de Dios al mundo. Ni lo calló el mismo Señor, cuando dijo (2): Yo vine al mundo para dar á los hombres vida, y muy abundante y copiosa vida.

Mas aquí daremos fin á la obra del tercer dia, cuando el Criador mandó á la tierra fructificar; mas no á las alabanzas y gracias que por este beneficio le debemos siempre dar, oyendo la comun voz de todas las criaturas, las cuales con el artificio de su composicion, y con el beneficio de su fruto, nos están siempre diciendo: Dios me hizo,

y para tí me hizo.

## CAPÍTULO XI.

PREÁMBULO PARA COMENZAR Á TRATAR DE LOS ANIMALES, MAYORMENTE DE LOS QUE LLAMAN PERFECTOS.

Otro grado de vida mas perfecto tienen los animales, mayormente los que llamamos perfectos, que las plantas de que hasta aquí hemos tratado, porque tienen sentido y y movimiento, y cuanto estos son mas perfectos que las

<sup>(1)</sup> Ephes., 111, 16.

<sup>(2)</sup> Joan., x, 10.

plantas, tanto nos dan mayor noticia del Criador, el cual tiene mayor providencia de las cosas mas perfectas. Y así hay libros de grandes autores y aun de reyes ilustres, los cuales maravillándose de la fábrica de los cuerpos de los animales, y mucho mas de las habilidades que tienen para su conservacion, se dieron á inquirir las naturalezas y propiedades de los animales. Aquel grande Alejandro, que no parece haber nacido mas que para las armas, en medio de este negocio que basta para ocupar todo el hombre, deseó tanto saber las propiedades y naturalezas de los animales, que mandó á todos los cazadores y pescadores, y monteros y pastores de ganado, y criadores de aves ó animales que habia en toda Grecia y Asia, que obedeciesen à Aristóteles, y le diesen noticia de todo lo que cada uno en su facultad supiese, para que él escribiese aquellos tan alabados libros de los animales. Y todo esto se hacia por un pequeño gusto, que la curiosidad del ingenio humano recibe con el conocimiento de semejantes cosas. Era este ciertamente pequeño premio de tan gran trabajo. Mas ¿ cuánto mayor lo es el que se promete al varon religioso en esta consideración, pues por ella se levanta sobre las estrellas y sobre todo lo criado, y sube al conocimiento de aquel soberano Hacedor, en el cual conocimiento está gran parte de nuestra bienaventuranza? Y así, dice él por Jeremías (1): No se glorie el sábio en su sabiduría, ni el esforzado en su valentía, ni el rico en sus riquezas, sino en esto se gloric el que se quiere gloriar, que es tener conocimiento de mí. Pues para este conociiniento tan grande se ordena este tratado. En el cual si fuere mas largo de lo que conviene á teólogo, pues esta es propia materia de filósofos, no se me ponga culpa; pues vo no la trato aquí como filósofo, sino como quien trata

<sup>(1)</sup> Jerem., 1x, 23 y 24.

de la obra de la creacion, que es propia de la teología. mayormente refiriéndose toda ella al conocimiento del Criador. Tambien lo hice por ser esta materia mas suave v apacible al lector: el cual no podrá muchas veces dejar de maravillarse de la sabiduría y providencia de Dios. que en estas cosas singularmente resplandece. Donde verá cosas al parecer tan increibles, que le será necesario recorrer à aquella memorable sentencia de Plinio, el cual dice à este propósito, que es tan grande la majestad de las obras de la naturaleza, que muchas veces sobrepuja la fe y credulidad humana. Mas quien considerare que en todos los animales suple Dios la falta que tienen de razon con su providencia, obrando en ellos por medio de las inclinaciones é instintos naturales que les dió, lo que ellos obraran si la tuvieran perfecta, no le será increible lo que en esta materia se dijere. Porque el que por sola su voluntad v bondad las crió, v quiso que permaneciesen en el sér que les dió, estaba claro, pues sus obras son tan perfectas que les habia de dar todo lo que les era necesario para su conservacion, obrando él en ellos lo que para esto les convenia. Y así dice santo Tomás (1): « que todos estos animales son instrumentos de Dios, el cual, como primera y principal causa, los mueve á todo lo que les conviene, mediante aquellas inclinaciones é instintos naturales que les dió, cuando los crió. » Mas por cuanto arriba dijimos, que no para Dios en solo esta provision de los animales, sino pasa mas adelante à manifestar por este medio su gloria, la cual tanto mas perfectamente se descubre, cuanto mas y mayores maravillas en esto hace; por esto no debe nadie tener por increibles las cosas que acerca de esto se dijeren, pues así la causa eficiente, que es Dios, como la final, que es la manifes-

<sup>(1)</sup> S. Thom. 1, 2. q. 1. art. 2.

tacion de su gloria, hacen todas estas obras tanto mas creibles, cuanto son mas admirables, y mayor testimonio nos dan de la gloria del Criador.

Sirve tambien para esta credulidad aquella memorable sentencia de Aristóteles, el cual dice: que las obras de los animales tienen grande semejanza con las de los hombres; porque lo que estos hacen para su conservacion, hacen tambien aquellos para la suva. Lo cual, dejados aparte otros infinitos ejemplos, prueba con el arte con que edifica su nido la golondrina. Porque como el albañil cuando quiere investir una pared con barro, mezcla pajas con el barro para trabar lo uno con lo otro, así tambien lo bace ella en la fábrica de su nido. Y así todo lo demás de él bace tan proporcionado á la creacion de sus hijuelos, como cualquier hombre de razon lo hiciera. Y segun la sentencia de este gran filósofo, cuanto las obras de los animales fueren mas semejantes à las de los hombres, tanto son por esta parte mas creibles; aunque à los que esto no consideran, parezcan mas increibles. A los hombres dió el Criador entendimiento y razon para que ellos se provean de tedo lo necesario para su conservacion: aunque para esto sean infinitas cosas necesarias, porque la razon sola basta para descubrirlas é inventarlas. Mas con todo eso no está Dios atado á conservar la vida de los animales por este medio; porque sin él puede imprimir en ellos tales inclinaciones é instintos naturales, que con esto hagan todo lo que hicieran si tuvieran razon, no solo tan perfectamente como los hombres, sino muy mas perfectamente. Porque mas ciertos son ellos, y mas infalibles, y mas regulares, y mas constantes en las obras que pertenecen à su conservacion, que los hombres en las suyas. Y aun pasan mas adelante de ellos, así en el conocimiento de sus medicinas, como en adivinar las mudanzas de los aires y de los tiempos, que los hombres no saben, sino aprendiéndolas de ellos. Lo cual todo se verá en el proceso de lo que dijéremos. Pues en esto manifestó el Criador la grandeza de su poder y de su sabiducía y providencia; porque con ser innumerables las especies de los animales que hay en el mar, y en la tierra, y en el aire, que parecen mas que las estrellas del cielo, en ninguna de ellas, por pequeña que sea, se descuidó ni en un solo punto; porque en todas ellas puso tantas y tan diversas habilidades y facultades para su conservacion, cuantas ellas son, que son casi infinitas. Pues ¿quién no quedará atónito considerando la grandeza de aquel poder y de aquella sabiduría y providencia, que tantas y tan grandes maravillas obró en tantas diferencias de criaturas, y lo que mas es, con una sola palabra?

Y para proceder en esta materia ordenadamente, primero trataremos de las propiedades de los animales en comun, y despues descenderemos á tratar de ellos en particular.

#### CAPITULO XII.

DE LAS PROPIEDADES COMUNES DE LOS ANIMALES.

Comenzando á tratar de las comunes propiedades de los animales, la primera cosa que nos conviene advertir en esta materia es la perfeccion y hermosura de la divina Providencia: la cual, ya que por su infinita bondad se determinó de criarlos para el servicio del hombre, por el mismo caso tambien se determinó de proveerles de todo aquello que fuese necesario para conservarse en ese sér, que les dió, que es para mantenerse, para defenderse, para curarse en sus dolencias, y para criar sus hijos, sin que para cada cosa de estas les faltase punto.

Pues para esto primeramente crió diversas diferencias de manjares proporcionados á todas las especies de los animales, de los cuales unos se mantienen de carne. otros de sangre, otros verba, otros de rama, otros de grano, y otros de gusanillos que andan por la tierra ó por el aire. En lo cual es mucho para considerar la provision y recaudo de esta soberana providencia. Porque siendo innumerables las especies de los animales grandes v pequeños, v siendo tan diferentes los mantenimientos de ellos, á ninguno, por pequeñito y despreciado que sea, falta su propio mantenimiento. Que es aquella maravilla que canta el Profeta (1), cuando dice, que el Señor da de comer à toda carne. Y en otro lugar (2): Da, dice él, su pasto y mantenimiento á las bestias, y á los hijuelos de los cuervos que lo llaman. Esto es aun mas admirable en las avecicas pequeñas, que no pacen yerba. Porque vemos en España por principio del mes de mayo, cuando no hav grano de trigo, ni de cebada, ni de linaza, ni de mijo en los campos, tanta abundancia de golondrinas, así padres como hijos recien criados, que no hay iglesia, ni casa, ni aldea tan apartada, que no esté llena de ellas. Y lo mismo podemos decir de los pajarillos que llaman pardales, pues apenas se hallará agujero de casa sin ellos. Callo otras muchas especies de avecillas de este tamaño. Pregunto, pues, ¿de qué se mantienen tantas bocas de padres é hijos, en tiempo que aun no hay grano, como digo, en los sembrados? Cosa es esta cierto de que puedo maravillarme, mas no dar razon. Solo aquel Señor, que en este tiempo les proveyó de su manjar, sabe esto: dando en esto consianza á sus sieles siervos, que no les faltará en lo necesario para la vida, quien á las avecicas del campo

<sup>(1)</sup> Psalm., cxxxv, 25.

<sup>(2)</sup> Ibid., cxLvI, 9.

nunca falta. Y con este ejemplo essuerza él en su Evangelio nuestra confianza, diciendo (1): Poned los ojos en las aves del aire, las cuales ni siembran, ni siegan, ni recogen el trigo en sus graneros, y vuestro Padre celestial les da de comer. Pues ¿no valeis vosotros mas que ellas, para que tenga él mayor cuidado de vosotros?

Pues para proveer á los animales de su manjar les dió el Criador todas las habilidades, y fuerzas, y sentidos que se requerian para buscarlo. Y comenzando por lo mas general, para esto primeramente les dió ojos para ver el mantenimiento, y virtud para moverse á buscarlo, con los instrumentos de ella, que son piés, ó alas, ó cosa semejante, como las alillas que tienen los peces. Y todos ellos tienen los cuerpos inclinados á lo bajo, para tener mas cerca el mantenimiento. Y como hava muchos animales que se mantienen de la caza de los mas flacos, de tal manera el Criador fabricó los cuerpos, que en ellos tengan instrumentos con que se puedan defender de la violencia de los mas poderosos, porque no los consumiesen v acabasen. Y así á unos dió ligereza de piés, á otros de alas, á otros armas defensivas, como son las conchas, y las que tienen los peces armados, como es la langosta y el lobagante, y á otros ofensivas para contrastar á su enemigo, á otros astucia para esconderse en sus madrigueras y guarecerse en ellas; á otros vivir en manadas, para ayudarse de la compañía de muchos contra la fuerza de los pocos. Y porque los animales tienen tambien enferme-'dades como les hombres, proveyóles él de un natural instinto para curarse y buscarse los remedios de ellas.

Este mismo instinto les da conocimiento de los animales que son sus enemigos, para huir de ellos, y de los que son enemigos de sus enemigos, y los defienden de

<sup>(1)</sup> Matth., vi, 26.

ellos. Y así la oveja huye del lobo, y no huye del mastin, siendo tan semejante á él. Dióles tambien otro instinto para conocer las mudanzas de los tiempos que les han de ser contrarios, y repararse para ellos; y asimismo de la cualidad de los lugares que les son saludables ó contrarios, para buscar los unos y mudarse de los otros: como lo hacen las golondrinas, y otras muchas aves que van á tener los inviernos en Africa por ser tierra caliente, y los veranos en España, que es mas templada. Tienen tambien mucho cuidado de proveerse de mantenimiento en un tiempo para otro, como lo hacen las abejas que se dan prisa á hacer su miel en el tiempo del verano, para tener que comer en el invierno.

#### \$ 1.

De la vehemente inclinacion de los animales á su conservacion.

Y allende de esto, así como la divina Providencia tuvo cuidado de la conservacion de las especies de las plantas, ordenando que fuesen tantas las semillas que de ellas proceden, que nunca faltase materia de donde naciesen, así tambien lo tuvo de la conservacion de las especies de los animales, á los cuales en cierto tiempo del año inclina la naturaleza con tanta vehemencia á esta conservacion de su especie, que nunca jamás en esto faltó, ni faltará. De lo cual no poco se maravillaron Platon en el Timeo, y Tulio en el libro de la Naturaleza de los Dioses, considerando cuán infalible y cuán solícita es aquella divina Providencia en la conservacion de las cosas que crió; pues en todos los años deputó un cierto tiempo, en el cual los animales tuviesen estas inclinaciones tan vehementes; y acabado este tiempo, del todo cesasen y volviesen á aquel

reposo primero, y conversasen los machos con las hembras con toda honestidad y templanza. La cual templanza declara que en la naturaleza humana hubo corrupcion de pecado, pues tan lejos está de guardar esta ley.

Mas ¡cuán solícitos y cuidadosos son en la creacion de los hijos que engendran, esto es, en mantenerlos y defenderlos, y ponerlos en lugar seguro, donde no reciban daño! Y aunque de esto haya muchos ejemplos, no dejaré de referir uno. Parió una perra en un monasterio nuestro tres ó cuatro perrillos, los cuales por no ser necesarios mataron los religiosos, y arrojaron por diversas partes de una huerta. Mas la madre, viéndose sin hijos, andaba todo el dia oliscando por toda la huerta hasta que finalmente los halló, y así muertos los volvió al mismo lugar donde los criaba. Viendo esto los religiosos, arrojáronlos en un tejado alto, para el cual no parecia haber subida. Mas la grandeza de este amor natural dió ingenio à la madre para que saltando por una ventana en un tejadillo, y de aquel en otro, finalmente vino à dar en los hijos, v así volvió por los mismos pasos á traerlos á su primer lugar. En lo cual se vé claro, cuán perfecta sea aquella divina Providencia en todas las cosas, pues tanta fuerza de amor puso en los padres para la crianza de los hijos, cuando son chiquitos.

Y no menos resplandece esta Providencia en las aves, à las cuales dió mayor amor de los hijos, por haberles puesto mayor carga en la criacion de ellos. Porque para la ligereza que les era necesaria para volar, no convenia tener ni la carga de la leche, ni de los vasos de ella. Por lo cual era necesario que para mantener los hijuelos, quitasen parte del mantenimiento que tenian para sí buscado con trabajo, y lo partiesen con ellos. De donde nace, que si tomais un pajarico del nido, y lo encerrais en una jaula, allí lo reconocen sus padres, y por entre las verjas le dan su racion, y parten con él lo que para sí habian buscado. Y porque esto era mas dificultoso de hacer, proveyólas el Criador de mayor amor para vencer esta dificultad; porque este es el que todo lo puede y todo lo vence, el cual es para sí escaso, por ser piadoso y largo para el que ama. Por lo cual dijo san Bernardo (1):

Amemos, hermanos, á Cristo, y luego todo lo dificultoso se nos hará fácil. » Este amor se ve claro en una gallina que cria, porque con ser esta una ave muy tímida y desconfiada, si quereis llegar á los pollos que cria, comienza á graznar, y engrifarse, y ponerse contra vos.

Y no menos resplandece aquí la divina Providencia en lo que quita, que en lo que da. Porque así como prové de este amor à todos los animales al tiempo de criar los hijos, para sufrir la carga de la crianza; así despues de criados, cuando ya pueden vivir por su pico, no hacen mas caso de ellos que de las otras aves ó animales. Asimismo proveyó de aquel deseo tan encendido que sirve para la conservacion de la especie en cierto tiempo del año. Y pasada esta sazon, cesa todo aquel ardor, porque ya no es necesario. Asimismo á todos los animales proveyó de ojos con que viesen el mantenimiento, para que lo procurasen: los cuales no dió al topo, porque como se mantiene de la tierra, siempre tiene el manjar à la boca. Y no menos há lugar esto en las plantas, que en los animales, porque las cañas del trigo y de la cebada, como está dicho, tienen sus nudos á trechos, que son como rafas en la tapicería, para poder sostener la carga de la espiga, de los cuales nudos carece la avena, porque no tiene carga. Esto con otras cosas semejantes nos declara, cómo no quiso el Criador, que en todas sus obras hubie-

<sup>(1)</sup> Bernard. sup. Cant. Serm. 85.

se cosa ociosa ó supérflua, y que por aquí se entendiese como no menos se nos declara su providencia en lo que quita que en lo que da.

Mas volviendo à la criacion de las aves, es mucho para considerar la habilidad que el Criador le dió para fabricar los nidos, tejidos à manera de cesticos proporcionados à la medida de sus hijos, y dentro del nido ponen algunas pajicas ó plumillas blandas, para que los hijos aun tiernos no se lastimen con la aspereza de él. Pues ¿qué mas hicieran estos padres si tuvieran uso de razon? Y los hijicos, por no ensuciar esta cama con los excrementos del vientre, pónense al canto del nido para purgarlos, y despues los padres lo echan fuera con el pico; el cual es maestro mayor, que solo basta, así para la fábrica del nido, como para la limpieza de él.

Y porque algunas aves y otros animales hay muy seguidos de los cazadores, y flacos para defenderse, suplió la divina Providencia esta falta con notable fecundidad, para que así se conservase la especie, como lo vemos en las palomas y en los conejos, que casi cada mes crian, y tambien en las perdices, que ponen á veces veinte huevos. De donde nace, que habiendo para ellas tantos cazadores, siempre tienen que cazar por razon de esta fecundidad.

Tienen otrosí todos los animales armas ofensivas y defensivas; unos cuernos, otros uñas y otros dientes; y los desarmados y tímidos tienen astucia y ligereza para defenderse de la violencia de los poderosos, como la liebre y el gamo, que como son los mas tímidos de todos los animales, así son los mas ligeros. Todos tambien conocen el uso de sus miembros, como lo vemos en el becerrillo y en el jabalí pequeño, los cuales, antes aun que les nazcan estas armas, acometen á herir con aquella parte don-

de han de nacer. Asimismo todos conocen la fuerza de los mas poderosos, y así tiemblan las avecillas cuando suena el cascabel del gavilan. Todos otrosí conocen el pasto que les es saludable, v el que les será dañoso; y usando del uno no tocan en el otro por mucha hambre que tengan. Este conocimiento tienen los animales con el olor de las mismas verbas que pacen. Ca este sentido de oler es mas vivo en los brutos que en los hombres. Para lo cual escribe Galeno una experiencia que hizo poniendo delante de un cabritillo recien nacido una escudilla con vino, y otra con aceite, y otra con migas, y otra con leche; mas el cabritillo, oliendo cada una de estas, las dejaba, y en llegando á la de la leche luego comenzó á beberla. De esta manera, pues, la divina Providencia enseña á los brutos lo que sin estudio no alcanzan los hombres. Asimismo todos los animales tienen habilidad para buscar su mantenimiento, como lo vemos en el perrillo, que acabando de nacer, cerrados aun los ojos, atina luego á las telas de la madre, y cuando no corre la leche, él la llama, apretando con las manecillas la fuente de donde nace. ¿Qué mas diré?

Como el Criador vió que donde faltaba la razon faltaba tambien la habilidad para buscar el vestido y el calzado, proveyólos en naciendo, y á muchos antes que nazcan, de lo uno y de lo otro; á unos de plumas, á otros de ceneros y pelos, á otros de lana, á otros de escamas, á otros de conchas: algunos de los cuales mudan cada año la ropa, mas á otros dura sin romperse ni envejecerse toda la vida. Y sobre todas estas providencias vemos, que muchos animales, sin poder hablar, tienen voces con que significan unas veces ira y braveza, otras mansedumbre, otras hambre y sed, otras dolor. Tambien las avecillas en el nido con el chillido significan el hambre que pa-

decen, y con él solicitan à los padres para que les den de comer.

### S II.

Para esta misma conservacion sirve tambien la fábrica y proporcion de los miembros que les fueron dados, como lo vemos en las grullas y las cigüeñas: las cuales, porque tienen las piernas largas, proveyóles el Criador de cuello alto, para que fácilmente alcanzasen el manjar de la tierra; y á las lechuzas, que buscan su mantenimiento de noche, y á los gatos, que en este mismo tiempo cazan, proveyó de una particular lumbre dentro de los mismos ojos, para que con esto las unas buscasen su mantenimiento, y los otros nos limpiasen la casa de noche, y librasen de estos pequeños enemigos que nos molestan.

#### S III.

De otras propiedades de los animales que manifiestan la divina bondad.

Tienen tambien todos los animales sus propiedades acomodadas á sus naturalezas, con las cuales se diferencian los unos de los otros, como lo refiere Basilio por estas palabras: « El buey es fuerte y robusto, el asno perezoso, el caballo muy inclinado á la guerra, el lobo nunca se puede domesticar, la raposa es astuta, el ciervo temeroso, la hormiga laboriosa, el perro agradecido y reconocedor del beneficio recibido, el leon es naturalmente furioso y enemigo de la compañía de los animales de su especie, porque, como rey soberano, deshónrase de ver en su compañía otros que sean tan honrados como él. Ni come el dia presente de lo que le sobra del dia pasado, y como gran señor, siempre deja sobrado algo de lo que come. Y sobre

todo dióle naturaleza instrumentos para dar un bramido tan terrible, que muchos animales, que lo vencen en ligereza, con solo este bramido caen muertos en tierra, y así los prende y caza. Y con toda esta gran fuerza que tiene, há miedo de un raton; y mucho mas de un alacran, como dice san Ambrosio (1). Para que se vea que no hay cosa lan fuerte que no tenga de que se pueda temer, ni cosa tan flaca que alguna vez no pueda dañar: de donde nació la fabula del escarabajo y del águila. El tigre es vehemente v corre con grande impetu; v así tiene el cuerpo liviano, que sirve para esta ligereza. La osa es perezosa, y astuta, y tardía; y así tiene el cuerpo pesado y disforme. Sobre todas estas cosas, que son comunes á todos los animales, hay otra que grandemente declara, no solo la Providencia, sino tambien la bondad, la suavidad y la magnificencia del Criador. Porque no contento con haber dado sér à todos los animales, y habilidades para conservarlo, dioles tambien todas aquellas maneras de felicidad y contentamiento de que aquella naturaleza era capaz. Lo uno v lo otro declaró aquel divino Cantor, cuando dijo (2): Los ojos de todas las criaturas esperan en vos, Señor, y vos les dais su manjar en tiempo conveniente. Esto dice por lo que toca á la provision del mantenimiento. Y añade mas: Abris vos vuestra mano, y henchis todo animal de bendicion. Pues por estos nombres de henchimiento y de bendicion, se ha de entender esta manera de felicidad y contentamiento, con que este Señor hinche el pecho de todos los animales, para que gocen de todo aquello, que segun la capacidad de su naturaleza, pueden gozar. Pongamos ejemplos: cuando oimos deshacerse la golondrina, v el ruiseñor, v el jilguerito, v el canario cantando, en-

<sup>(1)</sup> Exam., lib. vi, cap. vi.

<sup>(2)</sup> Psalm., cxLIV, 15 y 16.

tendamos, que si aquella música deleita nuestros oidos, no menos deleita al pajarico que canta; lo cual vemos que no hacen cuando esta doliente, 6 cuando el tiempo es cargado y triste. Porque de otra manera, ¿cómo podria el ruiseñor cantar las noches enteras, si él no gustase de su música? pues, como dice la filosofía, el deleite hace la obras. Cuando vemos otrosi los becervicos correr con grande orgullo de una parte à otra, y los corderillos y cabritillos apartarse de la manada de los padres ancianos, y repartidos en dos puestos, escaramuzar los unos con los otros, v acometer unos v huir otros, ¿quién dirá que no se haga esto con grande alegría y contentamiento de ellos? Y cuando vemos juguetear entre sí los gatillos, y los perrillos, y luchar los unos con los otros, y caer ya debajo, ya encima, y morderse blandamente sin hacerse daño, ¿quién no ve allí el contentamiento con que esto hacen? Ni menos se huelgan los peces en nadar, y las aves en volar, y el cernícalo cuando está haciendo represas, y contenencias, y batiendo las alas en el aire.

Pues por lo dicho entenderemos lo que quiso significar aquel gran Dionisio, (1) cuando dijo, que Dios pretendia hacer todas las cosas semejantes à si, cuanto lo sufre la capacidad y naturaleza de ellas. Por donde así como él tiene sér, y bienaventurado sér, así quiso él que todas las criaturas, cada cual en su manera, tuviesen lo uno y lo otro. Y para esto no se contentó con haberles dado tantas habilidades para conservarse en su sér, sino quiso tambien que le imitasen en esta manera de bienaventuranza y contentamiento de que las hizo capaces. Pues ¿ cuán grande argumento es este de aquella inmensa bondad y largueza, que así se comunica á todas sus criaturas y las regala? ¡Oh inmensa bondad!

<sup>(1)</sup> Dionys., Epist. viit.

Oh inefable suavidad! Si hiciérais Señor, esto con las criaturas racionales, que pueden reconocer este beneficio v daros gracias por él fuera tanto de maravillar; mas hacerlo con criatoras que ni os conocen, ni alaban, ni os han de agradecer este regalo, esto nos declara la grandeza de vuestra bondad, de vuestra realeza, de vuestra nobleza y de vuestra magnificencia para con todas vuestras criaturas; pues les dais de pura gracia todo aquello de que es capaz su naturaleza, sin esperar retorno de agradecimiento por ello. En lo cual nos dais à entender lo que tendreis guardado, así en esta vida como en la otra, para los que os sirven y aman, pues tal os mostrais con las criaturas insensibles que no os conocen. De todas estas maravillas está llena, Señor, la tierra, el mar y los aires: por donde, con tanta razon, exclama el Profeta real, diciendo (1): Señor nuestro, ¡cuán admirable es vuestro nombre en toda la tierra (2)! Y por esta misma causa dice que en todo este mundo, desde el principio donde el sol sale hasta el fin donde se pone, es el nombre del Señor digno de ser alabado; porque todas las cosas que vemos en él, nos dan copiosa materia de su alabanza.

## CAPÍTULO XIII.

DE LAS HABILIDADES Y FACULTADES PARTICULARES QUE TIENEN TODOS LOS ANIMALES PARA SU CONSERVACION.

En el capítulo pasado declaramos en general las habilidades y facultades que todos los animales, así los de la tierra como los del agua y aire, tienen para su conservacion. Ahora descenderemos á mostrar esto en particular en todas estas especies de animales. Mas esto no será en

<sup>(1)</sup> Psalm., viii, 1.

<sup>(2)</sup> Ibid., cx11, 3.

todos, porque seria esta obra infinita. v de que han tratado muchos graves autores, sino lo que bastare para que à ojos vistos conozcamos la perfeccion v vigilancia de la divina Providencia. Para lo cual es de notar, que así como un grande escribano, que quiere asentar en una ciudad escuela de escribir, hace muchas diferencias de letras. unas de tirado, otras de redondo, otras de letra escolástica, otras de hacienda, otras quebradas, otras iluminadas, para mostrar en esto la suficiencia que tiene, así aquel Artifice soberano, aunque la comparación sea muy baja, declaró las maravillas de su providencia, no de una manera, ni en un solo género de animales, sino en todos ellos, y en tantas y tan diferentes maneras, que ningunas escrituras hasta ahora las han podido comprender, mayormente que cada dia en nuevas tierras se descubren nuevos animales y nuevas habilidades y propiedades de ellos. que nunca en estas nuestras tierras han sido conocidas.

Mas aquí se ha de advertir que este nombre de conservacion, de que aquí usamos, comprende mas de lo que suena. Porque debajo de este nombre entendemos primeramente las habilidades que los animales tienen para buscar su mantenimiento; y lo segundo las que tienen para su defension; lo tercero, las que tienen para curar sus enfermedades y conservar su salud; lo cuarto, las que tienen para la procreacion de sus hijuelos. Pues de estas cuatro cosas trataremos en particular; mas de tal manera, que como de paso trataremos tambien de algunas que están anexas á ellas. Y tras de estas descenderemos á tratar en particular de los animales pequeñuelos, como es la hormiga, la abeja, la araña, el mosquito y el gusano que hila la seda; porque en estos que parecen tan viles, dicen san Agustin, Aristóteles y Plinio (1) que resplandece aun

<sup>(1)</sup> August., in Psalm., cxlix.

mas el artificio y cuidado de la divina Providencia que en los grandes. Y despues de estos cinco tratados, añadiremos el sexto, de otras propiedades de animales dignas de grande consideracion y admiracion.

Y en todas estas cosas mostraremos la rerfeccion de la divina Providencia, la cual ni en una jota, ni en punto se descuidó, ni olvidó de todo lo que á todos estos géneros de criaturas era necesario para su conservacion. Y veremos tambien como todo aquello que estas criaturas hicieran, si tuvieran entendimiento y razon, suple él, como dijimos, dándoles inclinaciones é instintos naturales para que hagan lo que hicieran si la tuvieran. Y aun pasa el negocio mas adelante; porque no solo alcanzan lo que pudieran si tuvieran razon, mas aun muchas cosas que exceden la facultad de ella, por ser necesarias para su conservacion. Y así conocen las yerbas y medicinas con que se han de curar, y las mudanzas de los tiempos, que es de la lluvia y de la serenidad, y de las tempestades de el mar antes que vengan. Y así en esto, como en otras infinitas cosas, quiere él descubrirnos la perfeccion y artificio de su providencia, para que en todas las cosas criadas la veamos, y reconozcamos, y adoremos, y entendamos que en todas ellas asiste su presencia. Y por esto él hace tales cosas, que á muchos parecen increibles. Mas para que no lo sean las que en este libro contaré, advierto al cristiano lector, que ninguna escribiré en esta materia que no sea tomada de graves autores, mayormente del Hexameron de san Ambrosio, de quien saqué la mayor parte de lo que aquí escribo. Y no es de maravillar que yo hurtase tanta parte de él, pues él tambien hurtó todo lo que escribió del llexameron de san Basilio, poniendo en elegantísimo estilo latino lo que Basilio escribió en griego. Del cual Basilio escribe Gregorio, teólogo, su contemporáneo, que aunque en todas sus escrituras sea admirable, en esta lo fue tanto, que parece, á modo de decir, que estaba al lado de Dios cuando criaba las cosas, entendiendo la razon, y el consejo, y artificio con que las criaba; porque así lo muestra él en esta obra que hizo de la creacion del mundo.

## CAPÍTULO XIV.

DE LAS HABILIDADES QUE LOS ANIMALES TIENEN PARA MANTENERSE.

La primera consideracion que tocamos de los animales, son las habilidades que el Criador les dió para mantenerse, pues ninguna cosa tiene vida, que no tenga su propio mantenimiento con que la sustente, el cual oficio dura cuanto dura esa vida. Comencemos, pues, por la oveja y por el cordero, su hijo, con quien tuvo por bien el Salvador de ser comparado (1), y con esto ayuntemos todos los animales que pacen verba. Pues todos estos en una dehesa, donde nacen mil diferencias de verbas, de ellas saludables, y de ellas ponzoñosas, y todas de un mismo color, conocen por natural instinto las unas y las otras, y pacen las buenas y no tocan en las malas, aunque padezcan grande hambre, como ya dijimos (2), lo cual excede la facultad del entendimiento humano que esto no alcanza, mas no el divino que los gobierna. Y así escribe Sulpicio Severo en su diálogo de un santo ermitaño que se mantenia de las yerbas del campo, el cual, como carecia de este conocimiento, padecia grandes dolores del estómago por las malas verbas que comia: tanto que á las veces dejaba de comer por no padecer tales dolores. Y como

<sup>(1)</sup> Isai., LIII, 7.

<sup>(2)</sup> Cap., xII, 1.

él pidiese remedio al Señor, por cuyo amor aquello padecia, envióle un ciervo con un manojo de yerbas en la boca, el cual, echándolas en el suelo, apartó las malas de las buenas, y de esta manera quedó enseñado el Santo por el animal bruto de lo que él por sí no pudiera saber. Tiene tambien otra discrecion la oveja, con toda su simplicidad, que á boca del invierno se da gran prisa á comer con un hambre insaciable, aprovechándose de la ocasion del tiempo por no hallarse despues flaca y descarnada en tiempo del frio y de menos pasto. ¡Oh si los hombres con toda su discrecion hiciesen lo que este simple animal sin ella hace, que es aprovecharse de la ocasion y aparejo que en esta vida tienen para hacer buenas obras, por no hallarse desnudos y pobres de merecimientos en la otra! Porque de esta manera no les acaecería lo que dice Salomon (1): Por mor del frio no quiso arar el perezoso; y por tanto andará mendigando en el tiempo del estio, y no habrá quien le dé.

El cordero tambien, con ser animal no menos simple que su madre, cuando entre toda la manada la pierde de vista, anda por toda ella balan lo; y ella con amor de madre le corresponde al mismo tono para que sepa á donde está, y él, entre mil balidos de ovejas semejantes, reconoce el propio de su madre, y pasando por muchas otras madres, déjalas á todas, porque á sola su madre quiere, y de sola su leche se quiere mantener. Y la madre otrosí entre muchos millares de balidos, y de corderos de un mismo tono y de un mismo color, á solo su hijo reconoce. El pastor muchas veces yerra en este conocimiento; mas el cordero y la madre nunca yerran.

Hay tambien otra maravillosa providencia en la fábrica, así de este animal como de todos los otros que ru-

<sup>(1)</sup> Prov., xx, 4.

mian, como son bueyes, y cabras, y camellos, y otros tales: la cual es, que demás del buche, donde el pasto se digiere que corresponde à nuestro estómago, tienen otro seno, donde se recibe el pasto de primera instancia, antes que vaya al estómago donde se ha de digerir, y de este primer seno sacan el manjar que han comido, y de noche ó de dia, cuando reposan, lo llevan á la boca y lo están de espacio rumiando; preparándolo de esta manera para enviarlo al buche donde se ha de cocer y digerir. Esto fue obra de la divina Providencia. Porque viendo, que los dias del invierno son pequeños y las noches grandes, si estos animales juntamente paciesen y rumiasen, seria poco el pasto de que gozarian. Pues por eso pacen de dia y rumian de noche, y de esta manera no menos le sirve la noche para su mantenimiento cuando rumian, que el dia cuando pacen.

Vengamos á las aves caseras que son mas conocidas. El gallo anda siempre buscando algun grano para comer, y cuando lo halla, llama con cierto reclamo á sus gallinas, y como buen casado, quita el manjar de sí, y párlelo con ellas. Lo cual no hace el capon, que guarda continencia; y por eso, andando el gallo flaco, él está gordo y bien tratado, porque no tiene mas cuenta que consigo solo: enseñándonos con esto la diferencia que el Apóstol pone entre los casados y continentes (1). Porque los buenos casados parten los trabajos y el tiempo entre Dios y el cuidado de sus mujeres; mas los buenos continentes, libres de estas cargas y obligaciones, del todo se entregan á Dios, y por eso están mas aprovechados y medrados en la vida espiritual.

La gallina tambien que cria sus pollos, siempre anda con los piés escarbando en los muladares, y hallando algo,

<sup>(1)</sup> I Cor., vii, 32 y 33.

llama á gran prisa los hijuelos, y como buena madre ayuna ella por dar de comer á ellos. Y lo que mas es, una manera de reclamo tiene cuando los llama à comer, y otra cuando los llama para que se metan debajo de sus alas, y otra cuando los avisa que huyan y se escondan del milano cuando lo ve venir. Y ellos, recien nacidos, sin doctrina y sin maestro, entienden perfectamente todos estos lenguajes que nosotros no entenderíamos, y así obedecen á gran prisa á lo que por ellos se les manda. Y aun etra cosa noté, viendo echar de comer á una gallina con sus pollos, que si se llegaban los de otra madre á comer de su racion, á picadas los echaba de allí porque no le menoscabasen la comida de sus hijos. Pues ¿qué mas hiciera esta ave si tuviera razon? l'orque parece que por la obra estaba diciendo: este manjar es de mis hijos, y cuanto mayor parte vosotros de él comiéreis, tanto menor les cabrá á ellos. Pues no tengo de consentir que hijos ajenos coman el manjar de los mios.

#### SI.

De otras habilidades mas particulares de animales diversos.

Pasemos à otra cosa menos conocida y mas admirable, que cuentan Basilio y Ambrosio. El cangrejo es muy amigo de la carne de las ostras; y para haber este manjar, pónese como espía secretamente en el lugar donde las hay, y al tiempo que ellas abren sus conchas para recibir los rayos del sol, el ladron sale de la celada donde estaba: ty qué bace? Cosa cierto al parecer increible. Porque en el entretanto que él corre, no cierre la ostra sus puertas, y él quede burlado, arrójale antes que llegue una piedra para que no pueda ella cerrar bien sus puertas, y enton-

ces él con sus garras la abre y se apodera de ella. Pues aquién pudiera esperar de un tan pequeño animalejo tal industria? ¿ v quién se la pudiera dar sino aquel Señor que da de comer á toda carne, y da habilidad y arte para buscarlo? Pues ¿qué diré de las habilidades que para esto tiene la zorra? Aquí viene á propósito lo que dice Isaías (1): Ay de ti que robas à otros! ¿Por ventura tú tambien no serás robado? El cangrejo hurta la carne de la ostra, y la raposa hurta la de ese cangrejo, y no con menor artificio. Testigo de esto es un monte que hay en Vizcava que entra un pedazo en el mar, en el cual hay muchas raposas. Y la causa de esto es la comodidad que ellas tienen alli para pescar, ¿mas de qué manera pescan? Imitan á los pescadores de caña, y no les falta ingenio ni industria para ello. Porque meten casi todo el cuerpo en la lengua del agua, y extienden la cola que les sirve allí de caña y de sedal para pescar. Y como los cangrejos que andan por allí nadando no entienden la celada, picanla en ella: entonces ella sacúdela á gran prisa, y da con el cangrejo en tierra, y allí salta, y lo despedaza, y come. ¿ Pues quién pudiera descubrir esta nueva invencion y arte de pescar? Mas no es esta sola su habilidad, porque tambien sabe proveerse de mantenimiento para otro dia. Porque despues de haber saltado en algun corral de gallinas, y muerto cuantas halla, y bebido la sangre de ellas, hace un hoyo y entiérralas allí para tener provision para otro dia. Esto es muy notorio; mas no es lo que diré, aunque no venga tan á propósito, va que hice mencion de este animal, el cual, aunque malo y dañoso, todavía descubre con sus astucias mucho de la divina Providencia, la cual parece que nos quiso representar en él lo que él dice en el

<sup>(1)</sup> Isai, xxxIII, 1.

Evangelio (1): Que los hijos de este siglo son mas prudentes en sus tratos y negocios que los hijos de la luz. Tiene, pues, artificio este animal para despedir de sí las pulgas cuando le molestan. ¿Mas de qué manera? Toma en la boca un ramillo, y metiéndose en el agua de algun rio ó de la ribera del mar, y retirándose del agua poco á poco hácia atrás, las pulgas, huvendo de la parte del cuerpo que se está mojando á la que está enjuta, proceden de esta manera, metiéndose ella poco á poco en el agua hasta llegar á ponérsele todas en la cabeza; la cual ella tambien de tal modo zambulle en el agua, que-no le queda mas que los ojos y la boca fuera. Entonces, saltando ellas en el ramillo que dijimos tener en la boca, suelta el ramo, y salta fuera del agua, libre ya de los enemigos que la fatigaban. Este artificio tan exquisito, ¿quién lo pudo enseñar á un animal bruto sino el Criador? Pues, Señor, ¿qué se os da á vos que las pulgas sean molestas á una zorra, pues ella es á nosotros tan molesta? Sí, da mucho, dirá él; porque aunque se me da poco por ese animalejo, va mucho en que los hombres, por este y por otros ejemplos, entienden cuán perfecta y cuán universal es mi providencia, pues no hay cosa tan pequeña á que no se extienda y que no provea de remedio, aunque sea tan pequeña como esa. De este instrumento con que la zorra pesca se sirve tambien el raton en otra materia diferente. Porque mete el rabillo en el alcuza del aceite que halla, y despues lame lo que con este artificio tan ingenioso pudo sacar de ella.

Mas tornando á la materia de los alimentos, no es menos admirable la manera en que se mantiene una cierta ave que monda los dientes del cocodrilo, entre los cuales

<sup>(1)</sup> Luc., xvi, 8.

se entremeten muchas briznas de la carne que ha comido, que le dan pena: y tal es la divina Providencia, que provevó à este animal de un mondadientes, que esde una cierta avecilla, la cual, abriendo él la boca, hace de un camino dos mandados, que es mondar á él los dientes, y mantenerse ella con lo que de ellos saca. ¿Hay mas amorosa, mas regalada y compendiosa Providencia que esta? ¡Oh admirable Dios en todas sus obras, el cual por tan extraño artificio provee á dos necesidades con una sola obra! Pues ¿qué diré de la manera que se mantienen unas aves, que ven muchas veces los que navegan para la India Oriental? La cual es, que van siempre en seguimiento de otras, y recogen en el pico los excrementos de las que siguen, y con él se mantienen. ¿Quién pudiera creer esto si no lo viera? El nombre de estas aves no pongo aqui. porque es conforme al manjar de que se mantienen.

Pues ¿qué diremos de las astucias de que el pulpo usa para buscar de comer? En el cual parece quiso el Criador representarnos las artes de los hombres que llamamos de dos caras, doblados, fingidos y disimuladores; porque este pez viene á pegarse en alguna peña que está en el agua, tomando el color de ella y encubriendo el suyo: entonces las sardinas y otros pececillos, como gente simple, engáñanse con aquel color mentiroso, y lléganse á él. Acude luego el traidor, y préndelas con aquellos sus ramales con que pesca. Y de aquí nació el proverbio de los latinos, los cuales dicen que los hombres falsos y engañadores tienen las condiciones de pulpos.

Otra astucia refiere Tulio de una ave (1), aunque está acompañada con fuerza y violencia. Porque dice él que hay una ave, por nombre platalea, la cual busca su manjar persiguiendo las aves que se zambullen en el mar; y

<sup>(1)</sup> Lib. II, de Nature Deorum.

cuando ellas salen llevando algun pez en la boca, las muerde en la cabeza tan réciamente que les hace soltar lo que llevan, con lo cual esta ave se mantiene. Y de la misma ave escribe él, que hinche el buche de algunas conchas del mar; y habiéndolas recocido en el buche, las viene à vomitar y escoge de ellas lo que es de comer. Mas olra cosa mas artificiosa refiere el mismo de las ranas marinas, las cuales se cubren con arena, y muévense junto al agua; y como los pececillos acometen à querer cebarse de ellas, descúbrense luego, y préndenlos, y de esta manera pescan y se mantienen. Lo cual todo nos declara la grandeza de aquella infinita sabiduría que tantos modos supo y pudo inventar, para mantener los animales que él crió.

Comun cosa y sabida es la que hace un jilguerito, el cual, estando preso sobre una tabla. y teniendo colgados de ella dos cubos pequeñitos, uno con agua, y otro con el grano que ha de comer, cuando tiene hambre sube con el piquillo el que tiene la comida, y cuando quiere beber, levanta de la misma manera el que tiene el agua. Mas otra cosa ví yo mas artificiosa que esta, porque el cubo del agua está vacío; mas en lo bajo está una arquilla llena de agua, y cuando él quiere beber, mete el cubillo en esta arquilla, y tantas vueltas le da con el pico, que finalmente coge agua, y entonces la sube á lo alto y bebe. ¿Pues quién no se maravillará? ¿quién no dará gracias al Criador, viendo en un tan pequeño cuerpecito una tal industria, que el Criador y la necesidad, maestra de todas las cosas, enseña?

Tambien el erizo con toda su pesadumbre sabe su artificio para abastecerse de mantenimiento. Porque hallando al pié de un manzano las manzanas caidas se revuelve en ellas, prendiéndolas con sus espinas, y así las lleva consigo, y de ellas hace depósito para mantenerse. Y si alguno le quiere empecer, enciérrase dentro de sus puas, y así se guarece con ellas del enemigo.

Mas admirable es la facultad y artificio que tiene un pez que se llama tremelga, el cual sabe defenderse y tambien mantenerse con dos propiedades extrañas que el autor de la naturaleza le dió. La una es, que metiéndose debajo del cieno hace adormecer los pececillos que se llegan á él, que es lo que se suele decir de los brujos; entonces este brujo marino sale debajo del cieno, y apodérase y mantiénese de ellos. La otra habilidad no es menos extraña. Porque siendo tocado con el anzuelo del pescador, tiene tanta virtud que por el sedal y por la caña sube hasta el brazo del pescador, y lo entorpece de tal manera, que él suelta la caña y el pez se va libre. En tanta variedad de cosas quiso el Criador mostrar su providencia.

No solamente les animales flacos, mas tambien los fuertes, se ayudan de sus industrias y artificios para buscar de comer. Del tigre, à quien ni faltan fuerzas, ni armas, ni ligereza, refiere Eliano que se va al lugar donde hay abundancia de monas, de cuva carne es él amigo, v tiéndese en el suelo debajo un árbol, á donde ellas suelen acudir, y pónese allí en figura de muerto, sin bullir consigo, ni parecer que respira. Ellas, estando en lo alto del árbol recelándose de él, envian delante una espía, para que acercándose algun tanto á él, vean si está vivo ó muerto; mas con tal tiento, que no se fian de él. Despues vuelve la espía segunda y tercera vez, acercándose algun tanto mas, hasta que del todo se persuade que está muerto. Y dando recado á las otras, descienden ellas sobre seguro, y saltan sobre él, triunfando alegremente de su enemigo. Entonces el muerto, viéndose cercado de la caza

que esperaba, á gran prisa resucita, y con dientes y uñas despedaza cuantas puede, y convierte sus fiestas en llanto, pagando ellas su loco atrevimiento.

### S II.

De los gatos, lobos y otros animales nocivos.

De este mismo artificio usan algunos gatos, grandes cazadores, porque en una huerta que yo ví se extendía uno de éstos entre los árboles y las legumbres, y se estiraba y tendía de tal manera que parecía muerto, y allí perseveraba sin bullirse, esperando su ventura. Enga-fiándose, pues, con esta figura las simples avecillas, llegábanse cerca de él sobre seguro, y entónces el ladron de un salto las apañaba y se las comía.

Y pues hice mencion del gato, tambien diré de él lo que cada día vemos; mas no todos notamos en esto el cuidado de la divina Providencia, que en infinitas maneras se nos descubre. Crió ella este animal para que defendiese nuestras casas y despensas de los daños y molestias de los ratones. Y todos vemos las industrias é instrumentos de uñas y ligereza que para esto tienen; y sobre todo esto, como ya dijimos (1), ven de noche, que es el tiempo de su caza. Y porque siendo este animal necesario para lo dicho, fuera inconveniente oler mal la casa con la purgacion de su vientre, él busca para esto sus rincones más apartados, y lo que ninguno de cuantos animales hay hace, con las uñas cava la tierra, y cubre lo que purgó. Y para ver si está bien cubierto aplica el sentido del oler, y si halla que todavía huele mal, torna otra vez

<sup>(1)</sup> Cap. x11, 1.

á escarbar y cubrirlo mejor. De modo que lo que Dios mandaba á los hijos de Israel (1) que hiciesen, cuando habitaban en el desierto, con una paletilla que tratan consigo, hace este animal, sin tener esa ley, ni ejemplo de otro alguno que tal haga. Esto vemos cada día, y no vemos el regalo de la divina Providencia para con el hombre, dando órden cómo tenga limpia su casa y libre de mal olor. Porque ya que le hacía este beneficio en darle este cazador que le limpiase la posada, no se lo diese por otra parte con este tributo de ensuciársela.

Pues las astucias y asechanzas que el gato tiene para cazar y para hurtar, cada día las vemos. Bien sabe él á veces quitar la cobertera de la olla que está recien puesta al fuego, y meter las garras, y sacar la carne, y huir con ella. Mas yo soy testigo de otra astucia que aquí diré. Andaba por cima del lomo de una pared en pos de una lagartija, la cual, huyendo de él, se metió debajo de una teja que acaso estaba allí boca abajo. ¿Qué hizo entónces? Hizo esta cuenta: si meto por aquí la mano hame de huir por la otra boca de la teja. Pues yo acudiré á eso. ¿Mas de qué manera? Puso la mano á la boca de la teja más estrecha, y por la más ancha metió la otra, y de esta manera, como por entre puertas, alcanzó la caza que buscaba. ¿Pues qué más hiciera si tuviera razon?

Extrañas son tambien las artes que tienen para mantenerse los lobos. Mas una sola contaré que escribe Eliano, la cual en parte responde á una cuestion que se suele poner, que es; ¿cómo hay tan pocos lobos pariendo la hembra muchos lobillos, habiendo por otra parte tantos carneros y corderos, no pariendo la oveja mas que uno, y matándose cada día tantos para nuestro mantenimiento? Dice, pues, este autor, que cuando no tienen que comer

<sup>(1)</sup> Deut., xxIII, 13.

los lobos, se juntan una cuadrilla de muchos de ellos y andan corriendo alrededor como en corro unos en pos de otros, y el primero que desvanecida la cabeza cae, viene á ser manjar de todos los otros; y esta es la causa de haber menos lobos, por comerse los unos á los otros. De donde se debe mucho notar el estilo de la divina Providencia; la cual impide por sus vías y caminos la multiplicacion de los animales que nos habian de ser perjudiciales y nocivos: como se ve en el parto del alacran, porque la hembra pare once huevos, de los cuales se come los diez y deja uno solo, el cual, despues de nacido, parece que no tiene tanta cuenta con el beneficio de la madre como con la muerte de sus hermanos; y así toma venganza de ella matándola y comiéndosela.

Ni es ménos ilustre testimonio de la divina Providencia lo que se cuenta de una ponzoñosísima culebra que se balla en el Brasil, que infaliblemente mata á quien muerde, si luégo no se corta el miembro donde mordió. Lo cual ordenó así el Criador para que por el remedio de este peligro nos declarase este cuidado de su providencia; la cual señaladamente se conoce con los remedios que provee para nuestros males. Y el remedio de éste es haber criado esta mala bestia con una manera de campanilla en la cabeza, para que el sonido de ella avise á los descuidados de este peligro, Pues ¿quién no reconoce aquí el cuidado de la divina Providencia, así en el remedio de nuestros peligros como en la diversidad de los medios que inventa para esto? Y de la vibora dice san Basilio que se rasga el vientre cuando pare. Y de la leona dice, que con sus uñas rompe tambien su vientre al tiempo del parto. De esta manera el Criador, por una parte conserva las especies de las cosas, y por otra da órden para que, como se suele decir, de los enemigos los ménos.

Mas dirá alguno (1): ¿para qué crió él estas especies de animales enemigos de la naturaleza humana? Este era el argumento de Epicuro, que negaba la Providencia, como refiere Tulio diciendo: «Si Dios crió todas las cosas por amor del hombre, ¿para qué crió las viboras? » A esto se responde que en una perfecta república tambien hay horcas, y cárceles, y azotes y verdugos, para castigo de los malhechores; y no era razon que en la gran república de este mundo, en que preside Dios, faltasen yerdugos y ejecutores de su justicia. Y así castigó á los hijos de Israel (2) en el desierto, enviándoles serpientes que los mordiesen, porque ellos tambien mordían con lenguas de maldecientes á los ministros que Dios les había dado. Y á los egipcios (3) castigó con langostas, y moscardas, y mosquitos que cruelmente los herían; y así crió grandes ballenas en el mar, y grandes y espantosos dragones en la tierra, de cuva grandeza tratan muchas historias. Lo cual hizo para mostrar la grandeza de su poder, y poner con ella pavor y miedo á los corazones humanos, y declararnos cuán grande mal sería venir á parar en las gargantas del (4) dragon infernal, que con su cola trajo en pos de si la tercera parte de las estrellas del cielo.

Y volviendo al propósito del mantenimiento de los animales, vemos cuanta diversidad hay así en ellos como en las facultades que el Criador les dió para buscarlo. En lo cual maravillosamente replandece la sabiduría de su providencia, porque si todos tuvieran un mismo manjar y una manera de habilidad para buscarlo, no pareciera esto cosa tan admirable; pero siendo tantas las diferencias

<sup>(1)</sup> Manichæi, contra quos Aug. de Gen. con. Manich. fib. 1. cap. 6.

<sup>(2)</sup> Núm., 21, 6.

<sup>(3)</sup> Exod., viii, ix, x.

<sup>(4)</sup> Apocal., viii, 12, et xii, 4.

de manjares, y tantas y tan diversas las facultades é instrumentos de los miembros para buscarlos, es cosa que á cada paso está gritando y predicando el cuidado y la sabiduría de esta suma Providencia, y provocándonos á la admiracion y reverencia de ella. Vemos, pues, que entre los animales, unos buscan su manjar en la tierra, otros en el agua, y otros en el aire; y de éstos unos se mantienen de sangre, otros de yerba, otros de grano y otros de otras cosas sin cuento. Pues á todos ellos formó el Criador con tales cuerpos y miembros, que les sirviesen para buscar su manjar. Porque al leon, y al tigre, y à otros semejantes crió con dientes y uñas muy fuertes, y con ligereza para seguir la caza, y con ánimo esforzado v generoso para no temer los peligros, ni las fuerzas ajenas; como lo tiene el leon, de quien dice Salomon (1): El leon, que es el más fuerte de las bestias, no teme el encuentro de nadie. Pues éste con sus cachorros sale de noche, como dice el Salmo (2) bramando para robar, y pedir à Dios que le dé de comer. Y conforme à esta generosidad tiene esta propiedad, que como gran señor no come de la caza que el día ántes le sobró. De quien escribe Eliano (3) que despues que por la edad está flaco y pesado, y así inhábil para cazar, sale con sus cachorros, y espéralos en cierto puesto, y ellos traen al padre viejo la caza que hallaron: el cual los abraza cuando vienen y les lame la cara en señal de agradecimiento y amor. Y despues de este amoroso recibimiento asiéntanse todos à comer de la caza. Pues ¿qué más hicieran si tuvieran razon como los hombres? Y aun en esta piedad los sobrepujan; pues muchos hijos vemos muy escasos é inhuma-

<sup>(1)</sup> Prov., xxx, 30.

<sup>(2)</sup> Psalm., ciii, 21.

<sup>(3)</sup> Elian. lib. 2.

nos para con sus padres pobres y viejos. Lo cual no cabe aun entre animales fieros.

Resplandece tambien el artificio de la divina Providencia en las habilidades é instrumentos que dió à las aves de rapiña para cazar y buscar con esto su mantenimiento. En las cuales es muy artificioso el pico, y muy diferente del de las otras aves mansas. Porque la parte superior de él es aguda y corva para hincar en la carne, y sacar los pedazos de ella; y la inferior es como una navaja, y viene á encontrarse y encajarse en la más alta, y así corta y troncha lo que el pico de la parte superior le. vanta. Pues ¿quién podrá imaginar que una cosa tan proporcionada y tan acomodada, para este oficio se hizo acaso, y no con grande artificio? Lo cual aun parece más claro con la correspondencia de todas las otras facultades é instrumentos, que para esto sirven, como son las ufias tan agudas y recias para prender la caza, y tambien para retenerla, cerrándose las uñas delanteras con la trasera, para tenerla tan apretada que no se les pueda ir. Tienen otrosi gran calor en el estómago para que el hambre las haga más codiciosas y ligeras para la caza. Tienen tambien un corazon animoso y confiado; pues un halcon zahareño en muy pocos dias se hace tan doméstico y tan fiel, que lo enviais á las nubes en pos de una garza, y le llamáis y mandáis que os venga á la mano, y así lo hace. Porque como el Criador formó estas aves no sólo para que ellas se mantuviesen, sino tambien para que ayudasen á mantener y recrear al hombre como lo hacen los azores, tales armas, y tal ánimo, y tal confianza les había de dar. Y porque no dió esta al milano aunque no le faltan armas y alas, abátese á los flacos pollicos, porque no tiene corazon para más: representando en esto la bajeza de los hombres villanos y pusilánimes, los cuales, siendo tan cobardes para con los que algo pueden, son cruelísimos para los que nada pueden, agraviando á los pobres, y manteniéndose de su sudor.

A los buitres tambien, que se mantienen de carne, dió el Criador un maravilloso instinto (1) con que adivinan los estragos y muertes de hombres, de cuyas carnes se mantienen; y así siguen los ejércitos, sintiendo la matanza que ha de haber en ellos. Y lo que es cosa más admirable, de cincuenta millas huelen los cuerpos muertos, como dice el Comentador, libro segundo de Anima.

## S III.

## Prosigue la misma materia.

En las cigüeñas nos presentó el Criador una perfectísima imágen de piedad de padres para con sus hijos, y de hijos para con sus padres. Porque los padres, ademas de mantener sus hijos en el nido, como hacen las otras aves, usan de esta piedad con ellos, que cuando arde el sol de manera que podría ser dañoso á los hijuelos tiernecicos, extienden ellos sus alas, en las cuales reciben los rayos del sol, y hácenles con esto sombra, siendo para sí crueles, por ser para los hijos piadosos. En lo cual nos representan aquellas piadosas entrañas y amor del Padre Eterno para con sus espirituales hijos, á quien el Salmista (2) atribuye esta misma piedad, diciendo que con sus espaldas les hará sombra, y recogerá y guardará debajo de sus alas. Y no ménos representan la grandeza de la caridad del Ilijo de Dios, el cual recibió en sus sacratísimas espaldas los azotes que nuestras culpas merecían,

<sup>(1)</sup> Ambr. in Exam. lib. v, cap. xxIII.

<sup>(2)</sup> Psalm., xxxv, Lx, LxII.

pagando, como él dijo (1), lo que no debía. Pues esta caridad que tienen las cigüeñas para con sus hijos cuando son chiquitos, tienen los hijos para con sus padres cuando son viejos é inhábiles para buscar de comer. Porque pagan en la misma moneda el beneficio que recibieron, manteniendo sus viejos padres en el nido con todo cuidado. Y cuando es necesario mudarse para otra parte, los buenos y agradecidos hijos, extendiendo sus alas, toman á los viejos encima, y múdanlos para el lugar donde han de morar. En lo cual tambien nos representan la caridad y misericordia de aquel soberano Padre para con sus hijos, de quien el Profeta dice (2): Que así como águila extendió sus alas, y los trajo sobre sus hombros.

Las aves que se mantienen de grano ó de verba, como á la gallina y otras tales, dióles los picos agudos, que les sirven, no sólo de comer con ellos, sino tambien de armas cuando pelean unas con otras; v los piés con dedos v uñas para escarbar con ellos, y desenterrar el grano debajo de la tierra. Mas, por el contrario, á las que buscan su manjar en el agua, como los cisnes, y ánades, y patos, dióles los piés extendidos, como una pala de remo, con que maravillosamente reman y nadan, estribándose con las plantas en el agua, y pasando con el cuerpo adelante. De donde el arte, imitadora de la naturaleza, aprendió á remar: porque primero fueron estos remos naturales que los artificiales. Formó tambien el pico de otra manera, no agudo, sino llano como una pala, y con unos dientezuelos como de sierra, para que los peces que son lisos y deleznables se entretuviesen y prendiesen en ellos.

A las aves que tienen las piernas grandes diéronseles tambien los cuellos grandes, para que fácilmente alcan-

<sup>(1)</sup> Psalm., LXVIII, 5.

<sup>(2)</sup> Deut., xxxII, 11.

zasen el manjar de la tierra. Y lo mismo se hizo con los animales que son altos de agujas, como son los camellos, à los cuales se dió el pescuezo grande para que pudiesen facilmente buscar su pasto en la tierra (1). Y otra cosa noté en ellos, que teniendo los hombres v todos los brutos dos junturas principales en las piernas, una en las rodillas y otra en el cuadril del muslo, estos animales, por ser muy altos, tienen tres, repartidas de tal manera, que parecen sus piernas como hechas de goznes: así las doblan y encogen para bajarse á recibir la carga, ó para tenderse en la tierra cuando quieren dormir. Mas porque el elefante es mucho mas alto, y no convenía darle pescuezo lan grande con que pudiese llegar à pacer, diósele en lugar de él aquella trompa de carne ternillosa, de la cual se sirve como de una mano, no solo para comer, sino tambien para beher, porque es ella hueca por dentro, y por ella agota un pilar de agua, v á veces por donaire rocía con ella à los circunstantes.

De la fábrica de las piernas de este animal se maravilla san Basilio, considerando cuán acomodadas son para sostener el peso de aquel tan grande cuerpo. Porque son como unas fuertes columnas, proporcionadas para sostener aquella tan grande carga, y en lo bajo de los piés no tiene coyunturas y repartimiento de huesos, para mayor firmeza. De aquí es que los vemos en las batallas llevar sobre sí castillos de madera, que parecen torres animadas ó montes hechos de carne, y arremeter con toda esta carga con tan grande ímpetu en las haces enemigas, y pelear animosamente por los suyos. Y es cosa de admiración ver, que con ser este animal tan grande y tan poderoso, viene á ser sujeto y obediente al hombre; de modo que si lo enseñamos, aprende, y si lo castigamos, sufre.

<sup>(1)</sup> Ambr. lib. vI, Exám. c. v.

En lo cual se ve haberlo Dios criado para servicio del hombre, por haber sido criado el hombre á imágen de Dios. Y con todo este servicio vive trescientos años y más. Hasta aquí Basilio.

Tiene tambien una natural vergüenza, por la cual usa de la hembra en lugar escondido; y si acaso alguno por allí pasa, recibe tan grande enojo que lo hace pedazos. Y con todo esto tiene otros nobles respetos. Cuentan los que vienen de la India Oriental una cosa notable de este animal. Cuando él anda en celos está bravísimo. Yendo, pues, por una calle con este furor, encontró con un niño de teta, el cual tomó con la trompa, y púsolo encima de un tejado para librarlo del peligro. El cual niño, lloraba y daba gritos por verse en aquel lugar. Entónces el elefante, apiadado del niño, dió la vuelta, y tomólo con la misma trompa, y tornólo á poner en el mismo lugar donde estaba. Tan grande es el sentido que puso el Criador en este animal, porque así estaba más hábil para el servicio del hombre. Otras cosas extrañas se cuentan de él de que están llenos los libros de diversos autores donde las podrán ver los que quisieren, porque para mi propósito lo dicho basta.

Al águila tambien, porque su naturaleza es volar en altanería como reina de las aves, que habita en lo más alto, proveyó el Criador de una singular vista, para que de allí vea la caza de que se ha de mantener. Y así dice de ella el mismo Criador al santo Job (1), que mora entre los peñascos y en los altos riscos, adonde nadie puede llegar, y desde ahí ve la caza que está en lo bajo. Ni le falta industria juntamente con la fuerza para la caza; porque si acierta á tomar una tortuga ó galápago, súbelo muy alto en las uñas, y déjalo caer sobre alguna piedra

<sup>(1)</sup> Job, xxxix, 28 y 29.

para que allí se le quiebren las conchas, y ella pueda despedazarlo á su salvo. Y áun se escribe, que por esta ocasion murió el insigne poeta Esquiles; porque siendo él calvo, y teniendo la cabeza descubierta, un águila, creyendo que era alguna piedra, dejó caer el galápago sobre ella, y de esta herida murió.

Sirve tambien para el mantenimiento, no solo de las aves de rapiña, sino mucho más de los hombres, la caza. Por donde aquel santo Patriarca quería más á su hijo Esaú (1), que à Jacob, porque comia de la caza que él le traia. Y así, queriendo darle su bendicion, le mandó que tomase su arco y su aljaba, y fuese á caza, y de lo que matase le hiciese una comida al modo que el mozo sabía, para que acabando de comer le diese su bendicion. Pues para esta caza sirven grandemente muchas diferencias de perros; que el Criador para esto crió, sin que los cazadores le den por eso muchas gracias. Mas así como hay muchas diferencias de cazar, así las hay tambien de perros. Porque hay lebreles de hermosos cuerpos y generosos corazones que acometen á las fieras; hay galgos, no menos hermosos y ligeros, que siguen las liebres; hay otros más viles que toman conejos; hay mastines que sirven para la guarda de los ganados; hay sabuesos que con la viveza de su olor descubren las fieras, y las hallan despues de heridas; hay perdigueros que con el mismo olor hallan las perdices de tal manera, que no les falta más que mostrarlas con la mano; hay perros de agua que nadando entran por las lagunas á sacar el ave que heristeis, y os la traen à la mano. Pues todas estas especies de animales formó el Criador con estas habilidades para ayuda del mantenimiento de los hombres, ademas de las aves de rapiña que tambien le sirven para esto. Porque ya que

<sup>(1)</sup> Gen., xxv, 28 y 29.

crió la caza para mantenimiento del hombre, tambien había de proveer de instrumentos con que la pudiese cazar.

## S IV.

Lealtad admirable de los perros y confusion de la ingratitud del hombre.

Mas va que la necesidad del mantenimiento nos obligó à tratar de los canes, añadiré aquí otra cosa, la cual servirá, no para todos, sino para solos aquellos que anhelan à la perfeccion de la vida cristiana, la cual vi representada tan al propio en un lebrel, que no había más que saber, ni que desear. Porque en él vi estas tres cosas que diré. La primera, que nunca jamas por jamas se apartaba de la compañía de su señor. La segunda, que cuando alguna vez el señor mandaba á alguno de sus criados que lo apartasen de él, gruñía y aullaba, y si lo tomaban en brazos para apartarlo, perneaba con piés y manos, defendiéndose de quien esto hacía. La tercera cosa que vi fué, que caminando este señor por el mes de agosto, andadas ya tres leguas antes de comer, iba el lebrel carleando de sed. Mandó entonces el señor á un mezo de espuelas que lo llevase por fuerza á una venta que estaba cerca y le diese de beber. Yo estaba presente, y vi que à cada dos tragos de agua que bebía volvía los ojos al camino, para ver si el señor parecía. De modo que áun bebiendo no estaba todo donde estaba, porque el corazon, los ojos y el deseo estaban con su amo. Mas en el punto que lo vió asomar, sin acabar de beber, y sin poder ser detenido un punto, salta, y corre para acompañar á su señor. Mucho había que filosofar sobre esto. Porque el Criador no sólo formó los animales para servicio de nuestros cuerpos, sino tambien para maestros y ejemplos de nuestra vida: como es la castidad de la tórtola, la simplicidad de la paloma, la piedad de los hijos de la cigüe-fa para con sus padres viejos; y otras cosas tales. Mas volviendo á nuestro propósito, si el amador de la perfeccion tuviere para con su Criador estas tres cosas, que este animal tan agradecido tenía para con el señor que le daba de comer por su mano, habrá llegado á la cumbre de la perfeccion.

Entre las cuales la primera es, que nunca se aparte de él, sino que todo el tiempo cuanto humanamente le sea posible ande siempre en la presencia de él, de modo que ni jamas lo pierda de vista, ni pierda la union actual de mespíritu con él. haciendo á su modo en la tierra lo que hacen los ángeles en el cielo, que es estar siempre actualmente amando, y reverenciando, y adorando, y alabando aquella soberana Majestad. Si esto hiciere, habrá llegado à la última perfeccion y felicidad de la vida cristiana. Esta perfeccion pedía san Agustin (1) á nuestro Señor en una de sus meditaciones por estas devotísimas palabras: «En ti, Señor, piense vo siempre de día, en ti sueñe durmiendo de noche, á tí hable mi espíritu, v contigo platique siempre mi alma. Dichosos aquellos que ninguna otra cosa aman, ninguna otra quieren, v ninguna otra saben pensar, sino á tí. Dichosos aquellos, cuya esperanza eres tú, y cuya vida es una perpétua oracion. » Esta es, pues, la primera obra de perfeccion que nos enseña aquel animal, que nunca se apartaba de su señor.

La segunda es, que como este animal sentía tanto el apartamiento de él, así el amador de la perfeccion sienta mucho todo aquello que lo aparta de esta felicísima union

<sup>(1)</sup> August. Medit. c. 35 et 37.

con Dios, como lo sentía el bienaventurado san Gregorio. Papa: el cual, viendo que las ocupaciones del oficio pastoral le divertian algun tanto de esta actual union con Dios, se lamenta v queja de sí mismo en el principio de sus diálogos, por estas palabras: (1) «La miserable de mi alma, lastimada con la herida de las ocupaciones que consigo trae el oficio pastoral, acuérdase de aquella vida quieta de que gozaba en el monasterio: como entónces tenía debajo de los piés todos los bienes de esta vida, como estaba más alta que todas las cosas que ruedan con la fortuna: como no sabía pensar más que en las cosas del cielo: como deseaba la muerte, que á todos es penosa, por ir á gozar de la vida eterna. » Véis, pues, aquí expresada la segunda cosa que este can nos representa, cuando aullaba y perneaba, porque le apartaban de su señor. Mas la tercera es la más ardua, y en que está toda la fuerza de este negocio: la cual es, que así como este can renunció el gusto que recibía en el beber, por no perder un punto de la compañía de su señor, así el perfecto siervo de Dios ha de cortar por todos los gustos, y afecciones, y cuidados, y codicias, y negocios, y ocupaciones demasiadas que le sueren impedimento de esta beatísima union, si no fuere cuando la obediencia, ó la necesidad de la caridad le obligare à ello, y aun en este tiempo ha de trabajar todo lo posible por no apartar los ojos del alma de la presencia de su señor. Esta tercera cosa muestra David (2) que hacía cuando decía: Que había renunciado su alma todas las consolaciones de la tierra, y ocupándose en pensar en Dios, con cuya memoria había recibido tan grande consolacion, que su espíritu desfallecía con ella. Esto es propiamente morir al mundo, para vivir à Dios: esto es

<sup>(1)</sup> Greg. in proem. dialog.

<sup>(2)</sup> Psalm. LXXVI, 4.

dejarlo todo, para hallarlo todo en solo él. Y si esto hacía este can por un pedazo de pan que recibía de la mano de su señor, ¿qué será razon hagas tú, hombre desconocido, por aquel Señor que te crió á su imágen y semejanza, y te conserva con el beneficio de su providencia, y te redimió con su misma sangre, y te tiene aparejada su gloria, si no la perdieres por tu culpa?

Y ya que en este capítulo señalamos todas las especies de canes, no puedo dejar de maravillarme de la suavidad y regalo de la Providencia divina en haber criado otra especie muy diferente de canes, que son perricos de falda: los cuales nadie puede negar haber sido criados por la mano del Criador. Porque dado caso que un individuo se engendre de otro individuo, como un can de otro can, mas lal ó la lespecie de canes, ó de otros animales, sola la omnipotencia de Dios puede criar. Pues ¿ qué mayor indicio de aquella inmensa bondad y suavidad que haber querido criar esta manera de regalo de que se sirven las reipas y princesas, y todas las nobles mujeres. Porque este animalico es tan pequeño, que para ninguna otra cosa sirve de las que aquí hemos referido, sino para esta sola. De modo que así como él crió mil diferencias de hermosísimas flores, y perlas, y piedras preciosas, muchas de las cuales para ninguna cosa mas sirven que para recrear la visla, y darnos noticia de la hermosura del Criador; así crió esta especie de animalillos para una honesta recreacion de las mujeres. Porque como ellas hayan sido formadas para regalar y halagar los hijitos que crian, cuando estos les faltan, emplean este natural afecto en halagar estos cachorrillos. Los cuales tienen lanta fe con sus señoras, que no se quieren apartar de ellas, y sienten mucho cuando van fuera de casa, y alégranse y hácenles grande fiesta cuando vuelven, y búscanlas por toda la casa cuando desaparecen, y no descansan hasta las hallar. Por lo cual me dijo una muy virtuosa y noble señora que una cachorrilla que tenía, la confundía, viendo que no buscaba ella con tanto cuidado á Dios como la cachorrilla á ella. Veía, pues, el Criador que el corazon humano no podía vivir sin alguna manera de recreacion y deleite; y porque esta inclinacion, que es muy poderosa, no lo llevase á deleites ponzoñosos, crió infinitas cosas para honesta recreacion de los hombres; porque recreados y cebados con ellas, despreciasen y aborreciesen todas las feas y deshonestas. Y con esto daremos fin á este primer capítulo del mantenimiento de los animales.

### CAPÍTULO XV.

DE LAS HABILIDADES QUE LOS ANIMALES TIENEN PARA CURARSE EN SUS ENFERMEDADES.

Como los cuerpos de los animales sean compuestos de los cuatro elementos, y tengun en ellos cuatro cualidades contrarias, que son frío y calor, humedad y sequedad, necesario es que sean mortales y sujetos á diversas enfermedades como los nuestros. Porque en destemplándose un poco la proporcion que entre sí tienen estas cuatro cualidades, en la cual consiste la salud, luego se sigue la enfermedad. Los hombres para remedio de sus dolencias tienen razon, y con ella han descubierto con muchos trabajos y experiencias la ciencia de la medicina. Mas como esta razon falte á los brutos, suplió esta falta aquella perfectísima Providencia, la cual aunque resplandezca mucho en todas las cosas que hasta aquí hemos dicho, pero mucho más claramente se ve en ésta; pues saben los animales por especial instinto de Dios más de lo que los hom-

bres han alcanzado con estudio y trabajo de muchos años; pues muchas enfermedades hay á que los médicos no han hallado remedio, y ninguna padecen los animales para que no lo hallen, por ser guiados y enseñados por mejor maestro. Por lo cual no es de maravillar que ellos fuesen nuestros maestros en algunas medicinas que de ellos aprendimos. La virtud de la celidueña para curar los ojos nos enseña la golondrina, la cual, enseñada por su Criador, busca esta verba para curar los ojos enfermos ó ciegos de sus hijuelos; y la del hinojo, que sirve para lo mismo, aprendimos de las serpientes, que con ella curan los suvos. La medicina tan comun de los clisteles nos mostró la íbis, ave semejante á la cigüeña, la cual, sintiendo cargado su vientre, hinche el pico de agua salada, y esta le sirve de clistel con que se purga. La sangría aprendimos del caballo marino, que en lengua griega se llama hypopótamo, el cual, sintiéndose enfermo, váse á un cañaveral recien cortado, y con la punta más aguda que halla, sángrase, como refiere Plinio, en una vena de la pierna. Mas ¿qué remedio para no desangrarse del todo? Creo que todo nuestro ingenio no sabrá dar remedio á esto: mas sábelo este animal, enseñado por aquella suma Providencia que en nada falta. Porque vase à revolcar en algun cenagal, y el cieno que en la herida se le pega le sirve de venda para detener la sangre. Pues ¿ qué otro maestro enseñó al puerco, estando enfermo, irse á la costa del mar á buscar un cangrejo para curar su enfermedad? ¿ qué otro enseñó á la tortuga, cuando comió alguna víbora, buscar el orégano para despedir de sí la ponzoña? Y lo que es más admirable, ¿ quién otro enseñó á las cabras monteses de Candía comer la verba del dictamo para despedir de si la saeta del ballestero? Si fuera para curar la herida, no me maravillara tanto: mas que haya verba poderosa para despedir del cuerpo un palmo de saeta hincada en él, esto es obra del Criador, que quiso proveer de remedio á este animal tan acosado de los monteros.

Pues el perro, cuando está muy lleno de humor colérico, si no se cura, viene á rabiar; mas la divina Providencia, que de él y de nosotros tiene cuidado, le enseñó una verba que nace en los vallados, la cual le sirve de muy fino ruibarbo; pues por ella despide por vómito cuanta cólera tenia. Y si recibe alguna herida, no tiene necesidad de más emplasto que de su lengua; porque si con ella alcanza á lamerla, no há menester más cirujano. La comadreja, herida en la pelea que tiene con los ratones, se cura con la ruda: los jabalíes con la vedra. El oso, hallándose enfermo por haber comido una verba ponzoñosa, que se llama mandragora, se cura comiendo hormigas. ¿Quién pudiera creer que un animal de tan grande cuerpo se pudiera curar con cosa tan pequeña, como son las hormigas? Mas en todas las cosas, por pequeñas que sean, puso el Criador su virtud, el cual nada hizo de balde. Ni al dragon, con ser animal tan aborrecible y dañoso, dejó sin medicina; porque, sintiéndose enfermo, en lugar de ruibarbo se cura con el zumo de las lechugas silvestres. Y no es ménos dañoso ni fiero el leon pardo, el cual tiene por medicina el estiércol humano. Mas limpia medicina es la de las perdices, y grajas, y palomas torcaces, que se curan comiendo las hojas del laurel. Todo lo susodicho es de Plinio en el libro octavo.

De los perros dice Alberto Magno que cuando sienten en sí lombrices, se curan comiendo el trigo en berza. Y el mismo dice que la cigüeña, sintiéndose herida, se pone orégano en la llaga, y así sana. Por estos ejemplos entenderemos que el Criador ninguna enfermedad de animales dejó sin remedio; pues todas sus obras son acabadas y perfectas. Las comunes yerbas con que se curan los hombres son agarico y ruibarbo; mas los animales para cada enfermedad tienen su propia yerba ó medicina; porque esta variedad de remedios descubre más la sabiduría del Protomédico del mundo. Ni tampoco es cosa nueva, sino muy cotidiana, buscar los gatos otras yerbas con que se purgan y alivian cuando se hallan cargados y dolientes.

El leon, por sus grandes fuerzas (1), y el delfin del mar, por su gran ligereza, se llaman reyes; aquél de los animales de la tierra, y éste de los peces del mar. Y ambos ordenó la divina Providencia que tuviesen una misma medicina para curarse. Porque el leon, cuando adolece, se cura comiendo la carne del simio de la tierra, y el delfin con otro linaje de simio que hay en el mar. La osa tambien, como refiere san Ambrosio (2), cuando está herida busca una yerba, que en lengua griega se llama plomos, y con sólo tocar la herida con ella, sana. Ni tampoco había de faltar á la raposa medicina para curarse, pues tanto sabe en otras cosas: y ésta, dice el mismo santo, que es la goma del pino, con la cual cura su dolencia.

# S ÚNICO.

Del instinto especial para prevenir los peligros algunas aves y peces.

A este propósito de la medicina pertenece la mudanza de los lugares, que, así las aves como los peces, buscan para conservacion de su salud. En un cierto paraje de Portugal, vecino al mar, que se llama Nuestra Señora do

<sup>(1)</sup> Elianus., lib. II.

<sup>(2)</sup> Exam., lib. vi, c. IV.

Cabo, se junta por el mes de setiembre una gran muchedumbre de diversas avecillas, para pasar al Africa, á tener allí el invierno más templado. Y por esta ocasion acuden allí los cazadores, y con poca industria toman gran número de ellas. Y es cosa para notar, que, como buenos y fieles compañeros, se esperan unas á otras para hacer juntas aquella jornada. Y pasado el invierno, huyen de los calores de Africa y vuelven á los aires más templados de España.

Lo mismo hacen en su manera muchas diferencias de peces en el mar, mudando lugares, especialmente cuando van á desovar; porque para esto son necesarios mares y cielos y aires más benignos. Y para esto se juntan y concurren de diversas partes muchas diferencias de peces, y todos caminan juntos, como un grande ejército, y van al mar Euxino, que está á la banda del Norte, para pasar allí ellos con sus hijos el verano más templado. Sobre lo cual exclama san Ambrosio diciendo (1): ¿ quién enseñó á los peces estos lugares y estos tiempos, y les dió estos mandamientos y leyes? ¿quién les enseñó esta órden de caminar, y les señaló los tiempos y términos en que habían de volver? Los hombres tienen su emperador, cuyo mandamiento esperan, y él envía sus edictos y provisiones reales para que toda la gente de guerra se junte tal dia en tal lugar, y con todo esto, muchos de los llamados faltan. Pues ¿ qué emperador dió à los peçes este mandamiento? ¿ qué maestro les enseñó esta disciplina? ¿ qué adalides tienen para andar este camino sin errar? Reconozco en esta obra quién sea el emperador, el cual, por disposicion divina, notifica á los sentidos de todos estos animales este su mandamiento, y sin palabras enseña á los mudos la órden de esta disciplina, porque no sólo pe-

<sup>(1)</sup> Ambr. lib. v. cap. 10.

netra y llega su providencia á las cosas grandes, sino tambien á las muy pequeñas. Hasta aquí san Ambrosio.

El mismo Santo (1) refiere otra cosa memorable, con la cual se declara más esto que acabamos de decir, que es no haber cosa tan pequeña, que esté privada de este beneficio de la divina Providencia. Dice, pues, él, que el erizo del mar, que es un pequeño pececillo, en tiempo de bonanza, por el instinto que le dió el Criador, conoce que ha de haber tormenta, y así se repara para ella. Mas ¿de qué manera? ¡Oh maravillosa virtud del Criador! Lástrase en este tiempo, tomando una piedra en la boca para que no puedan tan fácilmente las ondas jugar con él de una parte á otra. Lo cual, viendo los marineros, entendiendo por este pez lo que por sí no alcanzaban, se reparan ellos tambien, y aperciben las áncoras con todo lo demas para contrastar á la tormenta. Pues ¿qué matemático, qué astrólogo, qué caldeo puede así conocer el curso de las estrellas y los movimientos y señales del cielo como este pececillo? ¿Con qué agudeza de ingenio alcanzó esto, ó de qué maestro lo aprendió? ¿quién fué el intérprete de este agüero? Muchas veces los hombres por las mudanzas de los aires adivinan la de los tiempos, y muchas veces se engañan; mas este erizo nunca se engaña, ni son falsas las señales que lo mueven. Pues ¿ por qué vía alcanzó este pez tanta sabiduría, que adivine las cosas venideras? Pues cuanto este animalillo es más vil, tanto más nos declara que este conocimiento le fué dado por la divina Providencia. Porque si ella es la que viste con tanta hermosura las flores del campo, si ella dió aquella tan grande habilidad à las arañas para tejer su tela, ¿ qué maravilla es haber dado á este pececillo conocimiento de lo que está por venir? Porque de ninguna cosa se olvida, ninguna hay que

<sup>(1)</sup> Eod. lib. cap. 9.

no provea. Todo lo ve aquel que todo lo provee. Todas las cosas hinche de su sabiduría el que todas las hizo con suma sabiduría. Lo dicho es de san Ambrosio.

Bien sé que las aves tambien adivinan las tormentas: porque los cuervos marinos y las gaviotas, que huelgan naturalmente con el mar alto, adivinando la tempestad, como este erizo, se acogen á la plava, donde están más seguras. Y las garzas tambien que huelgan con las lagunas de agua de cuyos peces se mantienen, barruntari las grandes lluvias v tempestades del aire, de las cuales se libran volando sobre las nubes, donde está el cielo y aire sereno. Mas con todo esto hice más caso del ejemplo de este erizo; porque cuanto este pececillo es más vil, y más artificioso el medio por donde se repara, tanto más nos descubre la sabiduría y providencia del Criador; el cual quiere que en todas las cosas le veamos, y reverenciemos, y glorifiquemos, como lo hacen aquellos espíritus soberanos, que perpetuamente están alabando al Criador, diciendo que los cielos y la tierra están llenos de su gloria; porque todo cuanto en ellos hay, son obras de su mano, testigos de su gloria, predicadores de sus alabanzas, y todas nos descubren la bondad y sabiduría y providencia suva, la cual es tan universal y tan perfecta, que á ninguna criatura, por pequeña que sea, falta; con lo cual nos convidan á amar, servir y glorificar al que por tantas vías se nos quiso dar á conocer.

#### CAPÍTULO XVI.

DE LAS HABILIDADES Y ARMAS QUE LOS ANIMALES TIENEN PARA DEFENDERSE.

Dicho de la cura de los animales, síguese que digamos de las armas y habilidades que tienen para defenderse. Porque todos ellos generalmente tienen armas ofensivas v desensivas, y otras artes ó habilidades que les sirven de armas, no de una manera, sino de muchas y diversas. Porque à unos provevó el Criador de uñas, dientes y picos revueltos; à otros de pezuñas, como las que tienen los caballos; otros tienen armas defensivas, como son las de algunos, que tienen los cueros tan duros, que apénas les pasará un dardo; otros tienen conchas como las tortugas v galápagos, y algunas serpientes, y dragones, y ballenas, v otras grandes bestias del mar. Tales son las conchas de aquella gran bestia, que la Escritura llama Leviatan, cuyas armas tan particularmente describe en el libro de Job (1) el mismo Señor que se las dió, diciendo: Su cuerpo es como un escudo de acero guarnecido con escamas tan juntas unas con otras, que ni un poco de aire entra por ellas. No hace más caso del hierro, que de las pajas; ni del acero, que de un madero podrido. No lo hará huir ningun ballestero, y las piedras de la honda son para él una liviana arista, y los golpes del martillo son para él una paja liviana, y él hará burla de la lanza que viene por el aire blandiendo. Estas y otras armas dió el Criador á esta bestia fiera que allí nos representa, para mostrar, así en las cosas grandes como en las pequeñas, la grandeza de su poder y sabiduria.

<sup>(1)</sup> Job., xLI, 6 y 7.

Mas en cuerpo pequeño son de extrema admiracion las armas defensivas que dió á la langosta del mar y al labogante, porque estos nombres tienen en Portugal. Están estos peces vestidos de un arnes trenzado, hecho de una concha dura, y está tan perfectamente acabado, que en todas las herrerías de Milan no se pudiera hacer mas perfecto. Solos los ojos era necesario estar descubiertos para ver: mas encima de cada uno está por guarda una como punta de diamante labrado, para que nadie pueda llegar à ellos sin su daño. Y tiene más otra ventaja à nuestros arneses, que es estar la concha de encima sembrada de abrojos y puntas agudas, para que ningun pez le pueda morder, sino lastimándose la boca. Y porque era necesario tener algun secreto lugar por donde despidiesen los excrementos, para estos tienen una compuerta tan ajustada y tan apretada, que ninguna agua pueda entrar por ella. Y porque estas armas eran pesadas para la ligereza del nadar, suplió el Criador esta falta con darles doce remos, seis por banda, con los cuales maravillosamente cortan las aguas y nadan. Ni porque les dió estas armas defensivas, les negó las ofensivas; porque tienen dos brazos con dos tenezas al cabo de ellos, que ellos abren y cierran á su voluntad, y con ellas prenden lo que quieren. Y porque nada les faltase de lo necesario, las dos piezas de estas tenazas ó garras no son lisas, sino á manera de sierra tienen sus dientecillos para que el pez que prendieren no pueda escaparse de ellas. Y con estas garras llegan el manjar á la boca, y comen de la manera que comemos nosotros, sirviéndose de las manos para esto: lo cual ninguno de los peces, ni aun de los otros animales hace, quitados los simios aparte, porque todos los otros se sirven de sola la boca para comer ó pacer; mas este llega con las manos el manjar á la boca : lo cual vemos cada día, no sin admiracion, en los cangrejos, que como son semejantes á ellos, comen de la misma manera.

Estos son los modos de que el Criador proveyó á muchos de los animales, así para cazar como para defenderse. Mas á los que no dió armas, dió ligereza para huir de los enemigos, como al ciervo, al gamo y á la liebre. A otros dió singulares artes é industrias para escapar de los peligros, y dejar burlados sus adversarios y perseguidores, como á las raposas, que saben mil mañas para escapar, y no ménos à la liebre, que unas veces hurta el cuerpo al galgo que la persigue, otras con mayor artificio cuando ve el enemigo cerca, levanta polvo con los piés para le cegar y hacer perder el tino. Mas ¿qué hace cuando ve caer el águila sobre sí? Tampoco le falta para esto industria, porque se empina sobre los piés, y levanta las orejas cuanto puede, y como el águila caza de vuelo, acomete à la parte del cuerpo que ve más levantada; entónces ella incontinente la baja, y así escapa, venciendo por arte la fuerza del perseguidor, y mostrándonos por experiencia lo que dijo el Sábio (1): Más vale la sabiduría que las fuerzas, y el varon prudente que el esforzado. Y en otro lugar (2): La ciudad del fuerte escaló el sábio, y destruyó toda la fuerza de su confianza.

Tiene tambien otra industria este animal, y es que entra de salto en la madriguera, por no dejar rastro para que se sepa su casa. Y de otra industria semejante usan tambien los animales fuertes y armados. Porque el oso, para que no se halle el lugar de su morada, usa de este artificio, que entra en ella volviéndose boca arriba, y andando de espaldas para no dejar señal de la huella de sus piés. Mas el leon le vence áun en esta industria; porque

<sup>(1)</sup> Sap., vi, 1.

<sup>(2)</sup> Prov., xx1, 22.

anda hacia atrás, ya una parte, ya otra, ya hacia bajo, ya hacia arriba, y parte de esta huella cubre con polvo, para que con esta confusion de caminos, deje tambien confuso al cazador, para que no sepa atinar á do él mora y cría sus hijuelos. Pues si los fuertes se ayudan de arte é industria, ¿qué harán los flacos que no tienen otras armas? Así la perdiz no entra de vuelo en el nido, porque no sea conocido, sino mucho ántes cae en tierra, y andando llega á él.

Finalmente, á todas estos animales desarmados proveyó el Criador de temor, el cual es madre de la seguridad. Porque éste los hace andar solícitos huvendo de los lugares peligrosos, y buscando los seguros, como hacen los ciervos y gamos, que andan por los altos riscos y despeñaderos, levantadas las cabezas, para ver y oler cualquier cosa que los pueda dañar. Con lo cual tambien nos enseñan, que no ménos está la seguridad de nuestras almas en el temor de Dios, que la de sus cuerpos en el temor de los peligros. Por esto dice Salomon (1): que es bienaventurado el hombre que siempre vive temeroso; porque este temor lo hace solicito para hurtar el cuerpo todas las ocasiones de los peligros. Y el Eclesiástico (2) Guarda, dice, el temor de Dios y envejécete en él. Quiere decir: aunque seas criado viejo en la casa de Dios, y sea muy antigua y probada tu virtud, no por eso pierdas la compañía del temor.

## § I.

Del elefante, é industria en pelear de otros animales.

Cosa es de grande admiracion la que escribe Solino del elefante (3), el cual, viéndose muy apretado de los caza-

<sup>(1)</sup> Prov., xxvIII, 14.

<sup>(2)</sup> Eccli., II, 6. - (3) Cap. xxxvIII.

dores, quiebra los colmillos y déjalos en tierra para que, dándoles el marfil que ellos buscan, le dejen con la vida, redimiendo su vejacion con una parte de su cuerpo para conservar el todo. Y el mismo autor, capítulo veinte y tres, dice otra cosa semejante á esta de otro animal, que en latin se llama castor, del cual parece que se derivó el nombre de castrado; porque éste se castra con sus dientes, cuando se ve muy acosado y perseguido de los cazadores, dejando en tierra aquella parte de su cuerpo que ellos buscan, porque lo dejen de perseguir. Estas cosas parecerán increibles á los que no miran más que las habilidades que se pueden esperar de un animal: mas quien considerare que la divina Providencia gobierna los animales, y les da inclinaciones y naturales instintos para todo lo que conviene á su conservacion y defension, nada de esto tendrá por increible. Porque si dijimos, que la divina Providencia suple en todos los animales la falta que tienen de razon, dándoles inclinaciones é instintos para que con ellos hagan lo que hicieran si la tuvieran, v.vemos que todos los hombres que la tienen consienten que se les corte un brazo ó una pierna por conservar la vida, no es cosa increible querer perder estos animales una parte de su cuerpo por la misma causa.

Tampoco será increible lo que diré de la pelea que tienen entre sí el elefante y el unicornio sobre los pastos, porque el unicornio, que tiene sobre la nariz un cuerno tan duro como hierro, habiendo de entrar en el desafío con el elefante, que es mucho mayor que él, confiado en sus armas se apercibe para la pelea, aguzando aquel cuerno en una piedra para herir mejor con él. Y entrando en campo, como es más pequeño que su contrario, métesde debajo de la barriga, y con una estocada que le da con este cuerno, lo mata. Mas si por ventura yerra el

golpe, el elefante, que es de mayores fuerzas, lo hace pedazos. Y con todo eso el elefante, por la ventaja que reconoce en las armas del enemigo, le teme grandemente. Sabida es y muy notoria en el reino de Portugal la pelea que hubo entre estos dos animales en tiempo del serenísimo rey Q. Manuel. En la cual tuvo tan gran miedo el elefante á esta bestia, que determinó de valerse de sus piés, huyendo. Y no viendo camino abierto para esto sino una gran ventana, que tenía una reja de hierro, dió en ella con tan grande ímpetu, que la derribó, y por ella escapó. Esta es la verdad de esta historia, y engañanse los que la escribieron de otra manera.

Muy notoria es á los cazadores la pelea de los halcones con las garzas: más no todos saben filosofar y contemplar la sabiduría del Criador, así en esta como en otras cosas. Es tan apacible esta caza, que muchos señores gastan más de lo que sería razon en ella, sin acordarse que todo este gusto que compran con tan caro precio y cansancio, es querer gozar y ver las habilidades que la divina Providencia puso en estas aves: en las unas para acometer valerosamente, v en las otras para defenderse sabiamente. Sueltan, pues, los halcones contra esta ave: de los cuales unos no son más que peinadores que la repelan, v otros matadores que son los que la matan. Donde acaece una cosa de admiracion, y es, que en soltando de la mano el matador que está muy léjos de ella, adivina que aquél es el que la ha de matar, y luégo comienza á graznar, y hacer el sentimiento que puede por su muerte vecina. Y no por esto desmaya, ni deja de hacer cuanto puede para escapar con la vida. Y para esto hace otra cosa de no menor admiracion. Porque sintiendo que la carga del mantenimiento le es impedimento para voiar. vomítalo, y descárgase de él de modo que ven los caza-

dores los pececillos que ella había comido, caer en tierra. Llegada, pues, la hora del postrer combate, cae como un ravo el halcon sobre ella; más á ella no falta industria y armas para defenderse; porque revuelve el pico hácia arriba entre las alas, y si el halcon no es muy diestro, cuanto más furioso viene á dar en ella, tanto corre mayor peligro de enclavarse en el pico de ella: y con esto acaece morir el que venía á matar, y pagar con su muerte la culpa de su osadía. Otras veces usa de otra industria, que es acogerse á alguna laguna de agua; si acaso la halla: porque el halcon es temeroso del agua, y así se guarece. Mas ¿quién enseñó á esta ave tantas artes é industrias? ¿quién la dijo que el halcon era temeroso del agua para acogerse y asegurarse en ella de su enemigo? ¿quién la hizo adivinar, entre muchos halcones que le persiguen. el que la ha de matar, y esto en soltándolo de la mano? ¿quién le enseñó el aliviarse despidiendo el manjar comido para volar más ligero? ¿quién le enseñó esperar el golpe del enemigo con la punta del arma que el Criador le dió, que es como si dijese: « si habéis de llegar á mí. ha de ser por la punta de la espada?» Todas estas son obras de la divina Providencia, que no quiso dejar esta ave del todo desamparada de las armas é industrias necesarias para defenderse de su enemigo, y proveer con esto de una noble y honesta recreacion à los reves y grandes señores. Mas á ellos pertenece, cuando en esto se recrean, levantar los ojos al Criador, cuyas son estas cosas que los recrean y ejercitan, y proveer tambien que no se entreguen tanto á esto, que se olviden de las obligaciones de su estado y oficio: como se escriben del rey Antíoco, cuyos vasallos se quejaban de él, que por darse mucho á la caza, no acudía á los negocios del reino.

Quiere nuestro Señor mostrarnos la grandeza de su

sabiduría en infinitas diferencias de medios que ordena para un mismo fin. ¿Quién pensara que hay especies de yerbas que ayudan á pelear? En la huerta de un monasterio nuestro parecía á veces un escorpion; y un gato grande y animoso determinó pelear con él. Para lo cual se apercibió con la ruda, revolcándose mucho en ella. Y armado y confiado en estas armas váse á buscar al enemigo: estando un religioso desde la ventana de su celda mirando este combate. Y despues de muchos encuentros de parte á parte, finalmente el gato, tomando el escorpion entre las uñas en el aire, lo despedazó y mató.

A este propósito se cuenta otra cosa más admirable. Hay en la isla de Ceylan unas culebras grandes que llaman de capelo, porque tal parece su cabeza y pescuezo: las cuales son tan ponzoñosas que en veinticuatro horas matan. Mas la divina Providencia, que para todas las cosas ordenó remedio, proveyó que en esta isla naciese un árbol que sirve de triaca contra esta ponzoña. Porque sólo el olor de él y el vaho de quien lo ha comido, adormece esta bestia y la enflaquece. Por lo cual, queriendo un animalejo de la hechura de una comadreja pelear con esta culebra, hártase de las hojas de este árbol, y avahándola con este olor, la adormece y así prevalece contra ella. Usa tambien de otra singular industria, porque hace dos puertas en su madriguera, una boquiancha y otra angosta y en la pelea huye á esta madriguera por la boca ancha por donde entra la culebra en su alcance; mas entrando más adentro, con la fuerza que lleva viene á embarazarse en la estrechura del agujero, dejando medio cuerpo fuera de él. Entónces el animalejo, saliendo aprisa por la otra boca estrecha, salta sobre la culebra y córtala por el lomo. Aquí tenemos otro ejemplo de cuánto más vale la industria que la fuerza, y otro argumento de cómo la divina Providencia no dejó cosa, por pequeña que fuese, sin armas y sin remedio. Porque, ¿qué cosa más vil y despreciada que un caracolillo? Este carece de ojos, mas no carece de armas defensivas; porque en lugar de ellos tiene dos cuernecitos muy delicados y muy sensibles, con los cuales tienta y siente todo lo que le puede ser dañoso, y topando con alguna cosa que le sea molesta, luégo se encoge y reirae en su casica, que es el reparo y acogida que le dió el que lo crió, conforme á su pequeñez.

### S II.

De la compañía que se hacen algunas aves para su defensa. Esto levanta el espíritu al conocimiento y amor del Criador.

A cada paso hallamos muchas maneras de armas y desensas en los animales, en los cuales el Criador trazó muchas cosas semejantes á las nuestras; mas lo que en nosolros hace el arte imperfectamente, en ellos hace la naturaleza perfectamente. Llevan los mercaderes sus mercaderías por el mar á otras tierras, y para navegar seguros de los corsarios, llevan en su compañía una armada de gente de guerra que los defienda. Pues una cosa semejante á esta, como san Ambrosio refiere (1), hacen las cigüeñas, las cuales en cierto tiempo del año ayuntadas en una compañía, caminan hacia la banda de oriente con tan grande órden y concierto como iría un ejército de soldados muy bien ordenado. Y porque en este camino no faltan peligros de otras aves enemigas, ordenó la divina Providencia que hubiese otras aves amigas que les fuesen fieles compañeras de su camino, y las ayudasen á defen-

<sup>(1)</sup> Exám., lib. v, cap. xv.

der, que es una gran compañía de grajas. Y esto se entiende ser así, porque en este tiempo desaparecen estas aves de la tierra, y cuando tornan, se ven las heridas que recibieron en la defensa de sus amigas. Pues ¿quién, veamos, las hizo tan constantes y tan fieles en esta defensa, y más á costa de sus heridas y sangre? ¿quién les puso leyes y penas si desamparasen la milicia? Pues ninguna de ellas volvió las espaldas ni dejó la compañía. «Aprendan, pues, de aquí los hombres las leyes de la hospitalidad. Aprendan de las aves la fidelidad y humanidad que se debe á los huéspedes, á los cuales ellas no niegan sus peligros. Mas nosotros, por el contrario, cerramos las puertas á quien las aves dan sus mismas vidas: » lo dicho es de Ambrosio.

De las cigüeñas pasemos á las grullas, que tienen otra manera tan admirable para librarse de los peligros, que por ser tan sabida, ha quitado su debida admiracion á una cosa tan admirable, que á no ser tan notoria, á muchos pareciera increible. Porque aquién pudiera creer que cuando van camino, y llegada la noche han de dormir y descansar, tiene una cargo de velar, para que las otras duerman seguras, y si se ofreciere algun peligro, las dispierte con sus graznidos, para que se pongan en cobro? ¿quién creyera que esta veladora porque el sueño no la venza tome una piedra en la mano, para que si por caso se durmiere, al caer de la piedra se dispierte? Y porque es razon que el trabajo se reparta por todas, pues el beneficio es comun de todas, cuando esta quiere reposar dispierta á otra con cierto graznido más bajo, la cual, sin quejarse que le cortaron el hilo del sueño, ni decir, por qué más à mí que à cualquiera de éstas, sucede en el oficio de la vela, y toma tambien su piedra en la mano, y hace fielmente el oficio de centinela el cuarto que le cabe.

De esta manera y con estas industrias provevó el Criador á la seguridad de estas aves. Mas ¿para qué fin esto? Arguyamos ahora como arguye san Pablo sobre aquella ley en que Dios dice: No ates la boca al buey que trilla. Por ventura, dice el Apóstol (1), tiene Dios cuidado de los bueyes? Claro está que esta ley no puso Dios por amor de los bueyes, sino por amor de los hombres. Pues así digo yo tambien: ¿por ventura tiene Dios cuidado de las. grullas? Claro está que esta manera de providencia que tiene de ellas, no es por ellas, sino por los hombres: porque con estas obras que tan claramente descubren ser él el autor de ellas, les quiso dar á entender el cuidado de su Providencia y de aquellas tres virtudes que dijimos andar en su compañía, que son bondad, sabiduría y omnipotencia. Porque el conocimiento de ellas es una de las cosas que más mueve nuestros corazones á amar, temer, esperar, reverenciar y obedecer á tan gran Majestad. En lo cual es mucho para sentir la ceguedad de nuestro corazon; porque andando entre tantas maravillas de sus obras, donde tan claramente se nos descubre, no lo conocemos, ni reverenciamos en ellas (2). De manera que viendo no vemos, y entendiendo no entendemos, porque nos contentamos con ver solamente la corteza y apariencia de las cosas, sin inquirir el autor de ellas. Y por no dar un paso más adelante, dejamos de ver el Criador que está luégo tras de ellas. Pues ¿qué diré de tanta ceguera como esta? Diré que somos como los hijos de Israel (3), recien salidos de Egipto, à los cuales dijo Moisés, que habiendo visto tantos y tan extraños prodigios y milagros que Dios había obrado por ellos, no habían tenido ojos para

<sup>(1)</sup> I. Cor., 1x, 9.

<sup>(2)</sup> Psalm., cxIII, 5.

<sup>(3)</sup> Deut., xxix, 3 y 4.

ver, ni oídos para oir, ni corazon para saber estimar y agradecer lo que Dios había hecho por ellos. Lo cual pareció claramente, pues de ahí á pocos días de la salida de Egipto fabricaron aquel becerro, y lo adoraron por Dios. Tales parece que somos tambien nosotros; pues andando cercados por una parte de tantos beneficios de Dios, y por otra de tantos testimonios de su bondad y providencia, estamos entre tantas voces de sus criaturas, sordos, y entre tantos resplandores de su gloria, ciegos, y entre tantos motivos de sus alabanzas, cuantas son las criaturas, mudos.

Lo que todos sabemos de estas aves susodichas con otras cosas semejantes de que aquí hemos tratado, hacen argumento de ser verdad otra cosa no ménos admirable, que refiere Francisco Patricio de Sena en su libro de República. Donde dice, que en el monte Tauro suelen andarse muchas águilas. Y porque una banda de ánsares, que son grandes graznadores, hacen por allí camino en cierto tiempo del año, para no ser sentidos de las águilas, provéense de remedio. Mas ¿qué remedio? Toma cada cual una piedra en la boca, y esta los necesita á guardar silencio todo aquel camino. Parece esto cosa increible. Mas quien se acordare que hace esto mismo el erizo del mar, cuando adivina la tormenta, como arriba dijimos, tampoco dejará de creer lo que estas aves hacen.

Otra cosa añadiré aquí, no sé si más admirable que las pasadas, la cual refiere Plínio (1). Y la misma refiere Tulio en el primer libro de la naturaleza de los Dioses, en el cual cuenta muchas cosas muy notables de esta materia, pretendiendo declararnos por ellas la suma sabiduría del flacedor. Dicen, pues, estos dos insignes autores, que hay una manera de concha en el mar, por nombre

<sup>(1)</sup> Plin. lib. IX, cap. 42.

pina, en cuya compañía anda siempre un pececillo que se llama esquila, los cuales pescan y se mantienen de una extraña manera. Porque abre la concha sus puertas, en las cuales entran los pececillos que se hallan á par de ella, y como ella no ve, ni hace algun movimiento, créceles con esta seguridad la osadía, y así entran unos y otros á porfía. Entónces la espía, que es aquel pececillo que dijimos, muerde blandamente á la concha ciega, dándole aviso que va está segura la pesquería. Luégo ella cierra y aprieta sus puertas, y con esto mata los pececillos que habían entrado, y parte con el compañero la presa, y asi se mantienen ambos. Pues ¿quién no alabará aquí la divina Providencia, que de esta manera proveyó de ojos ajenos á esta concha, y de mantenimiento á este pececillo, pagándole ella el trabajo de su servicio más fielmente que los señores de ahora pagan el de sus criados? ¿Y quién no reconocerá aquí la infinita sabiduría del Criador, que tantas y tan extrañas maneras de habilidades supo inventar para mantener sus criaturas, testificándonos por todas ellas la grandeza de su gloria, para que como á tal la reverenciásemos y adorásemos?

Acabo este capítulo suplicando á nuestro Señor nos dé aquella prudencia de serpientes, que él nos encomendó en su Evangelio (1), las cuales, viéndose maltratar y herir, esconden la cabeza con toda la astucia que pueden, y ofrecen el cuerpo á los golpes, poniendo á peligro lo que es ménos, por guardar lo más; y así defienden su vida. ¡Oh, si los hombres hiciesen lo mismo cuando se encuentran provechos del cuerpo con daños del alma, que quisiesen perder lo ménos por guardar lo más, consintiendo ántes padecer detrimento en el cuerpo corruptible, que tienen comun con las bestias, que en el alma inmor-

<sup>(1)</sup> Matth., x, 16.

tal, que tienen semejante à los angeles! Y asimisso que ofreciéndose ocasion, ó de perder à Dios, ó de perder la hacienda, quisiesen más perder cuanto el mundo puede dar, que perder aquel que sólo vale más que todo, y sin el cual toda abundancia es pobreza, y toda prosperidad extremada miseria.

Otra astucia tambien se cuenta de esta bestia, y es que, proveyéndole el Criador cada año de un vestido nuevo, v siéndole necesario despedir el viejo, avúdase de esta industria para ello, que se cuela por un agujero estrecho para despedirlo de sí. En lo cual tambien se nos da documento que el que quisiere despedir de sí el hombre viejo, sujeto á los apetitos de la carne, sepa que le conviene entrar por la puerta estrecha de la mortificacion de sus pasiones, y abrazar la cruz de la vida áspera y trabajosa; porque la naturaleza depravada, mayormente si está confirmada con la costumbre de muchos días, no se puede vencer sino con grande dificultad: esto es, con avunos, oraciones, vigilias, santas lecciones, silencio, guarda de los sentidos, y uso de sacramentos, y otras cosas tales. Lo cual acabó con muchos hombres el santo Bautista, cuando saliendo del desierto espantó al mundo con la aspereza de su vida, v con el ejemplo de sus virtudes, y con el trueno de su predicación, como lo testificó el Salvador cuando dijo (1): Desde los días de san Juan Bautista el reino de los cielos padece fuerza, y los esforzados son los que lo arrebatan.

<sup>(1)</sup> Matth., x1, 21.

### CAPÍTULO XVII.

DE LAS HABILIDADES Y FACULTADES QUE LA DIVINA PROVI-DENCIA DIÓ À TODOS LOS ANIMALES PARA LA CRIACION DE SUS HIJOS.

La cuarta cosa que nos conviene tratar, segun la división que al principio propusimos, es de las habilidades que el Criador dió á todos los animales para la criacion y defension de sus hijos. En lo cual no ménos, sino mucho más, resplandece la divina Providencia, que en todo lo que hasta aquí se ha dicho de ellos. Porque las habilidades susodichas principalmente sirven para la conservación de los individuos; más lo que toça á la criacion de los hijos pertenece á la conservacion de la especie que los comprende, que es mayor bien, pues precede el bien comun al particular; y la divina Providencia más resplandece en la gobernacion de las cosas mayores que de las menores.

Pues la primera y principal cosa que ella para esto proveyó fué un grande amor que los padres tienen á los hijos. Porque éste les hace ayunar y trabajar por ellos, y ofrecerse á cualquier peligro, y aún meterse por las lanzas por defenderlos. Y este mismo amor hace que muchas aves, especialmente la gallina, que siempre huye del hombre, consiente llegar á ella cuando está sobre los huevos, por no dejarlos enfriar. Verdad es que en los peces no hallamos este amor, porque tienen otra manera de multiplicarse y conservar su especie, que es desovando: para lo cual buscan lugares convenientes, donde esto puedan hacer más cómodamente (1). Con todo esto

<sup>(1)</sup> Lib. V. Hexam. cap. 3.

san Ambrosio hace mencion de algunos peces que paren hijos: entre los cuales refiere una cosa digna de notar, y es que un cierto pez de estos, viendo los hijuelos en algun peligro, abre la boca y enciérralos dentro de sí, y pasado el peligro los vuelve tan enteros y sanos como la ballena que tragó á Jonás (1). Así que este amor de que hablamos, más tiene lugar en los animales, y aún mucho más en las aves, por la razon que arriba tocamos.

Con todo esto, como no hava regla sin excepcion, del avestruz dice el mismo Criador, hablando con el santo Job (2), que carece de este amor por estas palabras: «Las plumas del avestruz son semejantes à la de un gavilan. Pues cuando esta ave deja sus huevos en la tierra, ¿serás tú poderoso como vo para calentarlos en el polvo y sacarlos á luz?» No se le da nada que los huellen los piés del caminante, ó las bestias del campo los quiebren. Endurécense para con sus hijos como si no fuesen suyos; porque privó Dios esta ave de sabiduría, y no le dió inteligencia. Cuando es menester levanta las alas en alto, y hace burla del caballo y del caballero que va en él. Este ejemplo alegó el Criador para declarar más el cuidado de su providencia. Porque cuando falta el amor y diligencia de esta ave, él la toma á su cargo, y sin el beneficio y calor de la madre saca á luz los hijos que ella desamparó.

Semejante Providencia á esta es la que tiene de los hijos de los cuervos recien nacidos. Porque como en este tiempo no les han aún nacido las plumas negras, el padre tiénelos por adulterinos, y así no los quiere mantener; porque no los reconoce por suyos hasta que los ve con plumas de su color. Pues en esta sazon la divina Providencia suple el oficio de padre y los mantiene. Lo cual

<sup>(1)</sup> Jon., 11, 2.

<sup>(2)</sup> Job., xxxix, 13 y 18.

tavo el Profeta real por tan grande argumento de la gloria de Dios, que la refiere entre las otras alabanzas suyas diciendo (1): Que él es el que da á las bestias su propio mantenimiento, y á los hijuelos de los cuervos que lo llaman.

Ni es menor providencia la que nos muestra en la criacion de los hijos del águila. De la cual cuentan algunos que enfadada del trabajo de la criacion de ellos, despide uno del nido. Mas aquel Señor que á nada falta, provevó de otra ave, la cual toma á cargo la criacion de aquel noble hijo, hasta que él pueda volar y mantenerse por sí. Verdad es que san Ambrosio (2) no quiere conceder este desamor del águila, pues el Señor compara en la Escritura el amor que tiene á sus espirituales hijos con el que esta ave tiene à los suyos, por tanto dice, que la causa de este desecho es otra cosa digna de admiracion; la cual es que hace mirar sus hijuelos al sol de hito en hito, y el que hava tan flaco de vista que no sufre la fuerza de estos rayos, desecha del nido como inhábil v ajeno de la nobleza real del águila: enseñando por este ejemplo el Criador á los padres nobles, el poco caso que deben hacer de los hijos que oscurecen con sus malas costumbres la nobleza de su linaie.

Tambien es notable la manera que el gavilan tiene de enseñar sus hijuelos á cazar. Despues que ellos están ya más criados, y pueden servirse algun tanto de las alas, pónenles delante un pájaro medio peladas las alas, y ellos, aquejados del hambre, van en pos de él; y esto hecho algunas veces, quedan ya habilitados para la caza cuando están vestidos de sus plumas.

<sup>(1)</sup> Psal., cxLvi, 19.

<sup>(2)</sup> Lib. V, Hexam., cap. 18.

### SI.

Prosique la materia con un notable ejemplo de gtitud.

Y pues hicimos mencion del gavilan, no diré de él cosa nueva, sino muy sabida, mas poco ponderada y estimada de muchos. En las noches grandes y frías del invierno procura de cazar un pájaro, para tenerlo toda la noche en las uñas y calentarse con él. Ya es esto una providencia. Otra es, que amaneciendo él á la mañana con grande hambre por haber sido la noche larga, y tener así él como todas las aves de rapiña, gran calor en el estómago, porque el hambre los haga cazar, teniendo el manjar en las uñas, no toca en él, sino suéltalo para que se vaya, por haber de él recibido aquel beneficio. Esta es otra providencia. La tercera es que á la mañana, cuando va á buscar en que se cebe, no vuela por la banda que el pájaro voló, por no topar con él, sino por la contraria. De estas noblezas nació el comun proverbio que dice: Hidalgo como un gavilan; y como à tal lo libran las leyes reales de pagar pecho ó portazgo así á él como á toda su familia, que son todas las aves que vienen en su compañía, aunque él llegue va muerto. Pregunto, pues, ahora: ¿qué más hiciera en materia semejante un hombre noble, virtueso y agradecido? Pues todo esto hace un gavilan; aunque no él sino quien lo crió con tales respetos y noblezas, el cual, no contento con habernos enseñado por sus Escrituras la condicion de la verdadera nobleza, tambien nos la quiso declarar por el ejemplo de esta ave; la cual, padeciendo hambre, y teniendo el manjar en las uñas; de tal manera corta por sí, que no quiere agraviar al pajarillo de quien recibió aquel beneficio. No llegó aquí la nobleza del emperador Octaviano, tan afamado entre todos los emperadores romanos, pues por tomar venganza de su enemigo, olorgó la cabeza de M. Tulio, de quien había recibido toda la antoridad y dignidad que tenía. Gloríense, pues, ahora mucho los que descienden de esta casta de reyes ó emperadores; porque ¿qué hermosura puede haber en las ramas del árbol donde la raiz está tan dañada? Y ¿qué claridad en los arroyos donde la misma fuente está tan turbia? Resta luégo que la verdadera nobleza está con el temor de Dios; porque donde éste mora no há lugar tacañería ni vileza.

La coneja, cuando ha de parir, hace la cama blanda para que los hijos tiernos no se lastimen. Para lo cual, demas de algunas pajuelas que pone debajo, pélase los pelos de la barriga para poner encima. Pues ¿qué mayor caridad maternal que ésta? Y cuando sale á buscar de comer, de tal manera deja cubierta la boca de la madriguera, que no se puede fácilmente echar de ver. El lobo, con ser insaciable, si la hembra muere, él cria los hijuelos, sacando del buche lo que él ha comido, y partiéndolo con ellos.

Mas volviendo al propósito de la criacion de los hijos; para esto sirve la fábrica de los nidos que hacen para criarlos; la cual es tan medida y proporcionada para este efecto, que á Quintiliano pareció esto una especie é imágen de razon; mayormente considerando aquella camilla blanda que ponen encima del nido, para que los hijuelos recien nacidos y tiernos no se lastimen con la dureza del nido. Mas Aristóteles se espanta con mucha razon de la fábrica del nido de una golondrina. Y lo que bastó para poner admiracion á un tan grande filósofo, no basta para ponerla á nosotros, ó porque vemos esto cada día, ó porque no tenemos ojos para saber mirar y ponderar las obras de Dios. Porque ¿quién pudiera creer, si no lo viera, que

un pajarillo tan pequeño hace un nido como de bóveda, arrimado á una pared; sin más columnas que lo sustenten en el aire, y que mezcle pajas con el barro, para que frague la obra, como hacen los albañiles cuando invisten una pared para encalarla, y que demas de esto busque algunas plumillas, ó otras cosas blandas, para que no se lastimen los hijuelos? Mas quiero que me digan ahora los hombres que tienen razon, ¿qué medio podrá tener esta avecilla, cuando acertare á fabricar su nido en tierra donde no hay barro ni cieno alguno? De mí confieso que no lo pudiera inventar. Mas súpolo esta avecilla, porque la gobierna otro mayor entendimiento, que es el del Criador; el cual le dió industria para hacer barro donde no lo hay. Porque para esto moja las alas en el agua, y revuélcase en el polvo, y de esta manera hace barro; y con muchos caminos de estos viene poco á poco á dar fin á su obra. La cual, como sabia, hace su nido dentro de nuestras casas, porque como dice san Ambrosio (1), en este lugar tiene sus hijos más seguros de las aves enemigas; y páganos el alquiler de las casas con su música y con servirnos de reloj para dispertar por la mañana. Mas así en esto como en todo lo demas que aquí se trata, conviene repetir aquella sentencia del Apóstol (2): ¿Por ventura tiene Dios cuidado de los bueyes y de las golondrinas? Claro está que todo esto es querer él darse á conocer á los hombres, para ser adorado y reverenciado de ellos. Porque quien tuviere ojos para notar, así la fábrica de los cuerpos de todos los animales, como las habilidades que tienen para su conservacion, verá claro que todas ellas predican su sabiduría, y que cuantas son las criaturas, tantos son los testigos de su gloria.

<sup>(1)</sup> Exam., lib. V, cap. 17.

<sup>(2)</sup> I Cor., ix, 9.

# S II.

Especialísima providencia del Criador, y del matrimonio é industria de otros animales.

Pues no es cosa ménos admirable la que san Basilio y san Ambrosio (1) cuentan de una avecilla que se Hama alcion, en la cual quiso el Criador mostrarnos más á la clara la perfeccion de su providencia, y cómo en ninguna cosa falta. Para esto dió á esta avecilla una inclinacion de bacer su nido en la arena junto al mar, y esto en medio del invierno. Pues ¿qué remedio para que no lo ahoguen las olas del mar cuando anda alterada? Alguno pudiera decir que se descuidó en esto la Providencia, pues dió inclinacion á esta ave que pusiese los huevos dónde no podia conservarlos. Pues para que esto no se pudiese decir, ¿qué remedio? Hallólo el que lo podía dar, el cual, como señor del mar, le puso mandamiento que dentro de catorce días, conviene á saber, siete en que esta ave calienta los huevos y otros siete en que los cría hasta que puedan volar no se alterase ni levantase sus olas; porque no se pudiese con verdad decir que faltaba un punto en la providencia de Dios. ¡Oh admirable Señor en todas vuestras obras! ¡Oh, cuán digno sois de ser reconocido, y adorado, vreverenciado en todas ellas, y cuánto deseáis que os conozcamos, pues tales lecciones nos dáis de vuestras grandezas y maravillas! ¿Quién no esperará de vos el remedio de todas sus necesidades; pues para unas tan pequeñas avecillas mandáis á aquel tan furioso y tan gran cuerpo del mar Océano, que por todos estos días esté quieto; los cuales tienen notados los marineros, y llaman estos días alciones, y tienen prendas de esta avecilla, que por todo

<sup>(1)</sup> Eod, lib., cap. 13.

este espacio que ella estuviere criando sus hijueloos asegura de tormenta?

Ni es para dejar de notar cómo todas las aves guardan una imágen de matrimonio, y se revezan y parten el trabajo en la criacion de los hijos; porque miéntras el uno está sobre los buevos, el otro va á buscar de comer; y cuando éste vuelve, hace el mismo oficio, y el otro va á buscar tambien su comida. Esto vemos cada día en las palomas zoritas que criamos en nuestras casas, las cuales, como dice Plinio, son tan fecundas, que paren diez veces en el año; v los hijuelos, como él mismo dice, al quinto mes pueden ser padres. Y acontece muchas veces estar aún los hijuelos en el nido, y junto con ellos los huevos para otra criacion. Y siempre, dice él mismo, que ponen dos huevos, de los cuales uno sale macho y otro hembra, v el macho sale primero. En esta maravillosa fecundidad se ve cómo el Criador quiso proveer al hombre de mantenimiento. Por lo cual así á estas aves, como á las perdices y conejos, dió tanta multiplicacion de hijos; porque así por este medio, como por otros muchos, proveyese de mantenimiento al hombre; y así unos cazando ganasen su vida, y otros se mantuviesen con la caza.

Las vacas, cuando sienten peligro de alguna fiera, hácense todas una muela, y encierran dentro de ellas los becerrillos; y ellas, vueltas las ancas á los hijos y los cuernos hacia fuera, que son las armas que el Criador les dió, están á punto de guerra para defenderlos. Lo mismo hacen las yeguas en semejante peligro para defender sus potricos; pero éstas ponen las ancas hacia fuera, porque tienen las armas en los piés. Porque, como ya dijimos, cada animal conoce sus armas, y sabe usar de ellas en cualquier peligro.

Vengamos al parto de los animales. Antes del parto se

mantienen los hijos de ellos en los vientres de las madres por la tripilla del ombligo, como los hombres, y no les falla instrumento para cortarla en pariendo; porque para esto se sirven de los dientes, con los cuales la cortan para despedirlos de sí, y con la lengua los lamen y limpian de la inmundicia que del vientre sacan. Lo cual señaladamente hace la osa, que pare los hijos muy disformes, y ella, á poder de estarlos lamiendo y relamiendo, les da la figura que tienen.

Ni faltan engaños, y adulterios, y hurtos en las aves como entre los hombres. Porque del cuclillo que se dice va poco á poco comiendo los huevos de alguna otra ave, y en lugar de ellos va poniendo los suyos. De lo cual con su astucia saca dos provechos: el uno mantenerse de los huevos ajenos, y el otro ahorrar el trabajo de calentar y criar los suyos. Lo cual redunda en otros dos daños del ave robada, que es matarle sus hijos, y cargarle la crianza de los ajenos. Esta es la condicion de los ladrones y tiranos, que es buscar siempre su provecho con el daño de otro.

La perdiz tambien padece otro agravio en la criacion de sus hijos, no muy diferente del pasado, y muy semejante al de aquellas dos malas mujeres que contendían ante el rey Salomon (1); una de las cuales hurtó el hijo à la otra, diciendo que era suyo. Porque hay perdiz que hurta los huevos de otra perdiz, y los calienta, y saca, y cría por suyos. Mas aquí entreviene una tan grande maravilla, que si no la halláramos en el capítulo diez y siete de Jeremías (2), del todo pareciera increible, aunque sean muchos los autores que la escriben, como refiere san Jerónimo sobre este paso. El cual dice, que la perdiz hurta

<sup>(1)</sup> III. Reg., 111, 20.

<sup>(2)</sup> Jerem., xvII, 11.

á otra sus huevos, y los calienta y cría. Más como éstos, despues ya grandecillos, oyen el reclamo de la verdadera madre que puso los huevos, dejan la falsa, y siguen la verdadera. ¿ Quién pudiera creer esto, si el mismo Autor de esta maravilla no lo dijera en su Escritura? El cual nos quiso aquí representar el misterio y fruto de la redencion de Cristo, por cuyo merecimiento los hombres, que hasta el tiempo de su venida servían á los dioses ajenos, cuando oyeron la voz de su verdadero Padre, mediante la predicacion del Evangelio, dejaron los falsos dioses que adoraban, y acudieron á servir y adorar al verdadero Dios y Criador suyo.

En el pelícano tambien nos quiso representar el mismo misterio y beneficio. Porque de él se dice que saca los hijos de los huevos muertos, y que hiriéndose el pecho con su pico, los resucita rociándolos con la sangre que él saca. Por lo cual lo tomó por divisa el rey de Portugal, don Juan el II; que fué muy valeroso, declarándonos por este ejemplo la diferencia que hay entre el rey y el tirano; por que este se mantiene de la sangre de los suyos, más aquel da su vida y sangre por ellos. Lo que Eliano cuenta de esta ave es que hace su nido en la tierra, y por esto usan contra él de este arte los cazadores, que cercan el nido de paja y ponénle fuego. Entónces acude el padre á gran prisa á socorrer á los hijos, pretendiendo apagar la llama con el movimiento de las alas, con el cual no sólo no la apaga, mas ántes la enciende más, y de esta manera, quemadas las alas en la defensa de los hijos, viene á manos de los cazadores, no extrañando poner su vida por ellos. Lo eual no ménos que el ejemplo de la perdiz nos representa la inmensa caridad del Hijo de Dios, el cual se ofreció à la muerte por redimir y reparar la vida de los hijos que él crió. Mas ahora con la dulce memoria de este suro beneficio, daremos fin á este capítulo. Quien más quisiere saber de estas materias, lea á Aristóteles en los libros que escribió de la naturaleza de los animales, y á Plinio en los libros octavo, nono, décimo y undécimo, y á Eliano en los diez y seis libros que de esta materia escribió. Mas esto poco hemos aquí tratado para enseñar al cristiano á filosofar en estas materias, y levantar por ellas el espíritu al conocimiento y amor de su Criador, el cual, si es tan admirable en sus criaturas, ¿cuánto más lo será en sí mismo? Y si nuestro entendimiento tanto gusta de contemplar sus hechuras, ¿cuánto más gustará de contemplar la infinita sabiduría del que las hizo; el cual sabe tanto y puede tanto, que en tanta infinidad de criaturas que carecen de razon, tales inclinaciones imprimió, que hacen sus obras tan enteramente como si tuvieran razon?

### CAPÍTULO XVIII.

cómo resplandece más la sabiduría y providencia del criador en las cosas pequeñas que en las grandes.

Son tantas las cosas en que aquella inmensa Majestad se quiso dar á conocer á los hombres, y resplandece en tantas cosas su providencia y sabiduría, que no sólo en los animales más grandes, sino tambien en los muy viles y pequeños, se ve ella muy á la clara. Lo dice san Jerónimo en el Epitafio de Nepociano por estas palabras (1): No solamente nos maravillamos del Criador en la fábrica del cielo y de la tierra, del sol, del mar Océano, de los elefantes, camellos, caballos, onzas, osos y leones, sino tambien en la de otros pequeñitos animales como es la hormiga, el mosquito, la mosca, y los gusanillos, y en

(1) Hieron, in Epitaph. Nepotiani infra med.

todos estos géneros de animalillos, cuyos cueras conocemos más que los nombres de ellos; y no ménos en estas cosas que en las otras grandes veneramos la sabiduría y providencia del que los hizo. Pero á san Agustin más admirable parece el artificio del Criador en estas cosas pequeñas, que en las grandes. Y así dice él (1): Más me espanto de la ligereza de la mosca que vuela, que de la grandeza de la bestia que anda; v más me maravillo de las obras de las hormigas, que de las de los camellos. Y Aristóteles dice en el primer libro de las partes de los animales, que ningun animalico hay tan vil y tan despreciado en el cual no hallemos alguna cosa divina y de grande admiracion. De esto pone un singular ejemplo Plinio (2), maravillándose más de la fabrica del mosquito, que de la del elefante. Porque en los cuerpos grandes, dice él, hay bastante materia para que el artifice pueda hacer lo que quisiere, más en estos tan pequeños y tan nada, ¿cuán gran concierto, cuán gran fuerza, y cuánta perfeccion les puso? ¿dónde asentó tantos sentidos en el mosquito? ¿dónde puso los ojos? ¿dónde aplicó el gusto? ¿dónde ingirió el sentido del oler? ¿dónde asentó aquel tan temeroso zumbido, y tan grande segun la proporcion de su cuerpo? ¿con cuánta sutileza le juntó las alas, y extendió los piés, y formó el vientre vacio donde recibe la sangre que bebe? ¿donde encendio uquella sed tan grande de sangre, mayormente de la humana? ¿con qué artificio afiló aquel aguijon con que hiere? ¿v con cuánta sutileza, siendo tan delgado, lo hizo cóncavo, para que por él mismo beba la sangre que por él saca? Mas los hombres maravillanse de los cuerpos de los elefantes, que traen sobre si torres y castillos, y de otros

<sup>(1)</sup> De Gen. ad lit. lib. III, cap. 14, tom. 3.

<sup>(2)</sup> Plin. lib. 11, cap. 2.

grandes y fieros animales, siendo verdad que la naturaleza en ninguna parte está más entera, y más toda junta que en los pequeños. Hasta aquí son palabras de Plinio, el cual con mucha razon se espanta de tantos sentidos como tiene un mosquito.

Mas especialmente causa más admiracion hallarse en él ojos. Porque espántanse los anatomistas del artificio con que el Criador formó este sentido tan excelente, con que tantas cosas conocemos. Pues ¿quién no se maravilla de que ese tan artificioso y tan delicado sentido haya formado el Criador en una cabeza tan pequeña como la del mosquito y de la hormiga? Tiene tambien muy vivo el sentido del oler, el cual experimentamos cada día á nuestra costa. Porque estando el hombre durmiendo en una sala grande, cubierto parte del rostro con algun lienzo por miedo de él, viene él desde el cabo de la sala muy despacio con su acostumbrada música y dulzaina, y acierta à asentárseos en la parte del rostro que está descubierta. Lo cual no es por la vista, porque la pieza está oscura, sino por sólo el olor, que tan agudo es.

Pues aún otra habilidad de este animalillo diré yo, que experimenté. Asentóseme uno junto á la uña del dedo pulgar de la mano, y púsose en órden, como suele, para herir la carne. Mas como aquella parte del dedo es un poco más dura, no pudo penetrarla con aquel su aguijon. Yo de propósito estaba mirando en lo que esto había de parar. Pues ¿qué hizo él entónces? Tomó el aguijoncillo entre las dos manecillas delanteras, y á gran prisa comienza á aguzarlo, y adelgazarlo con la una y con la otra, como hace el que aguza un cuchillo con otro. Y esto hecho, volvió á probar si hecha esta diligencia podría lo que ántes no pudo. Dicen del unicornio, que habiendo de pelear con el elefante, aguza el cuerno en una piedra; y esto

13

mismo hace este animalillo para herirnos, aguzando aquel su aguijon con las manecillas. Todo esto, pues, nos declara cuán admirable sea el Criador, no sólo en las cosas grandes, sino mucho más aún en las pequeñas.

À este propósito sirve lo que Hugo de San Víctor dice por estas palabras. Por muchas vías pueden ser las cosas admirables: unas veces por grandes, otras por muy pequeñas. Por grandes nos maravillamos de las cosas que exceden la cuantidad de las criaturas de su género. Y así nos maravillamos de los gigantes entre los hombres, y de las ballenas entre los peces, y del grifo entre las aves, y del elefante entre los animales, y del dragon entre las serpientes. Mas por pequeñas nos maravillamos de las que entre todos los otros animales son de muy pequeños cuerpos, como es la polilla, que roe los vestidos, el mosquito, y los gusanillos, y otros animalillos de esta cuantidad. Mira luégo de qué te debas maravillar más, de los dientes del jabalí, ó de los de la polilla; de las alas del grifo, ó de las del mosquito; de la cabeza del caballo, ó de la langosta; de las piernas del elefante, ó de las del mesquito; del leon, ó de la pulga; del tigre, ó del galápago. En aquellas cosas te maravillas de la grandeza, aquí de la pequeñez. A estos pequeños dió el Criador ojos, los cuales apénas pueden ver nuestros ojos; y les dió todos los otros miembros é instrumentos que eran necesarios para su conservacion, con tanta perfeccion, que ninguna cosa vemos en los animales grandes, que no la hallemos en los pequeños. Lo dicho es de Hugo. Supuesto este fundamento, comenzaremos por un animal de los más pequeños, que es la hormiga, en la cual, siendo tan pequeña, veremos cosas verdaderamente grandes.

#### SI.

# De la hormiga.

Despues de aquella general pérdida y desnudez que nos vino por aquel comun pecado, el principal remedio que nos quedó fué la esperanza en la divina misericordia, como lo significó el Profeta cuando dijo (1): En paz dormiré y descansaré seguro; porque tú, Señor, singularmente pusiste mi remedio en tu esperanza. Para esforzar esta virtud tenemos muchos y muy grandes motivos de que no es ahora tiempo tratar, mas entre éstos no pienso que mentiré, si dijere que no poco se esfuerza esta virtud con la consideracion de las habilidades admirables que el Criador dió á un animalillo tan despreciado, tan vil y tan inútil, como es una hormiguilla: la cual, cuanto es más pequeña, tanto más declara el poder de quien tales habilidades puso en cuerpo tan pequeño. Porque primeramente, siendo verdad que los otros animales comunmente no tienen más cuenta que con lo presente, porque alcanzan poco de lo futuro y de lo pasado, como dice Tulio; pero este animalillo, á lo ménos por la obra, siente tanto de lo que está por venir, que se provee en el verano, como vemos, para el tiempo del invierno. Lo cual pluguiese à Dios imitase la providencia de los hombres, haciendo en esta vida provision de buenas obras, para tener de qué gozar en la otra, conforme á aquel consejo de Salomon (2), el cual nos amonesta que hagamos con toda prisa é instancia buenas obras, porque en la otra vida no hay el aparejo que en esta para hacerlas.

<sup>(1)</sup> Psal., IV, 9 y 10.

<sup>(2)</sup> Eccle., IX, 10.

Y por no hacer los hombres esto que las hormigas hacen, vienen despues á experimentar aquella profecía del mismo Salomon, que dice (1): El que allega en el tiempo del estio, es hijo sabio (2): mas el que se echa á dormir en este tiempo, es hijo de confusion; porque el tal se hallará confundido y arrepentido al tiempo de dar la cuenta. Así se hallaron confusas aquellas cinco vírgenes locas del Evangelio (3); porque no proveyeron sus lámparas de olio con tiempo.

Mas tornando al propósito, esta es la primera habilidad de las hormigas. La segunda es, que sin más herramienta ni albañil que su boquilla, hacen un alholí ó silo debajo de la tierra, donde habiten y donde guarden su mantenimiento. Y áun este alholí no lo hacen derecho, sino con grandes vueltas y revueltas á una parte y á otra, como se dice de aquel laberinto de Dédalo, para que si algun animalejo enemigo entrare por la puerta, no las pueda fácilmente hallar, ni despojar de sus tesoros. Y con la misma boquilla que hicieron la casa sacan fuera la tierra, y la ponen como por vallado á la puerta de ella.

Cuando van á las parvas á hurtar el trigo, las mayores, como capitanes, suben á lo alto, y tronchan las espigas, y échanlas donde están las menores, las cuales, sin más pala ni trilla que sus boquillas, las mondan y desnudan, así de las aristas, como de las vainicas donde está el grano, y así limpio y mondado, lo llevan á su granero, asiéndolo con la misma boca, y andando hácia tras, estribando con los hombros y con los piés para ayudar á llevar la carga. Para lo cual, como dice Plínio, tienen mayor fuerza segun la cantidad de su cuerpo, que

<sup>(1)</sup> Prov., x, 5:

<sup>(2)</sup> August. in Psalm. 36. longé ante med.

<sup>(3)</sup> Matth., xxv. 3.

todos los animales. Porque apénas se hallará un hombre que pueda caminar un día llevando á cuestas otro hombre, y ellas llevan un grano de trigo, que pesa más que cuatro de ellas, y perseveran en llevar esta carga, no sólo todo el día, mas tambien toda la noche. Porque son tan grandes trabajadoras, que juntan el día con la noche, cuando está la luna llena.

Mas ¿qué remedio, para que el trigo estando debajo de la tierra no nazca, mayormente cuando llueve? ¿Qué corte diera en esto un hombre de razon, presúpuesto que el grano había de perseverar en el mismo lugar? De mí consieso que no lo supiera dar; mas sábelo la hormiguilla enseñada por otro mejor maestro. Porque roe aquella punta del grano por donde él ha de brotar, y de esta manera lo bace estéril é infructuoso. Hecho eso, ¿qué remedio para que la humedad, que es madre de corrupcion, no lo pudra estando debajo de la tierra mojado? Tambien saben su remedio para esto. Porque tienen cuidado de sacar al sol su depósito los días serenos, y despues de enjulo lo vuelven á su granero. Y con esta diligencia muchas veces repetida, lo conservan todo el año. Otra admirable diligencia se escribe de ellas; porque no sólo se mantienen del grano, sino de otras muchas cosas, y cuando éslas son grandes, hácenlas pedazos, para que así las puedan llevar.

Otra cosa se escribe de ellas admirable, y es que cuando andan acarreando sus vituallas de diversos lugares, sin saber unas de otras, tienen ciertos días que ellas reconocen, en que vienen á juntarse como en una feria para reconocerse, y tenerse todas por miembros de una misma república y familia, sin admitir á otras. Y así acuden con gran concurso de diversas partes á esta junta, á reconocerse, y holgarse con sus hermanas y compañeras.

Son en gran manera amigas de cosas dulces, y tienen el sentido del oler tan agudo, que do quiera que esté, aunque sea una lanza en alto, lo huelen y lo buscan. Para lo cual tienen otra extraña habilidad: que por muy encalada y muy lisa que esté una pared, suben y andan por ella, como por tierra llana.

Y no dejaré de contar aquí otra cosa que experimenté, la cual me puso admiracion. Tenía vo en la celda una ollica verde con un poco de azúcar rosado; la cual, por temor de ellas, de que allí era muy molestado, tapé con un papel recio y doblado para más firmeza, y atélo muy bien alrededor, de modo que no hallasen ellas entradero alguno; el cual saben ellas muy bien buscar por muy pequeño que seas Acudieron de ahí á ciertos días ellas al olor de lo dulce. Porque su oler es tan penetrativo, que aunque la cosa dulce esté bien tapada, la huelen. Venidas, pues, ellas al olor de lo dulce, y como buscadas todas las vías no hallasen entrada, ¿qué hicieron? Determinan de dar un asalto, y romper el muro para entrar dentro. Y para esto, unas por un lado de la ollilla, y otras por la banda contraria, hicieron con sus boquillas dos portillos en el papel doblado, que vo tenía por muro seguro, y cuando acudí á la conserva; pareciéndome que la tenía á buen recaudo, hallé los portillos abiertos en él. v desatándolo, veo dentro un tan grande enjambre de ellas, que no sirvió despues la conserva más que para ellas. De modo que podemos decir, que ellas me alcanzaron de cuenta, y supieron más que yo; pues vencieron con su astucia mi providencia.

Tienen tambien las hormigas muy limpio su aposento, así como las abejas, segun adelante diremos. Para lo cual diré otra cosa no ménos admirable que la pasada, y es, que ellas solas entre todos los animales del mundo, entier-

ran sus muertos. Y para esto, como escribe Eliano, fabrican en aquel su subterráneo tres lugares distintos; uno en que ellas moran, v otro que les sirve de despensa, en que guardan la provision de su mantenimiento, y otro que les sirve de cementerio, donde sepultan los muertos. ¿Quién crevera esto, si no se hubiera visto? De modo que, como refiere Plinio, entre cuantos animales Dios crió, sólo el hombre y la hormiga entierran los muertos. Pues otra cosa añadiré à esta muy consecuente y proporcionada con ella, que refiere Eliano, la cual podrá dejar de creer quien quisiere, mas vo la creo, así por ser consecuente á la pasada, como por ser Dios el que las gobierna, y el que quiso declarar más en estos cuerpecillos las maravillas de su providencia. Cuenta, pues, este autor, que estando una vez un insigne filósofo, por nombre Cleantes, asentado en el campo, vió unas hormiguillas andar cerca de si, y como filósofo y amigo de entender los secretos de naturaleza, púsose à considerar lo que hacían. Y vió que unas hormigas traían una hormiga muerta, y llegándose à la boca de un hormiguero que allí parecía, estuvieron un poco esperando con su difunto, hasta que salió una, y las vió, y tornóse para dentro, é vendo y viniendo algunas veces, finalmente vinieron otras; una de las cuales traia en la boca un pedazuelo de lombriz, y diéronlo á las que traían la hormiga muerta; y ellas entónces, recibido el porte de su camino, se volvieron; y las otras, reconociendo que la hormiga muerta era su hermana, y de su compañía, la recibieron y llevaron consigo para darle su acostumbrada sepultura en su casa, guardando la fe debida á los hermanos en vida y en muerte. Puso este caso tanta admiracion á este filósofo, que comenzó á dudar si tenian razon y entendimiento los animales que tales cosas hacían. Mas á la verdad, entendimiento tienen: no suyo, sino de aquella soberana Providencia que en ninguna cosa falta, y en ninguna yerra, y en todas es admirable como lo es en sí misma.

No hay en este animali lo cosa que no nos esté predicando la sabiduría del que en tan pequeño cuerpo puso tantas habilidades. Mas no sé si entre estas maravillas es mayor la fâbrica de sus ojos. Porque todos los anatomistas confiesan que en toda la fábrica del cuerpo humano no hay cosa más prima, ni más sutil, ni más admirable que la composicion de los ojos, que es un sentido nobilísimo, y muy preciado. Pues si es tan gran maravilla la fábrica de los ojos en el cuerpo de un hombre, ¿cuál es aquel poder y saber, que pudo fabricar dos ojos con tanto artificio en tan chiquita cabeza como es la de una hormiga? Cosa es esta que sobrepuja toda admiración. Con este ejemplo consolaba el grande Antonio à Didimo, ciego, despues de haberle cido tratar las cosas de Dios con grande ingenio. Porque preguntado por él si sentía pena con la falta de la vista, y confesando él que si, díjole el Santo. ¿Por qué recibes pena en carecer de ojos que tienen las hormigas, teniendo por otra parte aquellos ojos que tienen los ángeles?

Juntemos ahora el fin con el principio de este capítulo, pues que tan gran motivo tiene aquí un cristiano para pedir á Dios el remedio de todas sus necesidades. Con cuánta confianza puede decir: Señor, que tantas y tan admirables habilidades disteis á una hormiga para la conservacion de su vida en que tampoco va, ¿cómo os olvidaréis del hombre, que vos criasteis á vuestra imágen y semejanza, é hicisteis capaz de vuestra gloria, y redimistéis con la sangre de vuestro Hijo, si él no desmereciere este favor por estar atollado en el cieno de sus pecados? Si tanto cuidado tenéis de las cosas menores, ¿cuánto ma-

yor lo tendréis de las mayores? ¿qué va en que la hormiga viva, ó deje de vivir? ¿y cuánto más va en que viva la crialura, á quien vos disteis vida con vuestra sangre? Quite el hombre los pecados de por medio, porque estos son, como dice Isaías (1), los que ponen un muro de division entre Dios y él, y sepa cierto que tanto mayor cuidado tendrá Dios de él que de la hormiga, cuanto es él más noble criatura que ella; porque no es Dios, como dicen, allegador de la ceniza y derramador de la harina. Mayormente si considerare que cuando este Señor hace por la hormiga, no es por ella, sino por dar á conocer al hombre su sabiduría y providencia, y esforzar con este ejemplo su confianza; así como con el de las avecillas, que mi siembran ni cogen, nos anima en el Evangelio á poner en él esta misma confianza.

Mas aunque en todas estas cosas sea admirable la Providencia divina, mucho más lo es en que ninguna cosa hay tan pequeña, tan vil y tan despreciada, en que no resplandezca el cuidado de esta providencia. ¿Qué cosa más vil que un piojuelo? Pues á este le dieron sus piés delanteros y traseros, y su boca, con que chupa la sangre de nuestros cuerpos, y se mantiene de ella, y busca las costuras de la vestidura, para estar en ellas más escondido vabrigado. Y lo que más espanta es que éste tambien pone sus huevos como cualquiera ave, que son las liendres, las cuales con el calor de nuestros cuerpos, vienen à animarse, como los huevos de las otras aves con el calor natural de las madres y à veces con calor artificial. ¿Quién no se admira de ver que aquella soberana Majestad, teniendo cargo de gobernar esta tan gran máquina del mundo, no se olvida de proveer de todo lo necesario á cosa tan vil v despreciada?

<sup>(1)</sup> Isai, LIX, 2.

# SII.

De otros animalillos más pequeños que las hormigas.

Y pues aquí pretendemos tratar de los animalillos pequeños, otros hay más pequeños que las hormigas: acerca de los cuales hay un gran misterio que contemplar. Porque en las hojas de algunas verbas vemos andar algunos gusarapillos, de ellos verdes, de ellos blancos: de los cuales hay algunos tan pequeños, que con dificultad se ven: los cuales divisamos más por el movimiento con que se mueven, que por la cantidad de sus cuerpos; y tambien porque hay otros algo mayores de la misma especie. y por los miembros que estos mayores tienen, reconocemos los que tienen los menores; porque primeramente tienen seis piés, cada tres por banda; y tienen boca por do se mantienen, porque todo animal que vive, miéntras vive, come, y se mantiene, y crece, porque de otra manera no crecería. Y por la mayor parte ha de tener tambien ojos para ver y buscar su mantenimiento. Los cuales no ha menester el topo, porque se mantiene de tierra, y esta tiene siempre á la boca. Si tiene más órganos ó partes que estas, no lo sé. Mas solas estas bastan para dejar un hombre atónito, considerando la omnipotencia de aquel Señor, que en tan pequeño cuerpo pudo poner estos y otros sentidos, ó miembros que no sabemos. Porque si todo este animalillo apénas se divisa, ¿cuán admirable cosa fué formar en tan pequeña cantidad tanta variedad de miembros y sentidos, mayormente ojos? Ciertamente á muchos parecerá que no ménos descubre esto la omnipotencia y sabiduría del Criador, que la fábrica de los cielos. Porque así como estos, cuanto son mayores, más escubren la omnipotencia del que los formó, así estos, uanto son más pequeños, testifican la sabiduría de quien us fabricó. Altí nos espanta la grandeza, aquí la pequeiez; altí la hermosura, aquí la sutileza; altí el resplandor de la luz, aquí el primor de la fábrica. Y así aquel Señor, que en todas sus obras es admirable, tambien lo es aquí, aunque por vías contrarias.

Ahora vengamos al misterio. Pregunto pues: ¿para qué in aquel Artifice soberano crió una cosa tan sutil y tan rtificiosa como esta? Porque es imposible haber hecho to de balde. Todas estas cosas inferiores confesó Aristóteles, que fueron deputadas para servicio del hombre; y aí vemos que cada cual en su manera le sirve, ó para mantenerle, ó para vestirle, ó calzarle, ó curarle, ó regearle, ó doctrinarle con su ejemplo, ó tambien para castigarle ouando lo mereciere. Vemos, pues, que estos animalillos para nada de esto-sirven. Porque así como la sulleza de su artificio declara que Dios lo hizo, así su requeñez testifica que para ninguna de estas cosas lo hizo. Pues ¿ para qué fin se puso el Criador á fabricar una cosa le tan gran primor? No se puede negar sino que la hizo para lo que ella nos representa, que es para declarar el infinito poder y saber de quien pudo hacer, en un cuerpecillo tan pequeño, una fábrica tan admirable.

Mas hay aquí otra cosa de mucha consideracion, y es: que, así los cielos como todas las otras cosas inferiores, demas de predicar la gloria del Hacedor, y darnos nuevas de su grandeza, sirven tambien para el uso y provecho de la vida humana. Mas estos animalillos, como dijimos, para nada de eso sirven, sino para lo dicho, que es para darnos esas mismas nuevas. Por donde podemos decir, que entre estos dos órdenes de criaturas tan desiguales, hay la diferencia que entre las cartas que nos trae un men-

sajero propio, y las que nos trae un arriero, querincipale mente viene á traer pan á la plaza, ú otra alguna cosa, v de camino nos trae una carta. Porque de aquellas primeras se hace mucho más caso que de éstas. Pues así decimos, que las criaturas que sirven al provecho del hombre, tambien nos traen cartas, y nos dan nuevas de la sabiduría y providencia del Criador; más juntamente con esto vienen à traer pan à la plaza, que es proveer de mantenimiento y vituallas para el hombre. Mas éstas son como mensajero propio, que para ninguna otra cosa sirven, sino para darnos nuevas del inmenso poder y sabiduría de quien tales obras pudo hacer. Y en esta misma cuenta, y para este mismo fin, ponemos otros infinitos gusarapillos, en cuyos cuerpezuelos resplandece este mismo artificio y sutileza susodicha: los cuales por su pequeñez para ningun uso de nuestra vida sirven, sino para sólo este. Y no ménos sirven para este mismo fin las hormigas, con aquellas tan admirables habilidades que referimos: pues tambien éstas para ningun uso y provecho sirven al hombre. Y cuando son sus habilidades mayores y ellas más inútiles: tanto más testifican haber sido ellas criadas para sólo este fin. Pues ¿qué diré de un arador, que apénas se ve al rayo del sol? ¿quién fué poderoso para poner en un cuerpo tan invisible, virtud para moverse, y abrir camino entre cuero y carne, y boca para roer, y mantenerse de ella? ¡Oh gran Dios, admirable en todas sus obras, y mucho más en las pequeñas y despreciadas, que en las grandes!

Ahora veamos en qué viene à parar este tan largo discurso. ¿Qué se infiere de todo lo dicho? Una cosa cierta de inestimable provecho: la cual es, que si aquel soberano Artífice crió toda esta infinidad de animalillos para sólo este fin, que es mostrarnos aquí la inmensidad de su om-

ipotencia, de su sabiduría y de su providencia, pues pra ninguna otra sirve, síguese que el Criador quiso ser mocido de los hombres, por tal cual aquí parece. Y si pr tal quiso ser conocido, por tal quiso tambien ser estinado, y adorado, y reverenciado: que es la suma de toda Religion: Esta consideracion sirva para tapar la boca à igunos filósofos desatinados, que negaron la divina Proidencia, y por consiguiente la religion y culto de Dios. lorque ¿para qué tengo yo de matarme (1), y trabajar servicio de un Dios que no ha de tener más cuenta anmigo que un dios de piedra ó palo? Y cuando contra dos alegamos estas mismas virtudes v perfecciones de Mos, que resplandecen en las otras criaturas, que sirven mra las necesidades y provision del hombre, respóndenos me esas tienen ya su fin, que es proveer al hombre de lo ecesario, y que para sólo eso fueron criadas. Y ordenada la provision para que él v los animales viviesen, no uiso tener más cuenta con el hombre, ni con sus cosas. las ¿qué responderán los tales á la fábrica y á las mavillas que vemos en infinitas criaturillas de este género, s cuales cuanto son más pequeñas tanto son más admiables, y tanto más predican la gloria del Hacedor? ligannos, pues, para qué fin fueron criadas éstas, pues o sirven para las necesidades del hombre. Aquí enmucerán los filósofos locos que negaron la Providencia, ó onfesarán que cosas tan admirables sobre cuantas hay criadas, formó Dios de balde, y sin proposito, y sin fin, lo cual es grandísima locura y blasfemia.

Pues en esto parece que no ménos debemos á Dios por haber formado criaturas tan pequeñas, que por las grandes; porque las grandes sirven para proveer á nuestros cuerpos, mas las pequeñas para doctrinar nuestras almas.

<sup>(1)</sup> Cont. quos August. saepissime maniqueis, et in Psalm. 194.

Y aunque las unas y las otras predican la gloria y providencia del Criador, pero más testifican esto las paqueñas, pues para ningun otro fin fueron criadas. Porque al argumento de las otras hallaron los filósofos qué responder, aunque mal; mas al de éstas no tienen que poder decir, sino blasfemando, y diciendo que Dios crió cosas tan admirables de balde.

# § III.

#### De las arañas.

En esta misma cuenta, y para este mismo fin, que dijimos, sirven las arañas, pues no sirven para el uso de la vida humana, ni son pequeñas las habilidades que el Criador les dió para mantenerse. Su mantenimiento es la sangre de las moscas, y para prenderlas hacen una tela más sutil que cuantas se tejen en el reino de Cambaya. sin otra materia más que la que sacan de su mismo vientre, el cual, con ser tan pequeño, basta para dar hilaza à tan grande tela como à veces hacen. Pues con esta tela cerca el araña el aguirero donde está escondida como espía: ó como salteador de caminos, que espera el lance para saltear y robar. Y cuando la mosca inocente de tales artes se asienta en aquella tela, y embaraza los piececillos en ella, acude el ladron á gran prisa, y enlázala por todas partes para tenerla más segura. Y esto hecho, salta sobre ella, y chúpale la sangre, de que se mantiene.

Otras hay que hacen sus telas en el aire, echando los hilos sobre que la han de fundar en las ramas de algun árbol, y sobre éstos hacen una perfectisima red con sus mallas, como la de un pescador ó cazador, y puestas ellas en medio, esperan el lance de la caza, y corren por aque-

llos hilos tan delgados, como si corriesen por alguna maroma, y así prenden la caza. Donde es mucho para considerar el puesto y lugar en que se ponen, que es en el
punto ó centro de aquella circunferencia, á donde van á
fenecer y juntarse todas las líneas que ella tiene echadas
alrededor. De donde viene á ser que en ninguna de ellas
puede tocar la mosca, que ella en ese punto no lo sienta,
y corriendo por la misma línea, no la prenda. ¿Cuántas
cosas hay aquí que considerar, y en que ver el artificio
de la divina Providencia? ¿qué red tan perfecta? ¿qué
hilos tan delicados? ¿qué cerco tan proporcionado? ¿qué
puesto tan bien escogido para la caza? Mas todo esto á mí
se dice, conmigo habla, porque por lo demas, poco caso
había de hacer el Criador de las arañas.

Otras hav que hacen su nido debajo de la tierra; el cual emparamentan alrededor con muchas telas, unas sobre otras, para que la tierra que se podría desmoronar no ciegue su casa y las entierre vivas. Pero otra cosa hay en ellas más para notar, y es que hacen un tapadero con que cubren la boca de este nido, que será de la hechura de un medio bodoque, y hácenlo de un poquito de tierra, vistiéndolo de tantas telas ó camisas alrededor, que viene à ajustar con la boca de él tan persectamente, que apénas se diferencia de la otra tierra vecina. Y lo que es de más admiracion y artificio, estas camisas se prenden y continúan por una parte con las otras telas de que todo el nido está vestido. De suerte, que sirve este prendedero como de un gozne, para que esté continuada la tela de esta compuerla por una parte con las de dentro. Pues ¿quién pudo enseñar á este animalejo á guarnecer y entapizar su casa, v ponerle sus puertas con tan gran primor, sino quien lo pudo criar? Dirá alguno, muy menudas son estas cosas que tratáis, habiendo tomado á cargo tratar de la creacion

del mundo. A eso responde Aristóteles en su libro de los animales, diciendo que en los más pequeños de ellos resplandece más una semejanza de entendimiento, que en los otros. De modo que cuanto ellos son menores y más viles, tanto más declaran la omnipotencia y sabiduría de aquel Señor que en tan pequeños cuerpezuelos puso tan extrañas habilidades: y tanto más declaran las riquezas de su providencia, pues no falta á tan viles y pequeñas criaturas en todo aquello que es necesario para su conservacion. Por donde entenderemos cuánto mayor cuidado tendrá de proveer á las cosas mayores, quien tan grande lo tiene de las menores, y tanto menores.

Y no es ménos de notar de la manera que unas arañuelas tamañas como unas moscas, cazan las mismas moscas,
sin tener alas como ellas. Porque cuando ellas están paradas, acométenlas á traicion, llegándose á ellas poco á
poco por las espaldas; mas con tal aviso, que cuando la
mosca se menea, ella le hurta la vista con gran ligereza:
y cuantas veces se menea, tantas hace lo mismo: pero de
tal manera, que hace de una vía dos mandados; porque
húrtale la vista, y siempre acercándose á ella, hasta que
finalmente llega á estar tan cerca, que de un salto da con
ella, y la prende y come. Cosa es esta que muchos la están
mirando, no sin gusto y admiracion de la industría y arte
del cazador, y hasta san Agustin (1) cuenta esto de sí en
sus confesiones.

## CAPÍTULO XIX.

DEL FRUTO DE LAS ABEJAS, Y DEL GUSANO QUE HACE LA SEDA.

Es tan admirable el Criador en todas sus criaturas, que si supiéremos contemplar la fábrica del cuerpo de cada

<sup>(1)</sup> Lib. x, cap. xxxv.

una de ellas, y las habilidades que tienen para su conservacion y provision, no acabaremos de maravillarnos de la inmensa majestad y sabiduría de quien las formó. La verdad de esto se ve en todos los animales de quien hasta aquí hemos tratado, y en cuantos otros hay, si hubiere ojos para saber mirarlos. Mas á todo lo dicho hacen ventaja dos animalillos que entran en la cuenta de los más pequeños, que son el gusano que hila la seda, y la abeja que bace la miel: de los cuales trataremos aquí, como de cosa más admirable que todas las pasadas Porque comenzando por el gusano que hila la seda; ¿no es cosa de grande admiracion que un gusanillo tan pequeño hile una bilaza tan sutil y tan prima, que todas las artes é ingenies humanos nunca hasta hoy la hayan podido imitar? No es maravilla haber dado el Criador facultad á este animalillo para dar materia á toda la lozanía del mundo, que es al terciopelo, al tafetan, al damasco, al carmesí allibajo para vestir los nobles, los grandes señores, los reyes y emperadores, y diferenciarlos con la hermosura de este hábito del otro pueblo menudo? ¿No es cosa de admiracion, que no hava tierra de negros, ni region tan bárbara y tan apartada donde no procuren los reves de autorizarse con la ropa que se hace por la industria de eslos gusanillos? Y no sólo la gente del mundo, mas tambien las iglesias, y los altares, y los sacerdotes, y las sestas y oficios divinos se celebran y autorizan con este mismo ornamento.

Pues ¿qué diré de las abejas, que con tener menores cuerpos, proveen de un licor suavísimo y muy saludable á todo el mundo, que es la miel, la cual sirve para dar sabor á todos los manjares, para provision de las boticas, para remedio de los estómagos flucos, y para tantas diferencias de conservas que se hacen con ella? Pues ¿cuán

provechosa es tambien la cera que ellas fabrican junto con la miel? Con ella resplandecen los altares, con ella se autorizan las procesiones, de ella se sirven las cofradías, con ella se celebran los enterramientos, y con ella se honran las mesas de los grandes señores y de los reves. Y todo esto hace un animalillo poco mayor que una mosca, ¿Quién crevera estas dos cosas, si nunca las hubiera visto, mavormente si le contaran el concierto que guardan estos animalilos en su manera de república y órden de vida? Oh, gran Dios, y cuán admirable sois, Señor, en todas vuestras obras, así en las de naturaleza, como en las de gracia! Y no es esto de espantar, pues las unas y las otras son vuestras, y ambas hijas de un mismo Padre, y por esto se parecen tanto las unas con las otras. Vemos en las obras de gracia que escogéis los más flacos (1) instrumentos del mundo para hacer cosas admirables. Con doce pescadores convertisteis el mundo: con el brazo de una mujer destruisteis todo el poder de los Asirios (2): con los mozos de espuelas de los príncipes de Israel, desbaratasteis el ejército del rey de Siria (3): con una honda y un cavado, hicisteis que venciese un pastorcico (4) á un gigante armado de todas armas (5); y con la quijada de una bestia hicisteis que matase Sanson no ménos que mil filisteos. Estas son vuestras obras, estas vuestras maravillas: acabar cosas tan grandes con tan flacos instrumentos. Y este mismo órden que guardáis en las obras de gracia, guardáis tambien en las de naturaleza, pues ordenasteis que de estos dos tan viles animalillos, el uno provevese á los reves y grandes señores de riquisimos vestidos, y el

<sup>(1)</sup> Marc., III, 13.

<sup>(2)</sup> ludit., xm, 10.

<sup>(3)</sup> III Reg., xx, 19 y 20.

<sup>(4)</sup> I Reg., xvii, 49.

<sup>(5)</sup> Iudicum, xv, 16.

otro del más dulce de los manjares. Porque cuanto estos animalillos son más pequeños y viles, y su fruto más excelente, tanto más nos descubris la grandeza de vuestra gloria.

#### · CAPÍTULO XX.

#### - DE LA REPÚBLICA Y ÓRDEN DE LAS ABEJAS.

Si nos pone en admiracion el fruto de las abejas, muy más admirable es el órden y concierto que tienen en su trato y manera de vida. Porque quien tuviere conocimiento de lo que gravísimos autores escriben de ellas, verà una república muy bien ordenada, donde hay rey, y nobles, y oficiales que se ocupan en sus oficios, y gente vulgar v plebeva que sirven á éstos, y donde tambien hay armas para pelear, y castigo y penas para quien no hace lo que debe. Verá otrosí en ellas la imagen de una famila muy bien regida, donde nadie está ocioso, y cada uno es tratado segun su merecimiento. Verá tambien aquí la imagen de una congregacion de religiosos de grande observancia. Porque primeramente las abejas tienen su prelado ó presidente á quien obedecen y siguen. Viven en comun sin propio, porque todas las cosas entre ellas son comunes. Tienen tambien sus oficios repartidos en que se ocupan. Tienen sus castigos y penitencias para los culpalos. Comen todas juntas á una misma hora. Hacen su señal á boca de noche, al silencio, el cual guardan estrechísimamente, sin oirse el zumbido de ninguna de ellas. llacen otra señal á la mañana para dispertar al comun trabajo, y castigan á las que luégo no comienzan á trabajar. Tienen sus celadores que velan de noche, para guardar la casa, y para que los zánganos no les coman

la miel Tienen sus porteros à la puerta para defender la entrada à los que quisieren robar. Tienen tambien sus frailes legos, que son unas abejas imperfectas, que no hacen cera ni miel; mas sirven de acarrear mantenimiento y agua, y de otros oficios necesarios y bajos. Todo esto trazó y ordenó aquel soberano Artifice con tanto órden v providencia, que pone grande admiracion à quien lo sabe contemplar. Escribese de la reina Sabá (1), que viendo el órden y concierto de la casa de Salomon, que desfallecia su espíritu, viendo las cosas tambien ordenadas por la cabeza y traza de este gran rey. No es mucho de maravillar que un hombre, que excedia á todos los hombres en sabiduría, hiciese cosas dignas de tan grande admiracion; mas que un animalillo tan pequeño haga las mismas cosas tan bien ordenadas en su manera de vida, eso es cosa que sobrepuja toda admiración, puesto caso que la costumbre cuotidiana de ver estas cosas, les quita gran parte de ella. Plinio (2) escribe que Aristómaco Solense se maravillaba y deleitaba tanto en contemplar las propiedades de las abejas, que por espacio de cincuenta y ocho años ninguna otra cosa más principalmente hacía que esta. Y de otro insigne hombre escribe que moraba en los campos par de las colmenas, por mejor alcanzar las propiedades y secretos de estos animalillos: los cuales ambos escribieron muchas cosas que alcanzaron con esta tan larga experiencia y diligencia.

Yo aquí recopilaré lo que dos graves autores, Plinio y Eliano, escriben de esta materia; en la cual ninguna cosa hay que no sea admirable, y que no esté dando testimonio de la sabiduría y providencia de aquel Artífice soberano que todo esto hizo, y pido al cristiano lector que no

<sup>(4)</sup> III Reg., x, 4 y 5.

<sup>(2)</sup> Plin. lib. viii.

lenga por increibles las cosas que aquí se dijeren, considerando por una parte la autoridad v experiencia de los que las escribieron, y por otra, que no son tanto las abejas las que esto hacen, cuanto Dios, que quiso dársenos à conocer obrando en ellas todas estas maravillas. Mas el sentimiento de esto remito à la devocion y prudencia del lector. Porque si con cada cosa de estas hubiese de juntar su exclamación, bacerse babía un tratado muy prolijo. Solamente diré que siendo el hombre criado à imagen de Dios, por haber recibido en su alma aquella divina luz de la razon, con la cual no sólo alcanza las cosas divinas, sino tambien sabe trazar una república muy bien ordenada, con todas las partes y oficios que para ella se requieren, con ser esto así, verá que todo esto que alcanza el hombre con esta luz divina, traza y ejecuta este animalillo muy más perfectamente que ese mismo hombre. Esta consideracion sirve para cada una de las cosas que aquí dijéremos, acordándonos, como digo, que Jodo esto hace Dios para que reconozcamos su grandeza y providencia, v conforme á este conocimiento le honremos v veneremos.

Comenzaré, pues, por lo que todos sabemos. Esto es, que las abejas tienen su rey, á quien obedecen y siguen por do quiera que va. Y como los rejes entre los hombres tienen sus insignias reales, que son corona y cetro, y otras cosas tales, con que se diferencian de sus vasallos, así el Criador diferenció á este rey de los suyos, dándole mayor y más hermoso y resplandeciente cuerpo que á ellos. De modo que lo que alti inventó el arte, aquí proveyó la misma naturaleza. Nacen de cada enjambre comunmente tres ó cuatro reyes, porque no haya falta de rey si alguno peligrase; mas ellas entienden que no les conviene más que un sólo rey, y por eso matan los otros,

aunque con mucho sentimiento suyo. Mas vence la necesidad y el amor de la paz al justo dolor. Porque esto entienden que les conviene para excusar guerras y divisiones. Aristóteles, al fin de su Metafísica, presuponiendo que la muchedumbre de los principados es mala, concluye que no hay en toda esta gran república del mundo más que un sólo príncipe, que es un sólo Dios. Mas las abejas, sin haber aprendido esto de Aristóteles, entienden el daño que se sigue de tener muchos príncipes; y por eso escogiendo uno, matan los otros, aunque no sin sentimiento y dolor. Ya en esto vemos una grande discreción y maravilla en tan pequeño animalillo.

Escogido el rey, tratan de edificar sus casas, y primeramente dan un betun á-todas las paredes de la casa, que es la colmena, hecho de yerbas muy amargas; porque como saben que es muy codiciada la obra que han de hacer de muchos animalitlos, como son avispas, arañas, ravas, golondrinas, serpientes y hormigas, quiérenle poner este ofensivo delante, para que exasperadas por esta primera amargura, desistan de su hurto. Y por esta misma causa las primeras tres órdenes de las casillas que están en los panales más vecinos á la boca de la colmena, están vacios de miel porque no halle luégo el ladron á la mano en que se pueda cebar. Esta es tambien una providencia y discreción.

Hecho este reparo, hacen sus casas. Y primeramente para el rey edifican una casa grande y magnífica, conforme á la dignidad real, y cércanla de un vallado como de un muro para más autoridad y seguridad. Luégo edifican casas para sí, que son aquellas celdillas que vemos en los panales, las cuales les sirven para su habitación y para la criación de los hijos, y para guardar en ellas como en unos vasos la provisión de su miel. Las cuales celdas ha-

cen lan perfectas y proporcionadas, cada una de seis coslados, y lan semejantes unas á otras, como vemos: para lo cual ni tienen necesidad de regla, ni de plomada, ni de otros instrumentos, mas que su boquilla y sus piececillos tan delicados: donde no sabréis de qué os hayáis más de maravillar, ó de la perfeccion de la obra, ó de los instrumentos con que se hace. Ni se olvidan de hacer tambien casas para sus criados, que son los zánganos, aunque menores que las suyas, siendo ellos mayores.

Hecha la casa y ordenados los lugares y oficinas de ella, síguese el trabajo, y el repartimiento de los oficios para el trabajo, en la forma siguiente: Las más ancianas, v que son ya como jubiladas y exentas del trabajo, sirven de acompañar al rey para que esté con ellas más autorizado y honrado. Las que en edad se siguen despues de éstas, como más diestras y experimentadas que las más nuevas, entienden en bacer la miel. Las otras más nuevas y recias salen á la campaña á buscar los materiales de que se ha de hacer, así la miel como la cera. Y cada una trae consigo cuatro cargas. Porque con los piés delanteros cargan las tablas de los muslillos, la cual tabla no es lisa, sino áspera, para que no despidan de sí la carga que le ponen; y con el pico cargan los piés delanteros; y así vaelven à la colmena con estas cuatro cargas que decimos. Otras entienden de dos en dos ó de tres en tres en recibir á éstas, y descargarlas cuando vienen. Otras llevan estos materiales á las que hacen la miel, poniéndo'os al pié de la obra. Otras sirven de dar á la mano á estos oficiales para que la hagan. Otras entienden en pulir y brunir los panales, que es como encalar la casa despues de becha. Otras se ocupan en traer mantenimientos de cierlas cosas de que ellas comen. Otras sirven de azacanes, que traen agua para las que residen dentro de la casa; la cual traen en la boca y en ciertos pelillos ó vello que tienen por el cuerpo; con los cuales viniendo mojados, refrigeran la sed de las que están dentro trabajando. Y de este oficio de acarrear agua y de traer mantenimiento sirven principalmente los zánganos. Otras hay que sirven de centinelas y guardas, que asisten á la puerta para defender la entrada á los ladrones. A todo esto preside el rey, y anda por sus estancias, mirando los oficios y trabajes de sus vasallos, y exhortándolos al trabajo con su vista y real presencia, sin poner él manos á la obra. Porque no nació él para servir, sino para ser servido como rey. Y junto á él van otras abejas que sirven de lo acompañar como á rey.

Bien se ve por lo dicho cuán admirable sea el poder y sabiduría del Criador, en haber puesto tal órden y tal repartimiento de oficios, para proveer este tan suave y gustoso licor à los hombres, que tantos disgustos le dan con sus malas obras. Pero aún otras maravillas añadiré á éstas, de las cuales una es, que tienen dentro de las colmenas sus secretas, como las hay en los monasterios, que es un lugar apartado, donde van todas á descargar el vientre. Porque como el Criador deputó este licor de la miel para el mantenimiento de los hombres, muchos de los cuales son muy asquerosos, por esto ordenó que fuese purísimo v muy limpio, como lo vemos. Y aún otra cosa tienen de insigne providencia, y es que los días que no salen al campo por ser tempestuosos, tienen deputados para sacar estos excrementos de la colmena y echarlos fuera. Porque no quieren perder por esta ocasion el día de trabajo, ni quieren estar ociosas el día que no lo es: guardando lo que más importa para el mejor tiempo, y lo que ménos importa para el que no es tal.

Otra maravilla y providencia se escribe de ellas, no

menor que esta, y es que saben lastrarse en los días venlosos para resistir al viento; porque toman una piedrecilla en las manos, para hacer con ella más pesada la carga de su cuerpezuelo, y ménos sujeta al impetu del viento. Pues ¿quién no ve en todas estas cosas la providencia de aquel soberano Presidente, que pudo igualar la prudencia de eslos animaliltos con la de los hombres? Otra cosa tienen lambien, que si por ventura las toma la noche en el campo, duermen acostadas de espaldas, porque no se les mojen las alıllas con el rocio de la mañana, y queden inhábiles para volar. ¿Qué más diré? Comen todas á una hora, porque sea igual el tiempo de la refeccion y del trabajo. Y así tambien se recogen á dormir á un mismo tiempo, que es à boca de noche, en el cual tiempo hay grandes murmulto y zumbido entre ellas. Y entónces la pregouera da tres ó cuatro zumbidos grandes, que es hacer señal para dormir; y son ellas tan observantes y obedientes, que luégo súbitamente todas callan, guardando persectisimamente la regla del silencio. Y cuando otro día amanece, que es ya tiempo de trabajar, esta misma abeja datres ó cuatro zumbidos grandes, para que despierten v vavan à entender cada cual en el oficio que le cabe; y la que empereza, y no quiere ir á trabajar, castíganla no con menor pena que con la muerte, un el rigor de esta pena se ve que es más bien regida la república de las abejas que la nuestra, que está llena de holgazanes y gente ociosa, que son peste de la república. Cuyo oficio es roer las vidas ajenas y andar en tratos deshonestos, y trabar pasiones y ruidos, que de aquí se siguen; y otros vicios semejantes, que nacen de la ociosidad, de los cuales carecen los que no tienen más que entender todo el día en sus oficios.

Tienen tambien de noche sus velas, que guardan la

casa para que nadie entre á hurtarles sus tesoros, mavormente los zánganos, que son ladrones de casa; los cuales, sintiendo que las abejas duermen, se levantan muy callados á comer de los trabajos ajenos. Mas si las velas los toman con el hurto en las manos, castiganlos blandamente, mas no los matan, perdouándoles aquella primera culpa; mas ellos no por eso se enmiendan: porque de su naturaleza son glotones y holgazanes, que son dos males no pequeños. Y por esto cuando las abejas salen al campo, ellos se quedan escondidos en casa, porque cuanto son más cobardes y más desarmados, tanto usan de más ruindades y mañas, y entónces se entregan à su placer en los panales. Y volviendo las abejas, y viendo el estrago hecho en su casa, ya no usan con ellos de clemencia, sino dan en ellos con coraje y braveza, y mátanlos. Y así como en estos ladrones y holgazanes guardan rigor de justicia, así usan de gran caridad con sus hermanas las enfermas. Porque las sacan al rayo del sol á la boca de la colmena, y tráenlas allí de comer, y acompáñanlas, v á la noche métenlas dentro porque no les haga mal el sereno. Y miéntras que están dolientes, no consienten que trabajen hasta que sean restituídas á sus primeras fuerzas. Y si mueren, acompáñanlas, y sácanlas fuera para darles lugar de sepultura. Parecerá á alguno que cuento aquí patrañas. No cuento sino cosas referidas por gravísimos autores, ó por mejor decir, no cuento sino alabanzas de aquel Señor, que como pudo dar de comer sin pan à los hijos de Israel en el desierto, así es poderoso para hacer que estas criaturillas, que carecen de razon, hagan todas sus cosas tan perfectamente como los hombres que la tienen, y aun pasan adelante, como luégo diremos.

Cuando se han de mudar para otro lugar no han de

dar paso sin su rey. Todas le toman en medio para que no sea fácilmente visto, y todas procuran acercarse más à él. v mostrársele más serviciales. Y si es ya viejo, que no puede así volar, tómanlo sobre sus hombros, y así lo llevan. Y donde él asienta, allí todo el ejército se asienta. Y si por caso desaparece, y se desmanda de ellas, búscanlo con grande diligencia, y sacanlo por el olor, que tienen muy vivo, y restitúvenlo á sus vasallos. Porque faltando él, todo el ejército se derrama y se pierde. No se ha sabido hasta ahora si tiene aguijon ó no; mas lo que se sabe es, que si lo tiene, no usa de él, por ser cosa infigna de la majestad real ejecutar por su persona oficio de verdugo: entendiendo el primor que los filósofos ensefan, diciendo, que los reyes han de hacer por sí los beneficios, y por otros ejecutar los castigos; y que ninguna cosa adorna más el estado de los reyes que la clemencia, y ninguna los hace más amable y asegura más sus estalos y sus vidas. Y por esta virtud las abejas son tan amias de su rey, y tan leales, que si él muere, todas lo sercan, y acompañan, que ni quieren comer, ni beber; v finalmente, si no se le quitan delante, allí se dejarán norir con él. Tanta es la fe y lealtad que tienen con su rev.

Ní dejó el Criador á este animalillo desarmado, ántes, segun la cantidad de su cuerpo, no hay armas más fuertes que las suyas: que es aquel aguijon con que pican é hieren á los que vienen á hurtar. Porque como tienen á cargo tan gran tesoro y codiciado de tantos, era razon que quien las crió, les diese competentes armas para defenderlo. Y por esta misma causa tienen velas á la puerta, porque niuguno entre á hurtar sin ser sentido, y resistido en la manera que les es posible.

No salen al campo en todos los tiempos del año, sino

cuando hay en él flores; porque de todo género de flores se aprovechan para su oficio. Mas en tiempo de frios y nieve están quietas en su casa, manteniéndose en el invierno de los trabajos del verano, como hacen las hormigas. No se desvían de la colmena más que sesenta pasos, y este espacio agotado envían sus espías adelante para reconocer la tierra, y darles nuevas del pasto que hay. Y porque no faltase nada en que dejasen de imitar estos animales à los hombres, así en lo bueno como en lo malo, tambien pelea un enjambre con otro sobre el pasto; aunque más sangrienta es la pelea cuando les falta el mantenimiento, porque entónces acometen á robar las vituallas unas á otras. Y para esto salen los capitanes con sus ejércitos, y pretendiendo unos robar y otros defender, trábase entre ellos una cruda batalla, en la cual muchas mueren. Tan poderosa es la necesidad, que hace despreciar todas las leves de humanidad y justicia.

Todo cuanto hasta aquí hemos dicho es una manifiesta imitacion de la policía y prudencia humana. Y si nos pone admiracion hacer estos animalillos lo que hacen los hombres, cuanto mayor nos la debe poner, saber ellos algo de lo que sabe Dios. Porque sólo él sabe las cosas que están por venir; y esto tambien saben estos animalejos en las cosas que pertenecen á su conservacion. Porque conocen cuando ha de haber lluvias y tempestades ántes que vengan; y en estos tiempos no van lejos á pacer, sino andan con su zumbido alrededor de la colmena. Lo cual, visto por los que tienen cargo de ellas, suelen dar aviso à los labradores de la mudanza del tiempo, para que conforme à ella se reparen y provean. En lo cua' ya vemos cuán inferior queda el saber de los hombres al de las abejas; pues ellas alcanzan lo que no alcanzan los hombres. Pues luégo quién tendrá por cosa increible imitar

las abejas lo que hacen las hombres; pues hay cosas en que pasan adelante, sabiendo lo futuro, que es propio de Dios.

Mas lo que me hace en esta materia quedar atónito, es el fruto de la miel, à quien todas estas habilidades susodichas se ordenan. Porque vemos cuantas diligencias é instrumentos se requieren para hacer una conserva de cidras ó de limones ó cualquiera otra. Porque para esto es menester fuego, y un cocimiento, y otro cocimiento, y vasos é instrumentos que para esto sirven, y oficiales diestros en este oficio. Pregunto, pues, ahora: ¿qué instrumentos tiene este animalillo tan pequeños, sino unos piececillos tan delgados como hilos, y un aguijoncillo tan delgado como ellos? Pues ¿cómo con lan flacos instrumenlos, y sin más cocimientos ni fuego hacen esta tan dúlceconserva, y esta trasformación de flores en un tan suave licor de miel, á veces amarillo como cera, á veces blanco como la nieve; y esto no en pequeña cantidad, cual se podía esperar de un animalillo tan pequeño, sino en tanta cantidad, cuanta se saca en buen tiempo de una colmena? ¿quién enseñó á este animal hacer esta alquimia, que es convertir una sustancia en otra tan diferente? Júntense cuantos conserveros hay con toda su arte y herramienta y con todos sus cocimientos, y conviértanme las flores en miel. No sólo no ha llegado aquí el ingenio humano, más ni aún ha podido alcanzar cómo se haga esta tan extraña mudanza. ¡Y quieren los hombres locos escudriñar los misterios del cielo, no llegando todo el caudal de su ingenio à entender lo que cada día ven à la puerta de su casa.

Ni tampoco carece de admiracion ver cómo de aquella carga que traen en piés y manos, una parte gastan en hacer cera y otra en miel. ¿cómo hacen cosas tan diferentes de una misma materia, como son miel y cera? Y si hay en ella partes diterentes, ¿quién les enseñó esta diferencia tan secreta que nosotros no vemos? ¿quién les mostró lo más sutil para la miel y lo más grueso para la cera? ¿qué no podrá hacer quien esto supo hacer? Verdaderamente admirable es aquel soberano Hacedor en todas sus obras, y no ménos en las pequeñas que en las muy grandes.

Pues ¿qué resta aquí sino dar gracias al Criador, que de todas cosas tan extrañas habilidades proveyó á estos animalicos, no tanto para ellos como para nosotros, que gozamos del fruto de sus trabajos? Mas los hombres son de tal cualidad, que gozan de este fruto; mas ni dan gracias por él, ni en él contemplan la grandeza del poder y sabiduría del Criador, que en tan pequeña cabeza puso tan grande arte y saber. Lo cual no caltó el Eclesiástico, cuando dijo que con ser tan pequeña la abeja entre las cosas que vuelan (1) el fruto de sus trabajos es principio de toda dulzura. Y por eso dije al principio, que andando los hombres entre tantas maravillas de Dios, ni tenemos ojos para verlas, ni oídos para oir lo que callando nos predican, ne corazones para levantar nuestro espíritu al conocimiento del Hacedor por el artificio admirable de sus hechuras.

### CAPÍTULO XXI.

#### DE LOS GUSANOS QUE HILAN LA SEDA.

Son tan admirables las obras de aquel soberano Artifice, que parecen competir las unas con las otras, sobre cuál de ellas será más admirable; porque todas ellas, cada cual en su manera lo son, y en esta cuenta entra el gu-

<sup>(1)</sup> Eccli., xi, 3.

sano que hila la seda. Del fruto de él ya dijimos cómo toda la lozanía del mundo, y todo el ornamento de las iglesias es obra de este animalillo: mas del artificio con que la hila, escribió en verso dos libros Jerónimo Vidas, poeta elegantísimo. La suma de lo que él allí dice, referiré aquí. Estos gusanos se engendran de unos huevecicos muy pequeños, que la hembra de ellos pone; los cuales puestos al sol, ó metidos en los pechos, con cualquiera de estos calores, en ménos espacio que tres días se animan, y reciben vida con todos los sentidos que para ella se requieren. Lo cual alega san Basilio (1) para hacernos creible por este ejemplo el misterio de la resurreccion general. Porque quien puede dar vida á una semilla tan pequeña en tan breve espacio, tambien la podrá dar á los polvos y huesos de nuestros cuerpos, donde quiera que estuvieren. Nacidos estos animalillos, luégo comienzan á comer con grande hambre, y comiendo crecen, y se hacen mayores. Y habiendo ya comido algunos días, duermen, y despues de haber dormido su sueño, en el cual se digiere y convierte en su sustancia aquel mantenimiento, despiertan, y vuelven à comer con la misma hambre y agonia. Y el ruido que hacea cuando comen, tronchando la yerba con sus dientecillos, es tal, que se parece con el ruido que hace el agua cuando llueve encima de los tejados. Esto hacen tres veces; porque tantas comen, y tantas duermen, hasta hacerse grandes. Hechos ya tales, dejan de comer, v comienzan á trabajar, v á pagar á su huésped el escote de la comida. Y para esto levantan los cuellos, buscando algunas ramas donde puedan prender los hilos de una parte à otra, los cuales sacan de su misma sustancia. Y ocupada la rama con esta hilaza, comienzan luégo à hacer en medio de ella su casa, que es un capullo. Por-

<sup>(</sup>t) Basil. in Exam.

que juntando unos hilos con otros, y otros sobre otros, y éstos muy pegados entre si, vienen á hacer una pared tan fija y firme, como si fuese de pergamino. Y así como los hombres despues de fabricadas las paredes de una casa la encalan, para que estén lisas y hermosas, así ellos, fabricada esta morada, la bruñen toda por dentro con el hociquillo que tienen sobre la boca muy liso, y muy acomodado para este efecto, con lo cual queda el capullo tan tieso, que echándolo en agua, anda nadando encima, sin ser de ella penetrado. Y esto es una singular providencia del Criador; porque à no ser así, todo este trabajo fuera sin fruto. Porque de esta manera, estando el capullo entero y tieso, echándolo en agua caliente, se puede muy bien recoger el hilo, despidiéndose y despegandose con el calor un hilo de otro, lo cual no se pudiera hacer si el capullo se penetrara del agua, y se esponjara con ella. Con esta agua hirviendo muere el oficial que fabricó aquella casa, y este es el pago que se le da por su trabajo. Mas à los gusanos que quieren guardar para casta; no hacen este agravio. Mas ellos no sufriendo tan estrecho encerramiento, abren con sus boquillas un portilio por donde se salen, y salen ya medrados y acrecentados, porque salen con unes cuernecillos y alas, hechos ya de gusanos aves. Hay entre ellos machos y hembras; y con ser todos tan semejantes entre sí, conocen los machos á las hembras, y júntanse por las colillas con ellas, y perseveran en esta junta por espacio de cuatro días. En lo cual parece tener en cuerpos tan pequeños sus sexos distintos, como machos y hembras. Acabados estos días el macho muere, y la hembra pare aquellos huevecicos que al principio dijimos, y esto hecho ella tambien muere, dejando aquella semilla con que despues torne à renovar y resucitar su linaje. En lo cual se ve cómo para sólo este fin crió la divina Providencia este animalico; pues acabado este oficio, sin que los mate nadie, ellos á la hora mueren, testificando con su natural y acelerada muerte, que para sólo este oficio fueron criados, el cual acabado, acaban juntamente con él la vida.

En esta obra se ve claro cómo todas las cosas crió aquel soberano Señor para el hombre; pues estos animales, tan provechosos para nuestro servicio, no nacieron ni vivieron para sí, sino para el hombre, pues acabado este servicio, acabaron juntamente con él la vida. Donde parece que con su acabamiento están diciendo al hombre: vo no nací ni viví para mí, sino para tí; y por eso, fenecido este servicio, me despido de tí. Y esto aún se ve más claro porque aquella casa que estos animalillos con tanto trabajo fabricaron, no sirve para su habitacion, sino para el hombre, pues acabándola de hacer, luégo la aportillan y la desamparan, sin usar más de ella, como edificio que no fabricaron para sí, sino para nosotros. En lo cual se ven las riquezas y el regalo de la divina Providencia: la cual, no contenta con haber proveído para nuestro vestido la lana de las ovejas, y los cueros de los animales, con otras cosas tales, quiso tambien proveer esta tan preciosa y tan delicada ropa para quien de ella tuviese necesidad.

Y es aquí mucho para considerar, que siendo los hilos de este capullo más delgados que los cabellos, y hechos de una materia tan delicada y flaca, como es el humor y babas de estos gusanos, vienen á ser tan recios que se pueden fácilmente recoger, y devanar, y tejer, y pasar por mil martirios, ántes que se haga la seda de ellos: para que se vea cuán admirable y cuán proveído sea aquel celestial Maestro en todas sus obras. Y no ménos declara él aquí la grandeza de su poder, pues dió habilidad á un gusanillo que en dos días nace, y dos meses vive, para

T. I.

hacer una obra tan preciosa y tan delicada, que todos los

ingenios humanos no acertaran á hacerla.

Mas entre éstos no dejaré de referir aquí á Plinio, el cual, tratando de estos animalillos dice, que de la ropa que se hacía de seda, y de hilos tan delgados, se servian antiguamente solas las mujeres y despues vinieron tambien los hombres á usar de ella, los cuales estaban tan desacostambrados de traer vestidas las lorigas, que no podían sufrir estas comunes vestiduras, y por eso vinieron á tomar las de las mujeres.

## § UNICO.

De otros animalillos pequeños, y nocivos al hombre.

Al fin de este capítulo, donde hemos tratado de estos animalillos pequeños, preguntará alguno, por qué causa el que todas las cosas crió para servicio y bien del hombre, crió muchos de estos animalillos, que no sólo no sirven al hombre, mas ántes lo molestan y maltratan, como son las moscas, los mosquitos, las pulgas y otros semejantes, que ese pedazo de tiempo del sueño, en que descansamos de los cuidados y trabajos del día, muchas veces nos lo impiden, y nos desvelan y quitan este poco de reposo. A eso respondo, que así como todas las penalidades, y trabajos y fatigas de esta vida, junto con la muerte, nos vinieron por el primer pecado en que todos los hijos de aquel primer hombre fuimos comprendidos, así tambien las plagas de estos animalillos nos vinieron por él, y muy justamente. Porque así como el hombre que, comparado con Dios, es ménos que una pulguilla ó un mosquito, se levantó contra Dios, y le desobedeció, así quiso él que el mosquito, y la pulga, y otros semejantes animalillos se levantasen contra él, y lo molestasen y humillasen, visto que tan viles criaturas eran poderosas para inquietar una criatura tan generosa como es el hombre, sin ser él parte para defenderse de ellas. Mas en todo es Dios bueno, en todo misericordioso. Porque esta pena de tal manera es pena, que tambien es medicina; porque así esta como otras infinitas miserias y penalidades de esta vida, son como acibar que nos pone nuestro celestial Padre en los pechos y leche de este mundo, para que lo despreciemos y aborrezcamos, y nos lleguemos á los pechos de aquel Señor: los cuales hallaba la Esposa más suaves que el vino (1), esto es, que todos los deleites del mundo. Lo cual es en tanto grado verdad, que pudo decir Euguerio que no sabía cuál era mayor motivo para traer los hombres á Dios, ó la amargura de los males con que este mundo nos azota, ó la dulzura de los bienes con que nuestro Padre celestial nos convida.

Y pues hemos ya declarado en este capítulo cuán admirable sea Dios en la fábrica de estos animalillos tan pequeños, razon será declarar tambien cuánto lo sea en la fábrica de los grandes; para que así se vea cómo en todas sus obras, así grandes como pequeñas, es admirable, y se entienda con cuanta razon respondió aquel Angel á quien le preguntaba por su nombre, diciendo (2): ¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable? Para esto pudiera traer aquí aquellas dos fieras bestias, cuya grandeza el mismo Criador describe en el capítulo 40 y 41 del santo Job debajo de estos nombres Behemot y Leviatan. Y asimismo la de las ballenas, que es muy notoria. Mas dejado esto aparte, referiré aquí la grandeza extraña de un pez que el año de mil quinientos setenta y cinco, á

<sup>(1)</sup> Cantic., I, 1.

<sup>(2)</sup> Genes., xxxII, 19. Judic., XIII, 18.

veintidos días de abril, vino á la playa de Peniche, el cual echó el mar en tierra ya muerto. Fué esta una de las cosas grandes que se vieron; porque tenía cuarenta codos de largo, y el cuero por el lomo era prieto, y por la barriga blanco, y lo largo de la cola de punta á punta era de cinco codos, y de anchura tenía quince palmos. Era tan corpulento, que de una banda á otra apénas se veían dos hombres de grande estatura. Los ojos tenía cada uno un codo de largo. Y es de notar, que la cabeza tenía levantada cuatro codos en alto, y la boca no la tenía en la cabeza, como los otros peces, sino en la barriga. Los colmillos era cada uno de ocho codos. Tenía tambien en la boca diez y seis dientes de cada banda, y cada diente tenía medio codo en redondo, y de un diente á otro había un palmo de anchura.

En la fábrica de este pez se debe notar el artificio de la divina Providencia, porque la cabeza levantó en alto para que estuviesen los ojos en ella como en una atalaya, para ver los peces de que esta bestia se había de mantener. Y porque la distancia de la cabeza al agua era grande, proveyó que la boca estuviese en lo bajo, para estar más cerca, y más á punto de pescar lo que los ojos desde su atalaya le descubriesen. Tambien he oído que este pez tiene en la barriga un unto, que es muy medicinal y de grande precio.

#### CAPÍTULO XXII.

DE OTRAS PROPIEDADES MUY NOTABLES DE DIVERSOS ANIMALES.

Despues de estos cinco capítulos en que se llevó algun órden en tratar de esta materia, añadiré éste en que se contarán algunas cosas extraordinarias de los animales: para que así en éstas como en las ya dichas, veamos los resplandores y la sabiduría de aquella mano poderosa que hinchió todo este mundo de maravillas, y de tantos testigos y predicadores de su gloria cuantas criaturas hay en él; porque la insensibilidad de nuestro corazon de todos estos testimonios tenía necesidad.

Y comencemos primero por una cosa tan rara y tan extraordinaria como es el ave fénix, cuya naturaleza describe san Ambrosio por estas palabras (1): Esta ave dicen que habita en la region de Arabia, y que llega á quinientos años de vida. La cual, sintiendo que se acerca el fin de sus días, hace una como sepultura, ó arca de incienso y mirra y otras cosas olorosas, y entra en medio de ella, vallí muere: y de la carne de su cuerpo muerto nace un gusano, el cual poco á poco va creciendo hasta llegar á tener alas como el ave de cuyas carnes se engendró; y así viene á renovarse, v cobrar la misma forma y fgura que en su origen tenía. Confirmanos esta ave en la se de nuestra resurreccion, la cual quiso la divina Providencia que esperásemos y crevésemos. Y para esto ordenó que esta ave tuviese esta tan nueva manera de restituirse, para confirmarnos en esta fe. De medo que esta novedad para nosotros es, y con nosotros habla; pues no fué criado el hombre por amor de las aves, sino las aves por amor del hombre. Sírvenos, pues, este ejemplo para que entendamos, que no ha de consentir el Criador que sus Santos eternalmente perezcan; pues no consintió que muriendo este ave, del todo pereciese. Pues, ¿quién, veamos, su fué el que denunció à este ave el día de su muerte para que ella hiciese su sepulcro, y lo hinchiese de suaves olores, y entrase en él, y allí acabase su vida, donde con la suavidad de los buenos olores se quitase el mal olor de la

<sup>(1)</sup> Exám., lib. v, cap. xxIII, tom. I.

carne podrida? Lo dicho es de san Ambrosio. Pues por este ejemplo entenderemos cuántas y cuán diferentes maneras tiene la divina Sabiduría para conservar las especies de sus criaturas; pues aquí usa de esta tan nueva y tan extraordinaria manera, y está acompañada con tan nuevas circunstancias como está declarado. Y no ménos se debe notar aquí, que siendo cosa natural criarse muchos gusanos en las carnes podridas, de ésta no nace más que uno, para que una sola sea el ave fénix. Y á este ave no acertó á tirar ningun cazador ni ballestero, ni acertarán jamas: porque aquí suplirá la divina Providencia, para que nunca falte en el mundo la especie que él crió, aunque no haya en ella más que sólo un individuo.

Pasemos de aquí á los animales que conocemos, en muchos de los cuales la divina bondad, amadora de la virtud, nos da ejemplos de muchas virtudes. Porque para movernos á amar y socorrer á nuestros prójimos en sus necesidades, que pertenece á la virtud de la caridad, alega Eusebio Emiseno el ejemplo de los ciervos: los cuales, para pasar á nado algun gran río, se ponen todos en una hilera, y cada uno para alivio del trabajo lleva puesta la cabeza sobre las ancas del que va delante, y así se ayudan unos á otros: sólo el que guía la procesion lleva la cabeza en el aire, sufriendo este trabajo por aliviar el de sus compañeros. Mas despues de cansado, de primero se hace postrero, y el que iba tras él sucede en el oficio con la misma caridad. Y si así se ayudasen los prójimos unos á otros, ¿cuánto más descansada sería nuestra vida?

Otro ejemplo hay de caridad semejante á este, que notó Aristóteles, de las grullas, de que Tulio hace mucho caso. El cual dice que cuando las grullas caminan por el mar á buscar lugares calientes, hacen volando la forma de un triángulo, con el cual cortan y dividen el aire que

les es contrario, ayudándose de las alas como de remos, para proseguir su camino. Y para mayor descanso, las que van detras inclinan sus cabezas en las espaldas de las que van delante. Y porque la que va en la delantera guiándolas no tiene sobre quién recline su cabeza, cuando se cansa vuélvese á las espaldas, y de primera hácese postrera, para tener sobre qué descanse, y la que estaba

à par de ella sucede en el mismo cargo.

Ni aun a los lobos, con ser animales tan infieles, falta otra industria semejante; porque à todo proveyó aquel divino Presidente. Pues cuando ellos pasan algun río impetuoso, porque la corriente no los lleve tras sí, ásense con la hoca fuertemente á las colas unos de otros, y así juntas como en un escuadron las fuerzas de todos, resisten à la corriente y pasan seguros. Este mismo ejemplo de caridad tenemos en otros animales, aunque fieros, que se regalan y lamen las llagas unos á otros, como hacen los bueyes, los perros, los gatos, los leones y los osos. Y asimismo se rascan unos á otros, cuando ellos no lo pueden hacer por sí. A cerca de lo cual no dejaré de contar lo que ví en dos animales indignos de ser aquí nombrados: de los cuales el uno, con sus colmillos y dientes, rascaba todo el cuerpo del otro de cabo á cabo. Y el que recibía este beneficio parece que tenía gran comezon en una pierna, la cual él extendió hacia fuera. Y el bienhechor. entendiendo lo que esto significaba, acudió luégo á esta necesidad, y rascóle aquella pierna. Y echo esto, el bienhechor, queriendo recibir el mismo beneficio, se tendió, poniendo las manos y el hocico en tierra, y entónces el que lo había recibido le satisfizo con el mismo oficio, pagando en la misma moneda la buena obra recibida. Pues. ¿qué es esto sino un grande ejemplo con que el Criador condena la poca caridad v agradecimiento de los hombres? ¿qué es esto sino abrir nuestras bocas para que, considerando hasta dónde se extiende su providencia (1), digamos con los serafines, « que el cielo y la tierra están llenos de su gloria. »

Pasemos de la caridad á la castidad, de la cual tenemos ejemplos en otros animales. Escribe Eliano que el rev de los Scitas tenía una hermosísima yegua y un caballo muy generoso, hijo de ella. Y no hallándose caballo tan castizo como este para echar á la yegua, acordaron de cubrir de tal manera la madre, que el hijo no la conociese, y así pudiese haber de ella generacion. Esto hecho, como ellos quitadas las cubiertas conociesen el incesto cometido, ambos se despeñaron y mataron. En lo cual se ve cuán arraigada quiso el Criador que estuviese en nuestros corazones la ley de la honestidad, pues áun en los brutos animales la quiso imprimir (2). No fué tan casta la reina Semíramis, madre de Nino, rey de Babilonia: mas él le dió con la muerte el pago que tal propósito y tal maldad merecia. Semejante ejemplo es (3) el que el mismo autor cuenta de un camello y de su madre de él; porque el pastor que los guardaba cubrió la madre de tal manera, que el hijo no la conociese. Mas despues que quitada la cubierta el hijo conoció el incesto cometido, se embraveció contra el pastor de tal manera, que arremetió á él, y con los dientes y con los piés lo hizo pedazos, v él mismo, embravecido tambien contra si, se mató v despeñó. Porque es cosa cierta que nunca el camello se junta de esta manera con su madre. Y aun otra honestidad tiene, segun el mismo autor refiere, que nunca toma à la hembra en presencia de quien lo vea, sino en escon-

<sup>(1)</sup> Cant. Ambros. et Aug.

<sup>(2)</sup> Aug. de Civit. Dei, lib. xvIII, cap. II.

<sup>(3)</sup> Lib. v, c. xxII.

dido; como tambien lo hace el elefante. En lo cual muestra este animal más honestidad y vergüenza que los pueblos de los masagetas, los cuales llegaron á tal extremo de desvergüenza, que usan públicamente de sus mujeres. En lo cual se ve que los hombres bárbaros y sin conocimiento de Dios, llegan de lance en lance á destruir de tal manera los dotes de naturaleza, que vienen á hacerse más bestiales que los brutos animales.

Y no es menor ejemplo de castidad el de la tórtola: la cual, despues de muerto el marido, permanece en perpélua viudez, sin admitir otro. Sobre lo cual dice san Ambrosio (1): Aprended de aquí, mujeres, cuanta sea la gracia y honra de la viudez; la cual aun en las aves es alabada. ¿Pues quién, dice este Santo (2), dió esta ley á las tórtolas? Si busco hombres, no los hallo; porque ningun hombre dió esta ley á las mujeres, pues ni san Pablo se atrevió á darla. Antes dice (3): Bueno es á las nujeres permanecer en castidad: mas si esto no pueden bacer, cásense; porque más vale que se casen que no que se abrasen. Desea san Pablo en las mujeres lo que en las tórtolas persevera (4). Y en otro lugar aconseja á las nujeres que se casen, si no pueden imitar la castidad que en estas aves se halla; pues segun esto el Criador fué el que imprimió en estas aves esta inclinacion y este afecto de continencia: el cual sólo puede hacer leves que todos sigan. La tórtola no se abrasa con la flor de su juventud; mas tentada por los deleites del matrimonio, no quebranta la fe dada al primer marido, porque sabe guardar castidad. Hasta aguí Ambrosio. Por lo dicho parece cuán

<sup>(1)</sup> Ambros. lib. III Epistolar. ep. xxv. tom. v.

<sup>(2)</sup> In Exam. lib. v, c. xix.

<sup>(3)</sup> I Cor., vii, 8 y 9.

<sup>(4)</sup> I. Tim., v.

amigo sea el Criador de toda virtud; pues tantos ejemplos de ella nos dejó en todos los animales. Porque la nobleza nos enseñan los gavilanes; la generosidad los leones; la sujecion y obediencia los elefantes; la osadía y esfuerzo, como luégo veremos, los caballos; la fe y lealtad para con sus señores, los perros; la caridad, como ya dijimos, los ciervos; el concierto y órden de república, las abejas; la Providencia, las hormigas; el acatamiento y servicio de los padres, los hijos de las cigüeñas; y finalmente, la castidad, esta ave de que tratamos.

Mas entre tantas diferencias y propiedades de animales, no puedo dejar de hacer mencion del regalo de la divina Providencia en haber criado gatos de algalia, la cual sirve para la composicion de todos los ungüentos olorosos, que sin ella serían imperfectos. Y demas de esto, por ser ella calidísima, es medicinal para muchas enfermedades. Es, pues, de saber que este animal tiene una bolsa entre los dos lugares por donde se purga el vientre, repartida en dos senos, y en ellos descarga poco á poco esta masa tan estimada; de modo que cada cuatro días es menester descargar esta bolsa con una cucharita de marfil; porque cuando esto no se hace, él mismo se arrastra por el suelo para despedir de sí esta carga, que le da pena por ser muy caliente. Y de esta manera cada mes se saca de él una onza de algalia, que en esta era de ahora vale diez y doce ducados en Lisboa. Y más añadiré aquí una cosa, que si no fuera tan pública no me atreviera à escribirla: la cual es que en esta misma ciudad hay un mayorazgo que dejó un padre á su hijo, de veintiun gatos de algalia, los cuales, hecha la costa del mantenimiento de ellos, le restan cada año seiscientos mil maravedises. Y la institucion de este mayorazgo es con cláusula que esté siempre entero este número de gatos, so pena de tres mil ducados aplicados al hospital de la Misericordia. ¿Pues quién no ve en esto la perfeccion y regalo de la divina Providencia, que tantas cosas crió, no sólo para nuestro provecho, sino tambien para nuestro regalo? Y ¿quién no ve la diversidad de los medios que para esto inventó? Porque ¿quién pensara que del sudor ó de los excrementos de este animal pudiera proceder una masa tan preciosa como ésta, y tener su bolsa en que se recogiese para que no se desperdiciase? Mas este beneficio, ¿quién no ve ser hecho más para el uso del hombre, á quien todas las cosas sirven, que para el animal que lo da, que no se sirve de él? Mas cosa antigua es, y muy usada, aprovecharse los hombres de los dones de Dios, sin levantar jamas los ojos al Dador, como si todo se les debiese de juro y heredad.

Mas dejemos los gatos y vengamos á los perros. Pues como éstos hava formado el Criador para el servicio familiar del hombre, que es criatura racional, dióles las inclinaciones tan conformes à razon, que despues del elefante, que en esta parte á todos excede, no hay animal que más participe esta habilidad. Escriben Eliano y Plinio cosas notables de la fe y amistad de los perros. Mas entre otras habilidades suvas esta sola referiré que Eliano cuenta. Iba un criado de un mercader á negociar en una feria, y apartándose del camino para purgar el vientre, cayósele una bolsa que llevaba con su dinero, sin adververtir en eso. Y continuando él su camino, el perro que consigo llevaba se quedó en guarda de la bolsa. Mas llegado á negociar en la feria, como se hallase sin dinero, volvióse por los mismos pasos que había caminado, y halló el dinero, y el perro en guarda de él, tan transido va de hambre, que acabado de llegar el mozo, murió. En lo cual se ve cuán firmes y constantes son las inclinaciones ua el Criador dió à los animales para los oficios que los deputó. Mas ¡qué vergüenzaes ser vencidos los hombres en esta fe que los animales guardan para con sus señores!

SI.

Prodigiosa equivalencia del instinto natural de algunos animales con la razon de los hombres.

Pusimos al principio por fundamento de esta materia que el Criador, en lugar de la razon que sólo el hombre tiene, proveyó à todos los animales de inclinaciones para lo que les convenia, equivalentes à la razon. Y conforme á esto dijo Aristóteles como arriba tocamos, que las obras de los animales eran muy semejantes á las de los hombres. A esto añadimos ahora mas, que no sólo en las obras, sino tambien en los afectos y movimientos del corazon se parecen con los hombres. Lo cual se ve no sólo en la ira, y amor, y odio que en ellos cada hora vemos que son afectos más bajos y materiales, sino en otros más generosos y más espirituales; cuales son los que aquí referiré. El lebrel castizo conoce su generosidad y nobleza, é vendo por una calle, y saliendo cuantos gozques hay a ladrarle v molestarle, ni se pára, ni se defiende, ni ladra, como animal que siente su generosidad, y que no le está bien tomarse con gente tan baja, ni hacer caso de ella; enseñando en esto á los hombres magnánimos y valerosos que ningun caso deben hacer de las voces del vulgo bárbaro y bestial, ni desistir por ellas de sus buenos propósitos y designios. Y á este propósito referiré lo que cuentan de aquel valeroso capitan, Fabio Máximo, á quien llamaba el vulgo de los soldados cobarde, porque se entretenía no queriendo dar batalla á Aníbal. Mas el buen capitan no hacía caso de estas voces. Porque sabía bien lo que hacía. Y á los tales respondía, que el que no tenía animo para despreciar las voces del vulgo, tampoco lo lendría para hacer rostro al enemigo. En consecuencia de esto referiré una cosa que me contó una persona digna de la cual él vió no sin mucha admiracion. Estando un hermoso lebrel junto á la playa del mar, llegóse á él un gozque, y comenzó á ladrarle, y cercarle, y acometerle por todas partes. Y en todo este tiempo el lebrel ninguna nudanza hizo. Mas fué tanta la importunidad del gozque, que la paciencia del lebrel quedó vencida; y así determinó tomar venganza de él. Mas ¿de qué manera? No quiso ensangrentar sus armas en tan baja ralea, sino tomóle por el pellejo, y metiólo debajo del agua, y túvolo así anto tiempo hasta que se ahogó. Estas y otras tales mavillas se esperan de aquella suma Providencia y sabiluría.

El caballo tambien reconoce su generosidad, y cuando es caballo castizo y bien pensado y sale holgado de la caballeriza, apénas cabe en toda una calle, ladeándose va à una parte va à otra, y acometiendo à querer correr ó saltar, y metiendo la cabeza en los pechos para parecer más bien enfrenado v hermoso. Y lo que más es, siente tambien la hermosura de los jaeces, cuando son tales, v muestra con ellos más brío y lozanía. A lo ménos de Bucéfalo, caballo de Alejandro Magno, escribe Eliano que estando enjaezado no sufría que cabalgase en él más que sólo Alejandro, y al tiempo del cabalgar se abajaba para que más fácilmente subiese en él; mas quitados los jaeces, sufría à cualquier mozo de caballos. Crió Dios este animal más para la guerra que para el trabajo, aunque él sirve para todo. Y por eso le dió todas las propiedades que para esto se requerian. Porque es animal soberbio, brioso, atrevido, fiel, belicoso y esforzado. En las cuales propiedades resplandece tanto el artificio de la divina sabiduría,

que el mismo Señor que le crió se pone á describirlas muy de propósito, hablando con el santo Job, por estas palabras (1): Por ventura zserás tú poderoso para dar al caballo la fortaleza que yo le dí? Con los piés cava la tierra, alégrase con su osadía y esfuerzo, y sale al encuentro contra los hombres armados. No hace caso de los peligros ni vuelve atrás con temor de la espada. Sobre él sonará la aljaba, y blandeará la lanza y el escudo. Herviendo y espumando sobre la tierra, no hace caso del sonido de la trompeta. Alégrase cuando oue la bocina, u desde léjos barrunta la guerra, y la exhortacion de los capitanes, y la grita del ejército. Todas estas son palabras de Dios que tan de propósito escribe las propiedades de este animal. El cual ademas de lo dicho es muy leal; es hacedor, si hay quien le enseñe. Tambien aprende á callar cuando van de noche á hacer alguna cabalgada, como cuentan los fronteros de África.

Y demas de esto es el más vistoso y hermoso de todos los animales de grandes cuerpos, y de más hermosos y diferentes colores. Porque unos hay desde la punta del pié hasta la cabeza tan blancos como la nieve; otros hay pintados de diversos colores, otros bayos, de color de oro, y otros diversos colores. Tienen sus galanas crines, que les sirven de penachos naturales. Y lo que más es, con ser grande animal y tan feroz y tan orgulloso, es tan domable y tan manso á las veces como una oveja, y así se deja sujetar del hombre, y obedece, volviendo y revolviendo, corriendo, andando y parando como su dueño quiere. Pues ¡cuán justo sería que aprendiese el hombre de su caballo á obedecer á su Criador, pues el caballo así en todo y por todo obedece á él! ¡Cuán justo sería que pues este animal, por la divina Providencia, le sirve para

<sup>(1)</sup> Job., xxxix, 19 y 25.

los caminos, para los trabajos, y para los peligros, y para honrar y autorizar al que va en él, que diese gracias al que lo crió para todos estos servicios del hombre. Pára nuestro corazon en los dones, y olvídase del dador; habiendo sido criados ellos para que fuésemos á él. Detenéronos tanto en el camino que nunca llegamos al término de él. Y lo que peor es, tomamos ocasion de la hermosura de un caballo para ir muy vanos y locos encima de él.

El leon tambien es animal generoso, y conoce y prédase tanto de su esfuerzo que, como refiere Eliano, cuanto le persiguen no vuelven las espaldas en la huída, sino la paso á paso despacio mirando cara á cara sus pereguidores, amenazándolos con sus fieros bramidos.

Mas cuando traspone por algun otero, donde no lo ven los que lo persiguen, huye muy aprisa, pareciéndole que m este caso no pierde reputacion por no ser visto. Tiene lambien otra grandeza que es no comer de la caza que le sobró el día pasado; y otra mayor, que es usar de clemencia con los postrados, que es propia virtud de corames generosos, que no son, como las mujeres, vengativos; y asimismo, como dice Solino, es más piadoso con las mujeres que con los hombres, y mucho más con los niños, en los cuales no toca, sino es cuando padece grande hambre. Porque la necesidad todas las leyes vence.

### S II.

# Del pavon.

Entre estos generosos animales, el que más claro parece que conoce su hermosura es el pavon; pues vemos que él mismo hace alarde de sus hermosas plumas, con aquella rueda tan vistosa, que por muchas veces que la veamos, siempre holgamos de verla y de sentir la ufanía

con que él extiende aquellas plumas, preciándose de su gentileza, y haciendo esta demostracion de ella. La cual hace las más veces cuando tiene la hembra presente para aficionarla más con esto. Y cuando quiere ya deshacer la rueda, hace un grande estruendo con las alas, para mostrar juntamente valentía con la hermosura. En lo cual vemos una imitacion de las cosas que se pasan en la vida todo humana.

Es la hermosura de esta ave digna de grande admiracion; mas la costumbre de cada día quita á las cosas grandes su debida admiracion. Porque los hombres de poco saber no se maravillan de las cosas grandes, sino de las nuevas y raras, como ya dijimos. Y aun esto se prueba con el ejemplo de esta misma ave, la cual, traida de las Indias á Grecia, donde nunca había sido vista, causó tanta admiracion que, como refiere Eliano, el hombre que la trajo andaba ganando dineros por mostrarla. Y de un hombre principal dice el mismo autor que dió mil dragmas, que es una gran suma de dinero, por un par de ellos, macho y hembra, para hacer casta. Y Alejandro Magno mandó que nadie fuese osado matar este ave. Tan sagrada cosa le pareció aquella tan nueva y tan extraordinaria hermosura. Pues como sea verdad que en las cosas más excelentes resplandezca más la sabiduría de aquel Artifice soberano, no será fuera de propósito detenerme un poco en describir la condicion y hermosura de esta ave.

Y tratando primero del fin que tuvo el que la crió, parece que, así como en la fábrica de aquellos animalillos pequeñitos que dijimos nos quiso mostrar la sutileza y grandeza de su poder y sabiduría, la cual en tan pequeña materia pudo formar tantas cosas, así en la hermosura de esta ave nos quiso dar una pequeña muestra ó sombra de su infinita hermosura. La razon que á esto me mueve

es ver que este plumaje tan grande, que es de vara y media de largo, no sirve ni para cubrir el cuerpo de esta ave, pues excede tanto la medida de él, ni tampoco avuda para volar, porque ántes impide con su demasiada carga. Y pues hemos de señalar en esta obra algun fin. no veo otro sino el que está dicho. Porque como la cosa más principal que pide Dios del hombre sea amor, y la hermosura sea tan poderosa para enamorar los corazones, de aquí nace haber criado él en este mundo muchas cosas muy hermosas, para que por ellas, como dice el Sabio (1), pudiésemos en alguna manera rastrear la hermosura del Hacedor, como adelante declararemos. Y porque en ningun linaie de cosas faltase alguna sombra ó rastro de su hermosura, crió tambien para esto muchas aves muy bien pintadas de diversos colores. Entre las cuales tiene el primer lugar ésta, la cual para sólo este fin dijimos haber sido criada.

Y para decir algo de ella será necesario, para los que no saben filosofía, presuponer dos sentencias que para esto sirven. La primera es que todas las cosas corporales estár compuestas de materia y forma, que son las partes esenciales de ellas, y la materia es el sujeto que recibe la forma, mas la forma es el principio y la causa de todos los accidentes y propiedades y obras que tiene cada cosa. Mas en las criaturas que tienen alma, el alma es la forma, y el cuerpo es la materia. Y así vemos que en el hombre el alma es el principio y causa de todas las propiedades y obras que hay en él; y por eso en el punto que ella falta, todo falta. Lo segundo, conviene presuponer que esta alma es la que digiere el manjar que los animales comen, y lo convierte en la sustancia de ellos. Mas de los excrementos de este manjar, que son como las

<sup>(1)</sup> Eccli., XLIII.

sobras y relieves de él, se aprovecha para producir en las aves las plumas y en los otros animales los pelos ó la lana de que están vestidos, y en el hombre los cabellos, las uñas, y los pelos de la barba; y segun estos excrementos son pocos ó muchos, así son más ó ménos los pelos que de aquí se engendran. Y así se escribe de aquel glorioso san Juan de Egipto, que tenía muy poquitos pelos en la barba; porque como era grandísima su abstinencia, no sobraba casi nada de lo que comía para producirlos.

Pues viniendo á nuestro propósito, el alma del pavon es la forma de él, y ella es por cuya virtud, mediante los instrumentos que para eso tiene, convierte el manjar en la carne v sustancia del pavon, v lo que sobra de este manjar, que son los excrementos y superfluidades que dijimos, emplea en todo aquel plumaje tan hermoso que vemos, mayormente en las plumas del cuello y de la cola. Mas la maravilla de esto es, que de tal manera reparte el alma estos excrementos, que con ser ellos de una misma sustancia, bace que tomen tan diversos colores y figuras en diversas partes de las plumas, y éstas, no confusas. como las que vemos en el jaspe, sino ordenadas y proporcionadas para pintar aquellas figuras matizadas con tanta diversidad de tan finos y hermosos colores, que ponen admiracion à quien quiera que las ve. Donde tambien es de notar la semejanza que todas las plumas de la cola tienen entre si, en lo cual parece que no se reparten estos colores acaso, como aciertan á caer, sino que tienen causa fija y permanente que los distribuye y reparte con esta conformidad, para que de ellos resulten aquellas figuras.

Y dejando aquellos ramales ó cabellos que van acompañando el asta de las plumas de la cola hasta el cabo de ellas, que son todos harpados y de hermosos colores, vengamos á aquel ojo que está al cabo de ellas, formado con tanta variedad de colores, y éstos tan finos y tan vistosos, que ningun linaje de las tintas que han inventado los hombres podrá igualar con el lustre y fineza de éstos. Porque en medio de este ojo está una figura oval de un verde clarísimo, y dentro de él está otra casi de la misma figura, y de un color morado finísimo, y éstas están cercadas de otros círculos hermosísimos, que tienen gran semejanza con los colores y figuras del arco que se hace en las nubes del cielo: à los cuales sucede en torno la cabellera, hermosa tambien, de diversos colores en que se remata la pluma. Y en este ojo ó círculo que decimos hay otra cosa no ménos admirable, y es, que los cabellos ó ramales de que esta figura se compone, están tan pegados unos con otros, y tan parejos é iguales en su composicion, que no parece que aquella figura es compuesta de diversos hilos, sino que es como un pedazo de seda contionada que alli està.

Pues ¿qué diré de la hermosura del cuello que sube del pecho hasta la cabeza, y de aquel color verde que sobrepuja la fineza de toda la verdura del mundo? Y lo que pone más admiracion es que todas aquellas plumillas que visten este cuello son tan parejas y tan iguales entre sí, que ni una sola se desordena en ser mayor ó menor que otra. De donde resulta parecer más aquella verdura ma pieza de seda verde, como dijimos, que cosa compuesta de todas estas plumillas. No faltaba aquí sino una corona real para la cabeza de esta ave; mas en lugar de ella tiene aquellas tres plumillas que hacen como diadema, y son el remate de la hermosura de esta ave. Y como lengan estas tres plumicas tanta gracia, y no sirvan más que para su hermosura, vese claro que de propósito se puso el Criador á pintar esta ave tan hermosa. Lo que aqui se ha dicho, entenderá mejor quien pusiere los ojos en una pluma de éstas, porque más sirve para esto la vista que las palabras. Y no se debe echar en olvido que la hermosura y colores de todo este plumaje no es como la de las flores, que en breve se marchita, sino es perpetua y estable, y por eso sirve para otras cosas que se hacen de ellas.

Esto baste de la hermosura de esta ave. Mas de las propiedades de ella sola esta diré: que es el pavon muy amigo de la compañía de la hembra; por lo cual si balla los huevos sobre que ella se quiere echar, los quiebra; porque por esta ocasion no carezca de su compañía. Mas la divina Providencia, que en ninguna cosa falta, tambien proveyó aquí de remedio. Donde notaremos que en muchas cosas insistió que hubiese algunas necesidades, para que en el remedio de ellas se viese más claro el recaudo de su Providencia, como se ve en este caso. Porque la hembra busca algun lugar muy escondido donde pone los huevos, para que el padre no los halle. Y áun para le engañar, usa un artificio maravilloso, y es que cuando quiere salir à comer, da un vuelo cuan léjos puede del nido v esto hace callando. Mas cuando vuelve al nido, vuelve graznando, para que el marido crea que allí está el nido, de donde ella partió, y así lo burla y desatina para que no halle el nido. Pues ¿quién no verá aquí las invenciones que aquel soberano Señor busca para que reconozcamos y adoremos su sabiduría y providencia, y acudamos à él en todas nuestras necesidades, confiando que no faltará al hombre quien no falta á las cosas que crió para servicio del hombre?

Mas volviendo á la hermosura de esta ave, dijimos arriba haberla el Criador fabricado tan hermosa, para que por ella levantásemos nuestro espíritu á la contemplacion de la hermosura del que para este fin la crió.

Dijimos tambien que la principal cosa que pide Dios al hombre es amor, y que para este amor mueve mucho la hermosura, no sólo la corporal, sino mucho más la espiritual, cual es la de los ángeles y de las almas que están en gracia. Porque así como la voluntad se mueve con la representacion del bien, así el amor con la hermosura. Por lo cual el Criador, que tanto desea ser amado de sus criaturas, quiso que en todas ellas, comenzando desde el cielo hasta las entrañas de la tierra, hubiese algun rastro ó sombra de su infinita hermosura. La cual primeramente resplandece en el cielo estrellado en una noche serena: donde vemos toda aquella gran capa y bóveda del cielo resplandecer con tan gran número de lumbreras más claras que todos los diamantes y piedras preciosas, y éstas en tan grande número, que sólo el que las crió las puede contar. Resplandece tambien en las dos principales estrellas sol y luna, de cuya virtud y hermosura ya tratamos. Resplandece tambien en la verdura de los campos, en la frescura de las fuentes, en la diversidad de flores que hermosean los prados verdes, en las cuales no sabréis de qué más os maravilléis, si de la diversidad de los colores, si de las labores tan primas con que están obradas. Pues ¿qué diré de la hermosura de las perlas y piedras preciosisimas, de tantos colores y virtudes y de tan gran valor? ¿qué de los metales, y especialmente de plata y oro; el cual en todas las naciones, por bárbaras que sean, es lan preciado por su grande resplandor y hermosura? ¿qué de la hermosura de los cuerpos humanos, y señaladamente de algunos, cuales eran los que refiere la santa Escritura (1) como fué José, Absalon, Thamar, Judith y Ester? Porque no quiero hacer aquí mencion de la reina

<sup>(1)</sup> Gen., xxxix, 6. II Reg., xiv, 25, Ibid., xiii, 1. Judit., viii, 7. Ester, ii, 7.

Elena por quien se perdió Troya. En lo cual parece que en todas las especies de criaturas quiso el Criador que se viese una centena de su hermosura; pues hasta en el oro y piedras preciosas que se crian en las entrañas de la tierra quiso que se hallasen rastros de ella. Mas sobre todo esto, ¿qué diré de la hermosura de las almas que están en gracia? ¿qué de la de aquellos espíritus soberanos, en los cuales tanto resplandece la hermosura del Criador, pues la vista y resplandor de uno solo hizo caer en tierra de solo espanto al profeta Daniel (1); los cuales son más en número que las estrellas del cielo?

Pues todas estas hermosuras que vemos y otras innumerables que no vemos, están por muy más excelente manera en el Criador de ellas. Porque así como el maestro tiene en su entendimiento la ciencia que enseña á sus discípulos, más perfectamente que ellos, así el que dió su hermosura à todas las criaturas visibles é invisibles, necesariamente ha de tener en si por más excelente manera lo que dió à ellas; pues nadie da lo que no tiene. Y segun esto ¿cuál será la bienaventuranza de aquellos que ven todas estas hermosuras en la faz de Dios, con otras infinitas que son propias suyas, que á ninguna criatura fueron comunicadas? Y si el apóstol san Pedro quedó tan alienado y tan fuera de si cuando vió una sola (2) centella de esta hermosura en la transfiguracion del Señor, que arrebatado y como embriagado con la grandeza de aquella alegría no sabía lo que decía ¿qué sentirán aquellas almas gloriosas cuando entren en el gozo de su Señor, y beban de aquel arroyo tan crecido de sus deleites? Y si la hermosura de alguna criatura, que no es más que un cuerecico blanco ó colorado que parece por de fuera basta mu-

<sup>(1)</sup> Dan., viii, 17 y 18.

<sup>(2)</sup> Luc., 1x, 34.

chas veces para trastornar el seso de un hombre, y para hacerle caer en cama, y á veces perder la vida, ¿qué os parece que obrará en aquellas almas gloriosas la vista de aquella infinita hermosura de que todos ellos gozan? Dichosos por cierto los que aquí llegaren; pues gozarán de tales bienes, que ni ojos vieron, ni oídos oyeron, ni entendimiento humano puede comprender.

#### CAPÍTULO XXIII.

PRÓLOGO SOBRE LA FÁBRICA Y PARTES PRINCIPALES DEL MUN-DO MENOR, QUE ES EL HOMBRE.

Habiendo ya tratado de este mundo mayor y de sus partes principales, siguese que tratemos ahora de la fábrica del mundo menor y de sus partes, que es el hombre, que no ménos sirve para el conocimiento de nuestro Señor Dios, que el pasado. Para lo cual primeramente hemos de presuponer que el principio y fundamento de todos nuestros bienes es este conocimiento. Y como sean muchas cosas las que de él podemos conocer, la que más importa para nuestra salvacion y consolacion es el conocimiento de su providencia. La cual, como está ya dicho, incluye aquellas tres señaladas perfecciones suyas, que son: bondad, sabiduría y omnipotencia. Pues todo lo que hasta aquí se ha dicho de la fábrica de este mundo mavor, nos da claro testimonio de esta providencia, y de estas perfecciones divinas, que andan en su compañía, y no ménos sirve para esto lo que está dicho de la fábrica del mundo menor, que es el hombre. Por lo cual Teodoreto, en doce sermones que escribió de la divina Providencia, se aprovecha del artificio admirable de las partes de nuestros cuerpos, para probar esta providencia. Y la razon por que el hombre se llama mundo menor, es porque todo

lo que hay en el mundo mayor se halla en él, aunque en forma más breve. Porque en él se halla sér, como en los elementos; y vida, como en las plantas; y sentido, como en los animales; y entendimiento y libre albedrio, como en los ángeles. Por lo cual lo llama san Gregorio (1) toda criatura, por hallarse en él la naturaleza y propiedades de todas las criaturas. Y por eso lo crió Dios en el sexto día, despues de ellas criadas, queriendo hacer en él un sumario de todo lo que había fabricado, como hacen los que dan ó toman cuentas por escrito, que al remate de ellas resúmen en un renglon la suma de toda ella; de modo que aquel solo renglon comprende todo lo que en muchas hojas está explicado. Y lo mismo en su manera parece haber hecho el Criador en la formacion del hombre, en el cual recapituló y sumó todo lo que había criado. De aquí es que con mayor facilidad conocemos por aquí las perfecciones divinas, que si extendiésemos los ojos por todo el mundo; que es cosa que pide muy largo plazo. Y por esta causa los cosmógrafos hacen un mapa, en que pintan todas las principales partes y naciones del mundo, para que con una breve vista se vea dibujado lo que en su propia naturaleza no se pudiera ver en muchos años. Pues así podemos decir, que el hombre es como un breve mapa que aquel soberano Artífice trazó, donde no por figuras, sino por la misma verdad, nos representó cuanto había en el mundo. Y cuanto este mapa es más pequeño, y familiar y más conocido de nosotros, pues anda en nuestra compañía, tanto nos da más claro conocimiento del Criador.

Ponemos adelante entre las maravillas y obras de Dios, la virtud que puso en las semillas de las plantas. Porque en una pequeña pepita de una naranja puso virtud para que de ella naciese un naranjo; y un piñoncillo, para que

<sup>(1)</sup> Hom. xxix, in Evang.

de él naciese un grande pino. Mas esto es muy poco en comparacion de la virtud que puso en la materia de que se forma el cuerpo humano. Porque de una de estas semillas no se fabrica más que las raíces, y el tronco, y ramas del árbol, con sus hoias y fruto. Mas de la materia de que el cuerpo humano se forja con ser una simple sustancia, viene á formarse tanta variedad de miembros, de hnesos, de venas, de arterias, de nervios, v de otros innumerables órganos, y éstos tan acomodados al uso de la vida, que si algun ingenio llegase á conocer todas las particularidades, y menudencias, y providencias que en esto hay, mil veces quedaría atónito y espantado de la sabiduría y providencia del Criador, que de tan simple materia tantas y tan diferentes cosas pudo y supo formar. Porque ninguna hay que no esté clamando y diciendo: ¿quién pudo hacer esto sino Dios? ¿quién pudo dentro de las entrañas de una mujer, sin poner ella nada de su industria, fabricar una casa para el alma con tantas cámaras y reamaras, con tantas salas y retretes y con tantas oficinas voliciales, sino Dios? Lo cual manifies'amente declara ser esta obra trazada por una infinita sabiduría, que en nada falla ni yerra. Lo cual prueban los médicos y filósofos por esta demostracion. Dicen ellos que en todo el cuerpo del hombre hay más de trescientos huesos entre grandes y pequeños. Y así en cada lado hay más de ciento y cincuenta huesos; y cada uno de ellos tiene diez propiedades que los anatomistas llaman scopos, conviene saber: tal figura, tal sitio, tal conexion, tal aspereza, tal blandura y otras semejantes. De suerte que, multiplicando estas diez propiedades, y atribuyéndolas á cada uno de los ciento y cincuenta huesos, resultan mil y quinientas propiedades en los huesos de un lado, y otras tantas en el otro.

Pues en estos huesos hay tres obras y maravillas de

Dios que contemplar. La primera es la encajadura y enlazamiento de los huesos unos con otros con sus cuerdas y ligamentos tan perfectamente hecha, como ya dijimos. La segunda es la semejanza que tienen los huesos de un lado con los del otro, no solamente en el tamaño, sino tambien en estas diez propiedades que aquí dijimos. De modo que cuando crecen con la edad los huesos, pongo por ejemplo, de la una mano, con ese mismo compas y medida crecen les de la otra, y con esas mismas propiedades que tienen, sin haber diferencia de una parte à otra. Y lo mismo se entiende de las costillas, y de las cañas de los brazos, y de las piernas de un lado y del otro. La tercera maravilla que à mi espanta más que las susodichas, es ver la hechura y las propiedades que tiene cada hueso de éstos para el lugar donde está, y para el oficio que ejercita. Declaremos esto con un ejemplo de las cosas artificiales, para que por él vengamos en conocimiento de las obras naturales, por las del arte que procura imitarlas por ser éstas más conocidas. Vemes, pues, que en ca-a de un carpintero hay una sierra para aserrar, y una azuela para desbastar, y un cepillo para allanar, y una juntera para igualar, y un compas para medir y compasar, y otros tales instrumentos; y vemos cuán proporcionados son, y cuán bien fabricados estos instrumentos para sus oficios. Pues esto mismo hallamos con mayor perfeccion fabricado en estos trescientos huesos de nuestro cuerpo, cada uno de los cuales tiene todas aquellas diez propiedades que dijimos, tan proporcionadas y tan acomodadas á los lugares donde están, y á los oficios que han de ejercitar, que todos los entendimientos de hombres y ángeles no los podrían formar con mayor perfeccion de la que tienen. Y si el mismo Criador, á manera de hablar, estuviera mil años pensando en la fábrica de cada uno de estos huesos para

el fin susodicho, no los hiciera de otra manera de la que eslán.

Y no se acaba aquí la maravilla; porque todo lo que aquí hemos dicho de la proporcion y semejanza de los buesos de un lado con los de otro, esa misma hay en las ternillas, y en los ligamentos, y ataduras de los huesos, y en los morecillos, y en los nervios, y venas y arterias de un lado para con las del otro. Y todos estos son instrumentos necesarios para la conservacion de nuestra vida; los cuales vienen tan acomodados á los oficios para que están depulados, que ni un anillo para el dedo, ni una vaina para su espada viene tan medida, ni tan compasada como cada una de estas partes para el oficio que sirve. Poes ¿qué cosa nos declara más la sabiduría de aquel Artifice soberano, que tan gran número de instrumentos fabricó con tan grande perfeccion y artificio para sus oficios, que ni en un solo cabello izquierdeó, ni desdijo de lo que convenecía para este fin?

En lo cual se ve cuán bestial fué aquel Epícuro, que dijo haberse fabricado acaso nuestros cuerpos. Porque las cosas que se hacen acaso, pocas veces aciertan á salir bien, y cuando mucho, podrá ser esto en tres ó cuatro cosas. Mas acertar en tantas mil partes, y todas tan perfectamente fabricadas, que sobrepujan toda la facultad de los entendimientos humanos, no es posible hacerse acaso, sino por un soberano entendimiento. Porque pregunto ahora, qué tan gran locura sería decir, que arrojando una gran masa de hierro en una fragua de herrero acaso saliese un reloj, concertado con todas sus ruedas, ó algun arnes trenzado muy bien hecho? Pues muy mayor locura es sin comparacion decir que el cuerpo humano se hizo acaso de aquella materia, que él se fabrica en las entrañas de la madre, así por ser mucho mayor el número de los huesos

y de las otras partes de que se componen, como por ser todas ellas más perfectamente fabricadas que las de un reloj ó arnes. Porque si este artificio se hallara en ciento ó doscientas partes de nuestro cuerpo, no fuera tanto, mas hallarse en tanto número de partes, y todas ellas tan perfectamente fabricadas para sus oficios, esto es cosa que sobrepuja toda admiracion, y que singularmente nos declara la sabiduría y omnipotencia de quien tan grande eficacia pudo dar á la virtud formativa de nuestros cuerpos.

# S. ÚNICO.

Ninguna cosa de este mundo, por grande y esclarecida que sea, declara los atributos dichos, como el hombre. Y sentencias admirables de filósofos.

Pues por esta causa dicen muy bien los estudiosos de esta ciencia de la anatomía, que ella nos es una ciertísima guía y maestra para llevarnos al conocimiento de nuestro Hacedor, y de aquellas tan principales perfecciones suvas que aquí andamos rastreando por medio de sus criaturas. Por lo cual con mucha razon llaman algunos á esta ciencia, y á la misma fábrica de nuestro cuerpo, libro de Dios; porque en cada partecica de él, por muy pequeña que sea, se lee y ve el sumo artificio y sabiduría de Dios. Y aunque la fábrica y las cosas del mundo mavor nos avuden á este mismo conocimiento, como está va declarado, mas éstas vemos à trechos en algunas cosas raras y extraordinarias, que nos dan de él más claro testimonio: mas en este menor mundo, que es el hombre, y particularmente en la casa de él, que es el cuerpo, no hay cosa tan menuda, no hay vena, ni arteria, ni huesecico tan pequeño, que no esté à voces predicando el primor v artificio de quien lo fabricó.

Pues ¿qué diré de las partes mayores? ¿qué cosas dicen los anatomistas de la fábrica de nuestros ojos? ¿qué del armazon, v huesos, v huesecicos, v sesos, v red admirable de nuestro cerebro? ¿qué del artificio v fábrica de nuestras manos, de las cuales ha procedido otro nuevo mundo artificial, donde se halla casi tanta variedad v muchedumbre de cosas como en el mundo natural que Dios crió? Por lo cual tengo en parte por dichosos aquelos que se han dado á esta parte de filosofía, que trata de la composicion de nuestros cuerpos; porque si quisieren levantar un poco los ojos à Dios, y mirar en su hechura la sabiduría y omnipotencia del Hacedor, no podrán dejar de quedar mil veces pasmados de ver tantas sutile-28, v providencias, v maravillas. Dice David (1) que los que descienden al mar en sus navios, ven la grandeza de las obras de Dios, y las maravillas que hace en lo profundo. Pues no ménos digo yo que los que entran dentro de si mismos, y saben contemplar lo que el Hacedor obré en ellos, verán otras tantas maravillas, con que él provevó al hombre de todos los instrumentos necesarios para la conservacion de su vida, y esto con tanta perfeccion, que ni hava en él cosa supérflua, ni falte la necesaria.

Ni es cosa ménos admirable ver el sitio y los lugares del cuerpo en que todas estas partes de él están con tanta perfeccion situadas. Porque no se puede imaginar otro ni más hermoso, ni más conveniente, ni más proporcionado para el fin y oficio que se hizo. Dijeron los antiguos de la elocuencia de Platon, que si algun sabio quitase una palabra suya, y con mucho estudio pusiese otra por ella, quitaria de su elegancia; y quien esto hiciese en las oraciones de un grande orador, por nombre Lysias, quitaria de la sentencia: queriendo por aquí alabar la elegancia

<sup>(1)</sup> Psalm., cvi, 23 y 24.

del uno, y la propiedad de las palabras del otro. Pues así podemos decir á este propósito, aunque la comparacion sea humilde, comparando las cosas del entendimiento humano con las del divino, que si todos los sabios del mundo quisiesen trazar la más pequeña parte, ó miembro, ó sentido del cuerpo humano, y formarla de otra manera, 6 asentarla en otro lugar, quitarian, no sólo el oficio y uso de ella, mas tambien toda su gracia y hermosura. Por lo cual disputando Galeno con aquel bestial filósofo Epícuro, el cual, negando la Providencia divina, decía que la fábrica de nuestro cuerpo había sido hecha acaso y sin consejo, como va dijimos (1), sale con él á este partido, que le dará cien años de espacio para que mude la figura ó sitio de alguna de estas partes de nuestro cuerpo, y la fabrique y asiente de otro modo que ella está; y verá claro cómo no es posible disponerse ni trazarse mejor que como ella está fabricada y asentada. De lo cual, maravillado Salomon, v viendo cuán bajo quedaba el entendimiento humano para entender el primor y sutileza de este artificio divino, dijo (2): Así como no sabes cuál sea el camino del aire, y de qué manera se fabrican los miembros en el vientre de la mujer preñada, así no conoces las obras de Dios, que es el hacedor de todas las cosas.

Conoció el santo rey David el artificio de esta obra, no por estudio de filosofía humana, que no aprendió, sino por especial revelacion de Dios. Y así en el Salmo CXXXVIII, que todo trata de la sabiduría de Dios, en el cual dice que todas las cosas pasadas y venideras le son presentes, y que las tinieblas son más claras que la luz delante de él, viene á tratar muy en particular de esta fábrica de nuestros cuerpos: donde, segun la traslacion de otros intér-

<sup>(1)</sup> Cap. III, § 6.

<sup>(2)</sup> Eccle., x1, 5.

preles, que sirven para entender la nuestra en sentencia, dice así: Alabares he, Señor, porque terriblemente habéis magnificado v declarado la grandeza de vuestra sabiduría en la fábrica de mi cuerpo. Maravillosas son vuestras obras, y mi alma lo conoce mucho. Ninguno de mis huesos hubo escondido á vuestros ojos, cuando mi cuerpo se formaba en lo secreto del vientre de mi madre, y cuando ellos con maravilloso artificio se tejían y enlazaban en él. Y aun estando vo ahí imperfecto y por acabar de organiar, me vieron vuestros ojos y todos mis miembros estaban escritos en el libro de vuestra sabiduría; los cuales poco á poco procediendo los días, se iban fabricando, y ninguno hubo entre ellos que no fuese de vos conocido, aun antes que suese formado. ¡ Cuan preciosos son, Señor, para mí vuestros pensamientos y consejos, y cuán grande es el número de ellos! Los cuales si quisiere vo contar, hallaré que sobrepujan las arenas del mar. Pues en estas palabras declara el Profeta la admirable sabiduría de Dios, que resplandece en la fábrica y artificio singular de nueshos cuerpos. Entre las cuales es mucho de notar aquella palabra, terriblemente os habéis engrandecido, porque esta palabra terrible, más propia parecía para engrandecer las obras de la divina justicia que las de su sabiduría, de que aquí el Profeta va hablando. Mas la razon es, porque despues que él consideró la profundidad de la sabiduría divina, que en esta obra de tanta variedad se descubría, y la grandeza del poder que de una tan simple materia pudo fabricar tantas diferencias de miembros y órganos, como dijimos, quedó el Profeta tan espantado y atemorizado de la majestad y grandeza de Dios, que en esta obra veía, que vino á usar de aquella palabra terriblemente. Donde parece haberle acaecido lo que suele à m hombre que está subido en algun grande risco, ó en

alguna torre altísima, que si mira para bajo, y ve aquella profundidad tan grande, parece que se le desvanece la cabeza, y teme, aunque esté en lugar seguro. Pues de esta manera temía este Santo, conociendo por la grandeza de esta obra la del Artífice que la hizo.

Mas ¿ qué mucho es que un profeta lleno de Dios se maravillase tanto de esta obra, y se moviese á alabarlo y honrarlo por ella, pues parte de esto hallamos en un filósofo gentil? Porque Galeno, príncipe de los médicos, que escribió diez y ocho libros de esta admirable fábrica del cuerpo humano, viendo cuánto en ella resplandecía la sabiduría de Dios, dice: Que esta su escritura era un himno y alabanza que él componía para gloria y honra de Dios. Ca no está, dice él, su honra en que le ofrezcamos incienso, y otras semejantes especies olorosas, ni en que le ofrezcamos sacrificios de cien bueves, sino en que por el artificio admirable de esta fábrica conozcamos la grandeza de la sabiduría que tales cosas supo trazar, y el poder que todo esto pudo ejecutar, la bondad que tan plenariamente provevó à las criaturas de todo lo que era necesario para su conservacion, sin tener envidia de nada. Todo esto es de Galeno, el cual, convencido y enseñado por el artificio admirable de esta obra, alcanzó esta tan alta teología. Porque esto fué decir lo que dijo Dios por el profeta Oseas (1): Conocimiento de Dios quiero más que sacrificio. Porque este conocimiento es principio v fundamento de todas las virtudes, como ya está dicho.

Pues siendo esta materia tan provechosa para levantar nuestros entendimientos al conocimiento de nuestro Criador, no será fuera del intento que en esta primera parte seguimos, tratar un poco de esta obra, para que por ella veamos siquiera algo de lo que este filósofo gentil veía:

<sup>(1)</sup> Oseas, vi. 6.

aunque esto no será prosiguiendo á la larga esta materia, porque esto sería cosa infinita, y ajena de nuestra profesion; bastarnos há apuntar las cosas más comunes y más fáciles de entender, y en que más resplandece la sabiduria de este divino artificio.

## CAPÍTULO XXIV.

DE LA FÁBRICA Y ARMAZON DEL CUERPO HUMANO SOBRE LOS HUESOS.

El órden de proceder requería que tratásemos primero de la fábrica y armazon del cuerpo humano, que consiste en el asiento y órden de los huesos de que él está compuesto; mas hay en esta materia tantas sutilezas y secretos, y tantas maravillas, que ni vo las sabría declarar, ni el lector las podría entender. Porque aun los mismos que de propósito estudian esta facultad, no se contentan con lo que la doctrina les enseña, sino aprovéchanse tambien de figuras é imágenes que la representan. Y ni aun esto les basta, si no pasan adelante á hacer anatomía en los cuerpos humanos recien muertos, para que no sólo el entendimiento, sino tambien los ojos, sean testigos y jueces de la doctrina. Donde se debe notar que los anliguos médicos tenían por cosa de grande horror hacer esta experiencia en los cuerpos humanos, y por esto la bacían en los animales que se hallaban más semejantes á ellos. Y para que se abaje la soberbia y vanidad de los gentiles hombres y mujeres, y vean de qué se vanaglorian, sepan que los cuerpos que los antiguos hallaron más semejantes á los nuestros, aunque sea vergüenza decirb, fueron los de las monas y puercos. Y así Galeno, que nás divina v largamente trató esta materia, se rigió en todo lo que escribió por la fábrica de los cuerpos de las monas. Y por esto es ahora corregido por los nuevos anatomistas: los cuales hallaron por experiencia que en algunas cosas se diferencian nuestros cuerpos de los de estos animales.

Así que por ser esta materia tan varia y de tanta sutileza, no me debo entremeter en ella; puesto caso que no hay en ella hueso alguno grande ni pequeño que no esté predicando la sabiduría y providencia del Criador, que esto trazó. Solamente diré que el armazon del cuerpo humano se compone de muchas piezas, y es todo como hecho de goznes para que así pueda el hombre jugar de todos sus miembros y menearlos sin dificultad. Y no piense nadie que son pocas estas piezas; porque, como arriba tocamos, son muchos estos huesos, los cuales todos están enlazados unos en otros, con unas encajaduras tan ajustadas y proporcionadas, y tan perfectamente compasadas, que ninguno de cuantos entalladores hay en el mundo las pudiera hacer con tanto compas y perfeccion.

Y porque no se desencajasen los huesos proveyó el Criador de cuerdas tan firmes, y de tales ligamentos alrededor de estas junturas, que no sea posible desencajarse un hueso de otro, sino con alguna grande violencia. Pues todas estas encajaduras con sus cuerdas y ligamentos, junto con la figura de los mismos huesos tan proporcionados y medidos para la consistencia y servicio del cuerpo humano, son voces que están predicando la sabiduría de aquel Artífice soberano, que sin compas y sin regla, y sin algun otro instrumento, trazó todo esto en las entrañas de una

mujer, sin poner ella mano en esta obra.

Y si algun ejemplo hay con que podamos entender algo del artificio de esta obra, es el que ya pusimos de la fábrica de un arnes trenzado, el cual, acomodándose á los miembros del cuerpo humano, los cubre de piés á cabeza; y así tambien es compuesto de diversas piezas con sus junturas, para que pueda el hombre armado abajarse, y levantarse, y menear, y doblar los brazos, y apretar la lanza y la espada en la mano. En lo cual todo imita el arte á la naturaleza, en cuanto le es posible, porque en todo no puede. Lo cual, dejadas aparte otras ventajas, se conoce viendo cuán pesada y dificultosamente manda sus miembros un hombre armado, y con cuánta facilidad se mueven los miembros del cuerpo humano, como se ve en los que corren, y voltean, y bailan, siendo mucho mayor el número de los huesos y junturas de nuestro cuerpo que las piezas de cualquier arnes.

Puede tambien compararse esta fábrica con la de una casa alta, armada sobre dos columnas. Porque las piernas sirven aquí de columnas que sustentan todo este edificio, cuyas bases son los piés, sobre que ellas se sustentan, y lo demas es el edificio de la casa, el cual va trabado y enlazado con los huesos del espinazo que suben or las espaldas hasta lo postrero de la cabeza, todo hecho de diversas piezas, como una cadena de diversos eslabones, con sus maravillosas encajaduras, del cual proceden las costillas; así como en lo alto del edificio hay una viga principal que toma de pared á pared, de la cual proceden las costaneras!, ó las que llaman asnas, que sostienen la tablazon con que se cubre y remata el edificio. Pues sobre este armazon de huesos extendió el Criador la carne y la piel para hermosura del cuerpo humano, así como despues de levantadas las paredes de una casa, la encalamos y guarnecemos, para que parezca más hermosa. Porque el que trazó toda esta fábrica era tan sabio, que juntó en una las dos cosas de mayor perfeccion y más dificultosas de juntar, de cuantas hay, que son provecho y hermosura; v esto con tal primor v artificio, que lo más provechoso es más hermoso, y lo más hermoso más provechoso, como se ve en la fábrica y sitio de todos los sentidos y partes que vemos en los rostros humanos; los cuales, ni para sus oficios, ni para hermosura pudieran tener ni otra figura, ni otro sitio del que tienen. Sirve tambien este armazon de huesos, no sólo para la firmeza y estatura del cuerpo, sino tambien para amparar lo flaco con lo fuerte como adelante veremos, que es tambien otra providencia de este supremo Artifice. Enseñándonos en esto, que los grandes y poderosos en la república, han de ser no desolladores, sino defensores de los que poco pueden. Esto baste de lo que toca al armazon y fábrica del edificio de nuestros cuerpos: ahora comenzaremos á tratar de la obra de la nutricion con que ellos se sustentan.

## CAPITULO XXV.

DE ALGUNOS AVISOS GENERALES QUE CONVIENE PRESUPONER
PARA TRATAR DE LA PRIMERA FACULTAD DE NUESTRA ALMA, QUE PERTENECE À LA NUTRICION Y SUSTENTACION DEL
CUERPO.

Ántes que comencemos á tratar de la facultad del alma vegetativa, conviene presuponer algunos avisos y documentos generales que sirven para la inteligencia de esta facultad. Es, pues, ahora de saber que en nuestra alma hay tres potencias ó facultades, de las cuales la primera es vegetativa, cuyo oficio es nutrir y mantener el cuerpo, y otra que llaman sensitiva, que es la que nos da sentido y movimiento, y la tercera es la intelectiva, que nos diferencia de los brutos y nos hace semejantes á los ángeles. Estas tres facultades dió el Criador á una simple sustancia que es nuestra alma: lo cual es una tan grande maravilla, como si hiciera una criatura que fuera junta-

mente ángel y caballo; pues nuestra alma ejercita en nosolros los oficios de estas dos tan diferentes criaturas; pues ella entiende como ángel, y come y engendra como caballo. Por lo cual algunos filósofos no admitieron esto, ántes dijeron que estas tres facultades de nuestra alma eran tres almas, las cuales ellos ponían en diversos lugares de nuestro cuerpo, es á saber: la vegetativa en el hígado, y la sensitiva en el corazon, y la intelectiva en la cabeza; y esta postrera, decía Platon que era el hombre, no consintiendo que una cosa tan baja como nuestro cuerpo fuese parte esencial del hombre, sino una casa donde el alma moraba, ó un candelero donde se ponía la candela encendida de nuestro entendimiento.

Pues conforme á esta division susodicha, trataremos primero de la facultad del alma vegetativa que tenemos comun con las plantas, que tambien viven y se mantienen como nosotros; y despues trataremos de las otras dos facultades del alma, que son la sensitiva é intelectiva. Este sea el primer presupuesto.

El segundo sea el que todos sabemos que es ser necesario mantenimiento ordinario para conservar la vida. La razon de esto es porque el calor de nuestros cuerpos, mediante el cual vivimos, ese tambien no ménos es causa de nuestra muerte que de nuestra vida. Porque con su eficacia consume la sustancia y las carnes del hombre, como lo vemos en los dolientes que por hastío ó por dieta no comen, los euales á cabo de días vemos flacos y descarnados. El ejemplo de esto vemos en la lámpara que queremos que siempre arda: donde el ardor de la llama poco á poco va consumiendo el aceite que la sustenta. Por lo cual es necesario cebarla siempre para que siempre se repare lo que siempre se gasta. Pues lo mismo hace el calor natural en nuestros cuerpos que la llama en la lámpara, el

cual siempre gasta y consume nuestro húmedo radical, y por esto conviene restaurar lo que así se gasta con el manjar que se come. Donde se ha de notar que de este manjar toma el cuerpo para sustentarse la grosura y aceitoso que hay en él. De suerte que si coméis una camuesa, sírvese la naturaleza de lo aceitoso de ella para restaurar lo que se perdió. Y porque nunca es tan perfecto lo que se restaura como lo que ántes había, de aquí viene poco á poco el húmedo radical á perder de su vigor y virtud; y cuando éste del todo se menoscaba, viene á acabarse juntamente con él la vida, si alguna dolencia ó violencia no se anticipó á darle más temprano fin.

El tercero presupuesto es, que pues todo el cuerpo con todas sus partes se ha de mantener, y á todas conviene que corra el mantenimiento, es necesario que en todo él haya caminos por do corra el mantenimiento, y los espíritus, y el calor á todas partes; y así lo trazó el Criador lleno de venas, y arterias y nervios, de ellos mayores y de ellos menores para este efecto. De modo que él es como una ciudad que está toda llena de calles y de callejuelas para el paso y servicio de los que la habitan. Aunque no sé si es acomodado ejemplo el de una red muy menuda. Porque así está todo nuestro cuerpo entretejido y lleno, no de una sino de cuatro maneras de redes, como adelante declararemos. Lo cual se parece más claro en las hojas de los árboles, mayormente cuando son 'grandes, en las cuales vemos tantos hilicos unos mayores y otros más delgados que cabellos, que son la tejedura con que se sostiene y mantiene la hoja. Y no contento con esto ordenó el Criador que todo el cuerpo fuese, como los médicos lo llaman, transpirable, que es estar todo lleno de poros, para que haya comunicacion de unos miembros á otros.

El cuarto sea que aquel sapientísimo Artífice puso tres facultades necesarias en todos los miembros para su mantenimiento, que llaman atractiva, conversiva y expulsiva. Porque cada miembro atrae de las venas, que son acarreadoras del mantenimiento, lo que es necesario para su nutricion, y despues lo convierte en su sustancia, y si tiene alguna superfluidad que no le convenga, despidela de sí. Mas entre estas tres facultades es más admirable la primera, que es la atractiva. Porque como en aquella masa de la sangre vavan los cuatro humores de que están compuestos nuestros cuerpos, que son sangre, flema, cólera y melancolía, cada miembro, como si tuviese juicio v sentido, toma lo que conviene á su naturaleza, y no toca en lo demas. Y conforme á esto, el hueso que es duro y sólido, el cual tambien se mantiene y crece como los otros miembros, segun que lo vemos en los huesos de los niños que van creciendo con la edad, toma de aquella masa el humor frío y seco; porque éste le es más natural y más proporcionado á su sustancia. Y así lo hacen todos los demas, cada cual en su manera. Pónese para esto el ejemplo de la piedra iman, la cual, teniendo á par de sí diversos metales, solamente atrae á sí el hierro, dejando los otros. Pues el que dió tal virtud á esta piedra, tambien la dió à los miembros para que cada uno tomase para sí de aquella masa lo que fuese más conforme á su sustancia. Lo mismo vemos en la eleccion de los manjares que hacen los animales. Porque si pusiereis juntos un pedazo de carne, y un poco de trigo y otro de yerba, la oveja acudirá á la yerba, y el can á la carne y la gallina al trigo. Pues quien dió à los animales este natural conocimiento del manjar que les conviene, dió tambien á los miembros este mismo instinto y naturaleza, para que tomase cada uno de aquella masa lo que más le convenía.

El quinto sea, que en este nuestro cuerpo hay aquella hermandad que el Apóstol (1) tantas veces nos encomienda. Porque todos los miembros y sentidos sirven unos á otros, y todos al bien comun, que es á la conservacion del todo; mas esto con tal órden, que los ménos nobles sirven á los más nobles: y así la primera digestion del manjar, que se hace en los dientes, sirve á la segunda que se hace en el estómago, y éste á los intestinos, y éstos al hígado, y el hígado al corazon y á todo el cuerpo, y el corazon al cerebro, que es el más noble miembro, donde reside el senado y los cónsules, que son los sentidos exteriores é interiores, y así él tambien provee de sentido á todos los miembros; para que por este ejemplo se vea cómo la preeminencia y dignidad de los mayores se ha de emplear en el gobierno y provecho de los menores.

Hay tambien aquí otra providencia del Criador: el cual no consiente que en esta su casa haya cosa desperdiciada y sin provecho, así como no quiso que hubiese en el mundo lugar vacío, ni consintió que los pedazos de pan que habían sobrado del milagro de los cinco panes (2) se perdiesen. Pues por esto de tal manera trazó el gobierno de nuestros cuerpos, que lo que en una parte sobraba como superfluo, en otra fuese necesario: como lo vemos en la melancolía que desecha el hígado, la cual sirve de mantenimiento para el bazo, que es miembro ménos noble: como vemos en las casas de los ricos, donde los criados se mantienen de lo que sobra de las mesas de sus señores. Y lo mismo vemos en las otras superfluidades que despide de sí el hígado y el estómago.

Sobre todo lo dicho se ha de advertir otra cosa que no ménos declara el consejo de la divina Providencia, y es

<sup>(1)</sup> Rom., xii, 1. Thes., iv, 17. Hebr., xiii, 1.

<sup>(2)</sup> Ioan., vi, 12.

que, como Aristóteles dice, no hace la naturaleza, esto es, el Autor de ella, sus obras semejantes á un cuchillo que babía en la isla de Delfos, el cual servía de muchos oficios é instrumentos, sino para cada oficio ordenó su propio instrumento: los ojos para sólo ver, los oídos para oir, las narices para oler, etc. En lo cual se ve la realeza de esta casa de nuestro cuerpo, que el Criador fabricó para morada de nuestra alma, como para cosa criada á su imágen y semejanza. Porque vemos que en una casa de un escudero ó de algun pobre hidalgo, muchas veces no hav más de uno ó dos criados que sirven de todos los oficios de casa; mas en la casa de un rev vemos que hav gran número de oficios y de oficiales, deputados cada uno para su oficio. Porque como el rey es rico y poderoso, tiene faculad y caudal para sustentar todo este número de oficales. Pues aplicando esto á nuestro propósito, ninguna casa real ha habido en el mundo, aunque fuese la de Salomon, que tan grande espanto puso á la reina Sabá (1), que lantos oficiales tuviese cuantos tiene la casa real de nuestro cuerpo, que el Criador fabricó, segun está dicho, para morada de nuestra alma; en la cual siendo tantos y lan varios los oficios, no se hallará un oficial que tenga dos oficios, sino cada uno el suvo. Y si alguno parece teper más que uno, es por razon de la diversidad de partes que hay en él. Esto se ve, no sólo en los cinco sentidos exteriores, sino mucho más en los miembros interiores. Y asiél fabricó el estómago para cocer el manjar, las tripas para recibirlo y purgarlo, el hígado para hacer la masa de la sangre, el corazon para criar los espíritus de la vida, los sesos del cerebro para criar los espíritus animales, las venas para repartir la sangre, las arterias para llevar los espíritus vitales, y los nervios para repartir los

<sup>(1)</sup> III Reg., x, 4 y 5.

animales, y así otros muchos que pudiéramos aquí contar. Lo cual todo sirve, no sólo para declarar el órden de la divina Providencia, sino tambien para instruccion v fundamento de la medicina. Porque entendida la calidad y condicion de las partes del cuerpo, y la dependencia que tienen unas de otras, saben los médicos donde han de aplicar las medicinas, y en qué lugares han de mandar hacer las sangrías, y dónde han de dar cauterio de fuego, con lo demas. Porque va hemos visto curarse un gravisimo dolor de ciática que estaba en el cuadril del muslo, dando un cauterio en el oído, por la dependencia que hay de esta parte superior á la otra inferior.

Presupuestos ahora, pues, estos documentos generales, descenderemos à tratar del uso y oficio de las principales partes de nuestro cuerpo, para que veamos cuán perfectamente sirven à la facultad del alma vegetativa, que es á la sustentacion de nuestra vida. Y en la acomodacion v proporcion de estas partes para este fin, veremos claro el artificio y sabiduría de la divina Providencia que esto trazó v ordenó.

#### CAPÍTULO XXVI.

DE LOS MIEMBROS NECESARIOS PARA LA DIGESTION Y PURIFI-CACION DEL MANJAR.

Pues como sea necesario el mantenimiento para la conservacion de nuestra vida, proveyó la divina Sabiduría de muchos y diversos oficiales para este género de alquimia, si así se puede llamar; porque para una mudanza tan grande como es hacer de pan ó de cualquier otro manjar carne humana, eran necesarios muchos oficiales y muchos cocimientos v alteraciones del manjar, para que dejada su propia forma se mudase en nuestra sustancia.

Pues la primera digestion y el primer oficial que la ha de bacer es la boca, la cual digestion es tan necesaria. que, como dicen los médicos, el verro de la primera digestion no se corrige en la segunda : ca todos los miembros tienen sus oficios limitados, y son entre si tan comedidos, que ninguno quiere usurpar el oficio del otro. Los instrumentos con que la boca hace esta primera digestion son los dientes. En cuya fábrica comienza va á descubrirse el artificio de la divina Providencia, porque los que stan en medio son agudos para cortar el manjar, y los postreros de un lado y de otro son llanos como las piedras de un molino, para moler y desmenuzar lo que los otros hubieren cortado. Y aun otra particularidad hay en ellos que no se debe echar en olvido, v es, que así como los molineros pican las piedras para que corten mejor el grano, en lugar de esta picadura formó el Criador nuestras muelas, no lisas, ni del todo llanas, sino con alguna desroaldad, que sirve de picadura, y está tan firme que, molimido siempre el manjar, permanece y dura casi toda la vida, sin tener necesidad de renovarse cada día como la olra. Y porque hay algunos manjares duros y dificultosos de cortar, para esto formó los colmillos, que son más recios, para vencer esta dureza y dificultad. Y porque para esto se requería mayor firmeza, proveyó que tuviese cada uno tres raíces con que se encarnase en las encías, como quiera que los dientes delanteros, que son para ménos trabajo, no tengan más que dos: para que por aquí se vea omo á ninguna cosa, por muy menuda que sea, faltó la divina Providencia. Sirve tambien para esta digestion la lengua como pala de horno, traspalando el manjar de abajo arriba, para que por todas partes quede molido y desmenuzado.

De la boca se sigue por la garganta un coladero ó gar-

guero, porque así le llamaremos de aquí adelante, el cual atrae á sí el manjar va molido, y lo lleva al estómago, que es el cocinero general de todos los miembros. Mas ántes que pasemos adelante, será necesario advertir que de la parte de nuestra boca más vecina á la garganta, proceden dos canales: la una es este garguero que decimos. por do va el comer y beber al estómago: el cual está siempre cerrado para que no entre aire ni frio por él, que impida el cocimiento de la digestion; pero ábrese y dilátase con el mismo manjar que el estómago atrae á sí. Mas la otra canal va á parar al pulmon, que es por donde respiramos y hablamos, y esta está siempre abierta, para que siempre respiremos por ella. Y por esto el Criador la hizo anulosa; porque es compuesta de unos circulos como anillos, aunque no toda, sino los dos tercios de ella, para que así esté siempre tiesa y abierta para el oficio susodicho. Mas con todo eso á la hoca de esta entrada está una lengüeta tan delicada, y asentada con tal primor, que el mismo aire con que respiramos la abre y la cierra, como lo hace el agua de la marea en la compuerta de los molinos del mar, cuando sube y cuando baja. Y sirve esta lengüeta para que no entre por la caña del pulmon algun polvo ó aire destemplado, que pueda hacer algun daño.

Mas preguntará alguno: ¿por qué razon los dos tercios de esta canal son anulosos, y el otro tercio no, ántes es de una materia blanda y flexible? Aquí comienza ya á descubrirse el artificio de la divina Providencia, que de nada se olvidó. Porque si toda esta canal fuera anulosa y estuviera tiesa sin doblarse, pudiera un hombre ahogarse con un bocado grande. Mas siendo el un tercio blando por la parte que se junta con el coladero que decimos, dilátase y da amor de sí, para que el bocado pueda pasar sin este peligro.

Mas otra providencia hay aquí más admirable; porque preguntará alguno, si la canal que va á parar al pulmon hade estar abierta, podrá entrarse por ella el manjar ó el beber, y ahogarse ha el hombre. Porque por experiencia se ve que si una sola gota de agua entra por ella, nos vemos en aprieto y todo se nos va en toser para echar fuera lo que por allí entró. Pues ¿qué remedio para esto? Hallólo aquella infinita sabiduría.

Para lo cual habremos de presuponer que esta canal está por la parte superior continuada con el coladero. De donde viene á ser, que cuando el estómago atrae á sí el bocado ya masticado para abajo, abájase juntamente con él este coladero; y cuanto más éste se abaja, tanto sube bacia arriba la canal del pulmon: así como acaece cuando están dos cubos de agua atados sobre un pozo, donde vemos que cuanto más tiráis para abajo el uno, tanto más sube para arriba el otro; y subiendo éste para lo alto, hace que ninguna cosa ni de lo que se come ni bebe entre por d. Lo cual puede experimentar el prudente lector, cuando à este paso llegare, poniendo la mano en la nuez que tenemos en la garganta, y tragando la saliva. Porque luégo verá cómo este hueso se levanta, y sube á lo alto junto con la canal que está pegada con él. Esta es una de las singulares obras de este Artífice soberano, que halló camino para lo que nuestro ingenio no pudiera alcanzar, trazando estas dos canales de tal manera, que este coladero de una via hiciese dos mandados, llevando el bocado para abajo, y haciendo que la cabeza de la canal del pulmon subiese hacia arriba, para que de esta manera ni lo que se come ni se bebe entrase por ella, v ahogase al hombre. Para lo cual tambien sirve aquella lengueta que dijimos estar à la boca de esta caña, para que nada de esto entre por ella.

Mas volvamos ahora al estómago, el cual comienza

luégo à alterar el manjar que recibe y à darle otra forma, y aquí se hace la segunda digestion. Y porque ésta no se puede hacer sin calor y sin fuego, sirve para esto primeramente el corazon, que es su vecino, y es miembro calidísimo, y así influye calor en esta olla del estómago. Y sirve tambien otro vecino, que es el hígado; el cual asimismo es miembro caliente. Y lo que es más admirable, sirve tambien la cólera, que es como fuego para esto. Porque de la vejiguilla donde ella está, va una vena por do esta cólera camina à dar calor al estómago. El cual está compuesto de dos túnicas.

Y esta cólera entra por aquella vena entre la una túnica y la otra; y así, como un leño encendido, se pone debajo del suelo de esta olla para darle calor. Pues aquién no adora aquí al Autor de esta singular providencia? Tambien todos los miembros, como si tuvieran sentido para conocer que el estómago guisa de comer para todos ellos, así avudan á este cocimiento con su propio calor. Y de aquí es que acabando de comer se nos enfrían los piés y las manos, porque el calor de estos miembros va á ayudar al cocimiento del manjar con que ellos se han de mantener. Y esto se hace mediante una facultad que los médicos llaman virtud regitiva, ó regidora, de todo el cuerpo; la cual es como mayordomo mayor de esta casa real donde nuestra alma mora. Y ésta es la que hace estas aplicaciones y otras obras semejantes que se requieren para la conservacion de nuestra vida.

De este segundo ventrículo del estómago va luégo el manjar á los intestinos, que son las tripas. Y de éstas sale gran muchedumbre de venas muy delgadas, las cuales se van ensanchando y ramificando de tal manera, que vienen á parar en un tronco, que es la vena que llaman porta; la cual viene á fenecer en la parte baja del hígado. De

modo que ella tiene la misma figura que un árbol; sino que la diferencia está en que en el árbol sube el humor de las raíces y tronco á las ramas; mas aquí, por el contrario, sube el licor del manjar de las ramas al tronco; las cuales, cuanto están más vecinas á los intestinos, tanto son más delgadas. La causa es porque no entre ni vaya por ellas al hígado, donde se hace la tercera digestion, cosa gruesa, sino muy líquida. Y para esto sirve el beber para hacer más líquido y ralo el manjar, para que así pueda colocarse por estas venas tan delicadas.

## SI.

Oficio de los intestinos y causas de los excrementos.

Pues volviendo al propósito, por estas venas tan delgadas que nacen de los intestinos, especialmente de los más vecinos al estómago, atrae á sí el hígado el manjar ya digesto y cocido, dejando en los intestinos lo ménos puro v más grueso para mantenerlos. Porque, como va dijimos, no se desperdicia nada en esta casa de Dios, y así lo que es superfluo para un miembro es necesario para otro. Y para que esto se pueda mejor hacer, ordenó aquel Artífice soberano que estos intestinos tuviesen tantas vueltas y revueltas, porque tienen más de sesenta palmos en largo, para que en tan largo trecho haya tiempo para atraer el higado á si todo lo que fuere de provecho; ademas de ser esto necesario para la vida política del hombre. Porque á no haber más de un intestino corto, ni se pudiera el hígado aprovechar bien del manjar, y así el hombre siempre padecería hambre, y á cada paso tendría necesidad de purgar el vientre. Mas à estos inconvenientes proveyó el Criador de la manera que está dicho.

Despues que los intestinos han servido de este oficio,

las heces, que no son ya de provecho, despiden por su desaguadero; el cual está en la más secreta y escondida parte de nuestro cuerpo. Lo cual nota y encarece Tulio diciendo, que así como los que edifican una casa esconden estos lugares de nuestra purgacion de la vista de los ojos, porque no se ofendan de cosa tan fea y de mal olor, así aquel soberano Artífice de esta casa de nuestros cuerpos, donde las almas moran, alejó de la vista de nuestros ojos lo que nos pudiera causar descontento y mal olor, si en otra parte estuviera. Mas aquí halló Teodoreto materia para exclamar y glorificar á Dios, por haber tenido tanta cuenta con lo que convenía al hombre, que, siendo él fuente de toda pureza, no se desdeñó de inclinar sus ojos á nuestras vilezas, y poner sus divinas manos en lo que tenemos por cosa indigna de nuestros ojos, para que por aquí se vea que en todo es él admirable.

Tampoco se ha de disimular aquí el regalo de la divina Providencia para con nuestras tripas. Porque como ellas sean de sustancia flaca y deleznable, aunque muy útil y conforme al oficio que tienen, no por eso las despreció; ántes las proveyó de una tela muy blanda, llena de grosura, que es como una colcha que las abraza y

abriga para que estén más guardadas.

Ahora volvamos al hígado, donde se hace la tercera digestion y alteracion del manjar, el cual atrae á sí lo más líquido de él por aquellas venas delgadas, que dijimos, y lo recibe en los senos y poros de que está lleno. Y como él sea de color de sangre, así de blanco lo muda en su mismo color. Y no contento con las primeras purgaciones, en las cuales se apartaba lo impuro de lo más puro, añade él otra más perfecta, recociendo más con su calor natural el manjar que recibe, y despidiendo de sí lo ménos puro; como vemos que lo hace la olla de carne

puesta al fuego cuando hierve. Y como en el manjar que dentro de si recibe estén todos los cuatro humores, que son flema, sangre, cólera y melancolía, lo que sobra de la melancolía envía al bazo, el cual por sus conductos y caminos lo atrae á sí, y se mantiene de él; pero lo demasiado de la cólera envía á la vejiguilla de la hiel, que está pegada con el mismo higado; la cual atrae á sí este humor, con que ella se mantiene. Para lo cual tiene tambien sus venas y vías; y si estas, por alguna mala disposicion, vienen à entupirse, derrâmase este humor colérico por todo el cuerpo, y así viene el hombre à hacerse ictericiado. Mas porque como se dice que en la casa del sabio no hay cosa ociosa, estos dos excrementos susodichos, que son cólera v melancolía, sirven tambien despues de desechados para otros efectos Porque la cólera tiene ciertas vias, por las cuales desciende á los intestinos; y mordiscándolos con la viveza de su calor y actividad, hace bajar los excrementos para purgar el vientre. Porque los intestinos ninguna virtud ni vigor tienen para esta expulsion; mas la melancolía que está en el bazo sirve para ausar hambre y gana de comer, sin la cual el animal perecería, si no tuviese este despertador que le solicitase. l'esto hace levantándose y haciendo una corrugacion en las paredes del estómago, con las cuales se causa el hambre. En lo cual vemos dos maravillas: la una es descender la cólera, que naturalmente sube à lo alto, porque es de naturaleza de fuego, y la otra subir la melancolía, siendo su naturaleza descender á lo bajo, porque es de la condicion de la tierra. De lo cual, maravillado Avicena, gran filósofo, aunque moro, no se pudo contener, que no alabase la divina Providencia, que hace estas dos maravillas para la sustentacion de nuestra vida, que son bajar d fuego y subir la tierra. Y si esto hace un moro, ¿qué

será razon haga un cristiano, así por estas como por otras semejantes maravillas?

Quédanos ahora otro excremento, allende de los dos va dichos, que es la aguanosidad de lo que se bebe; la cual dijimos que principalmente servía para que el manjar y la sangre pudiesen más fácilmente penetrar y caminar por todas las venas del cuerpo, de las cuales muchas son muy delgadas. Es, pues, de saber que despues de hecho este oficio, despiden de sí los miembros este humor, como carga va inútil, v parte de ella se resuelve en sudor, cuando hay ejercicio, y parte vuelve por los mismos pasos al tronco de la vena grande que procede del hígado, por donde salió: debajo del cual están los riñones, v éstos tienen delante de sí sus concavidades y senos, á donde viene á parar la orina; la cual atraen á sí por una vena que llaman chupadora, deputada para este oficio. Y por que ellos no pueden retener tanta abundancia de humor en sí, proveyó el Criador de un receptáculo, que es la vejiga, en que este humor se recogiese. Mas la manera en que la orina entra en este estanque es cosa tan admirable, que por ella Galeno, filósofo gentil, nos convida à mirar en esto el artificio de la Providencia divina. Porque de estos dos riñones nacen dos venas que se llaman uréteras, las cuales, una por un lado y otra por otro, van á parar à este estanque. Y por ser ellas muy sutiles y delicadas, son causa de gran dolor á los que padecen enfermedad de piedra; porque por ellas desciende la piedra á la vejiga, y así los dolores de los tales son semejantes á los dolores de parto. Mas veamos ahora la puerta por donde entra así la piedra como el humor. Pues para esto es de saber que esta vejiga tiene dos túnicas ó camisas, la una junta con la otra, y aquellas venas que llamamos uréteras van à fenecer cada una por su parte en la primera de estas

túnicas, por un sutil agujero que para esto tienen, y en la otra túnica interior está otro, mas no enfrente de este primero, sino más abajo; y por estas venas que dijimos, las cuales hacen en el camino ciertas vueltas, va la orina entre ambas túnicas, basta llegar al otro agujero de la túnica interior por donde entra en la vejiga, y despues de entrada no puede volver atrás por estar muv conjunta la una túnica con la otra. Esto vemos en una pelota de viento, en la cual el mismo viento cierra la boca por do entró con un poquito de cuero que está á par de ella. Pues de esta manera entrando la orina por el primer agujerillo de la primera túnica, y caminando por entre ambas al segundo de la segunda, que está, como dijimos, desviado del primero, en entrando en la vejiga por él, no puede tornar á salir, porque este segundo agujerillo se cubre con la primera túnica, la cual está tan pegada con la segunda, que tapa aquel agujerillo de tal manera, que ni la orina puede volver atras, ni aun aire puede entrar por él. Esto vemos cada día por experiencia; porque toman los muchachos la vejiga de un animal, y soplando por el caño de ella, hinchenla de viento, v atada esta boca, se queda llena de aire sin que pueda salir repunta de él. Pues en este caso piden los que esto saben á los que no lo saben, ¿por qué vía entró la orina, y tambien la piedra cuando la hay, en la vejiga, pues ella está por lodas partes tan cerrada, que ni un vaho de aire entra ni sale por ella? La causa es la que está dicha, que nos declara la traza y artificio admirable de aquella infinita sabiduría que así lo supo ordenar. En lo cual vemos tambien, que así como proveyó de tan largos intestinos para retener los excrementos del manjar ya digesto, para que no anduviese el hombre á cada paso purgando el vientre, así proveyó de este estanque, porque no anduviese siempre orinando. Y á la boca de este estanque puso el Criador su cerradura, que es un niervecico, el cual tiene apretada y cerrada aquella puerta, como si con dos dedos apretaseis el cuello de una bota, para que no se derramase lo que está dentro de ella. Y es cosa ésta en que no ménos resplandece la divina Providencia que en la pasada, la cual de tal manera sujetó este niervecico tan pequeño al imperio de nuestra voluntad, que cuando ella quiere que se abra para evacuar el humor, se abre, y cuando quiere retenerlo, se cierra y aprieta. Por lo cual todo sea bendito el Obrador de tantas maravillas y providencias.

#### S 11.

## Del oficio del higado.

Ahora volvamos al hígado, va purificado de estos excrementos susodichos, y al repartimiento de la sangre, que en él se engendró. Para esto se ha de presuponer que el higado es como el despensero de la casa de un gran señor, que reparte sus raciones y da de comer á todos los de su casa. De suerte que como el estómago es el cocinero, así el higado es el repartidor y despensero. Pues él hace de esta masa de la sangre dos partes principales: la una es para mantenimiento de todos los miembros y huesos; la cual sangre se distribuye por las venas de todo el cuerpo, que tiene su principio y raíces en el hígado. Del cual nace un tronco, que es una vena grande, que se llama la vena cava; y ésta, á manera de las ramas de un árbol, se va ramificando en diversas venas, como lo vemos en las ramas de cualquier árbol, y áun en cada una de sus hojas. Estas, pues, extendidas por todo el cuerpo, llevan la sangre mezclada con los otros humores y la reparten por todos los miembros sin dejar parte alta ni baja sin su racion. La cual los mismos miembros llaman y atraen á sí con aquella virtud atractiva que dijimos; y atrae cada miembro á sí de toda aquella masa lo que es conforme à su naturaleza. Y así los huesos, que son duros, atraen á sí de los cuatro humores, el que es frío y seco; porque estos dos humores son proporcionados á la naturaleza dura que ellos tienen. Donde entreviene otra maravilla, que con ser la sangre cuerpo pesado, y que naturalmente corre para bajo, no ménos sube del higado à la cabeza para mantener à ella junto con todos los huesos y casco duro, que hay en ella. Y de esta masa tambien resultan superfluidades y excrementos; mas ni áun esto quiso el Criador que fuesen inútiles; porque de ellos se crían los cabellos, y los pelos de la barba en los homhres.

Esto es, pues, en lo que se gasta la mayor parte de la sangre. Mas otra parte de ella va derecha al corazon, el cual, como tenga dos ventrículos, ó senos distintos, recibe esta sangre en el primero de ellos; y allí con el gran calor de él, otra vez se refina y purifica, despidiendo por la canal del pulmon toda la fumosidad y hollin que tiene. Y de este primer seno va al segundo, donde aún más se afina; y de sangre venal se hace arterial, que es una sangre purísima y calidísima, la cual sirve para engendrar los espíritus que llaman vitales, porque son los que dan calor v vida á nuestros miembros. De esta manera aquella infinita sabiduría y providencia dispone tedas las cosas suavemente, dando órden cómo las cosas imperfectas y groseras se vayan de tal manera perfeccionando, y adelgazando, y si, decirse puede, espiritualizándose; con lo cual tengan mayor virtud para oficios más altos y más importantes, como luego diremos. Y para esto deputa sus

vasos y senos con especiales propiedades y virtudes, para que esto se pueda convenientemente hacer: como lo vemos en estos dos senos del corazon, y en todo lo que luégo diremos que de él procede. Lo cual, bien considerado, nos obligará á exclamar muchas veces con el Profeta real, diciendo (1): Cuán engrandecidas son, Señor, vuestras obras. Todas están hechas con suma sabiduría, y la tierra está llena de vuestras riquezas y maravillas. Porque tras de esto se siguen luégo las arterias, que proceden del mismo corazon, las cuales llevan dentro de sí la sangre que llaman arterial, y los espíritus vitales por todo el cuerpo, así como del higado nacen las venas, que llevan la sangre nutrimental con que nos mantenemos; v así se distribuyen estas arterias y ramifican por todo el cuerpo como las mismas venas. Mas esto con tal órden, que las arterias van siempre caminando debajo de las venas: lo cual dispuso así el Maestro mayor de esta fábrica, lo uno, porque las arterias que son de mayor dignidad, tengan esta cubierta para que estén más guardadas; y lo otro, porque puestas debajo de las venas, dén calor á la sangre, sin el cual se helaría v cuajaría. Porque la sangre arterial que procede del corazon es calidísima, por ser tal la fuente de donde nace. Y porque es esta sangre muy viva y muy activa, fortificó el Criador estas arterias con dos túnicas tan recias como si fuesen de pergamino, para que esta sangre no pudiese reventar y salir de su lugar. Esta sangre arterial sale por el tronco de una grande arteria que procede del corazon; el cual tronco se reparte en dos brazos, que despues se van ramificando y extendiendo por todo el cuerpo, así como las venas, hasta hacerse muy delgadas; y el uno de estos brazos desciende á todos los miembros que están

<sup>(1)</sup> Psal., CHI. 24.

debajo del corazon hasta los piés, y el otro sube á los que están sobre él hasta la cabeza, no sólo para dar calor y vida á estas partes más altas, sino para que de ella se engendren los espíritus que llaman animales, de que luégo trataremos.

## § III.

#### Del corazon.

Y por cuanto esta sangre se engendra en el corazon, será necesario tratar luégo de él. Está, pues, él como rey en medio de nuestro pecho, cercado de otros miembros principales, que sirven al régimen del cuerpo. Es él un miembro calidísimo, porque tal convenía que fuese el que había de influir calor de vida en todos los miembros. Es tan grande su calor, que si acabando de matar un animal grande, como es un buey, metiéseis la mano en él, no la podríais sufrir. Tiene dentro de sí dos senos ó ventrecillos, uno al lado derecho y otro al izquierdo, repartidos con una paredilla que está en medio de ambos, hecha de la misma sustancia del corazon, que es una carne dura; porque tal la hizo el Criador, para tener dentro de si una sangre tan caliente y tan viva, que en él se engendra, para que no se rezumase por las paredes de él. Del primero de estos senos va la sangre al segundo à refinarse más, como dijimos. En lo cual se ve otra providencia de aquel Artifice soberano, que son los agujeros por donde así la una sangre como la otra hace estas sus entradas y salidas: en los cuales puso el Criador sus compuertas levadizas, que son unas telas delgadas, se-mejantes á las compuertas de los molinos del mar de que arriba hicimos mencion; las cuales el mismo mar cuando sube ó desciende abre y cierra. Porque así aquí la misma

sangre cuando entra las abre y cierra, para que despues de entrada no pueda salir.

#### SIV.

## De los pulmones ó livianos.

Por ser el corazon calidísimo, como está dicho, le proveyó aquel sapientísimo Maestro como á rey, de un continuo refrescador, que le está siempre haciendo aire para que no se ahogue con su demasiado calor. El cual oficio ejercita siempre, así cuando dormimos, como cuando velamos; porque en ambos tiempos respiramos. Y por eso! la sustancia del pulmon formó el Criador esponjosa y liviana, de donde le vino el nombre de livianos, para que fácilmente se pueda mover, extender y encoger. De suerte que este miembro, á manera de fuelles, se está siempre abriendo y cerrando; y abriéndose, recibe el aire frescocon que refrigera el corazon, y cerrándose despide el caliente que de él procede. Y en gratificacion de este continuo servicio le mantiene el corazon y da de comer de su mesa real; porque sustentándose todos los otros miembros con la sangre de las venas, que es como pan casero, comun á todos, éste sólo come de la mesa de su señor, porque se mantienen de la sangre arterial, que se forja en el mismo corazon, que es purísima y finísima.

Sirve tambien el pulmon para la voz, porque saliendo el aire que él despide de sí con algun impetu, y tocando en el gallillo ó campanilla que tenemos á la entrada de él, se forma la voz. Por donde si esta campanilla está hinchada con algun humor grueso, apénas podemos oir la voz de los que esto padecen, y mucho ménos la de aquellos que la tienen comida y gastada. Mas aquí es de notar que la boca de la caña de este pulmon, ni es gran-

de ni redonda, ántes es hendida, así como la abertura de una alcancía. Lo cual sirve para formar la voz; porque de este modo están fabricadas las bocas de las flautas y dulzainas; porque de esta manera entrando por ellas el aire colado se causa la voz. Donde vemos la conformidad del arte con la naturaleza que Dios crió, aunque primero fué la naturaleza que el arte.

Mas aquí es cosa digna de mucha consideracion ver la omnipotencia y sabiduría del Criador, que pudo formar una como flauta de carne, la cual sirve para cantar. Porque hacer una flauta ó trompeta de materia sólida, como es de madera ó de algun metal, no es mucho; porque la dureza de la materia sirve para la resonancia de la voz. Mas hacer esto de carne, cual es la caña del pulmon, y que en ella se formen algunas voces de mujeres y de hombres, tan suaves, que más parecen de ángeles que de hombres, y éstas con tanta variedad de puntos, sin tener los agujeros de las flautas que sirven para esta variedad, esto es cosa que declara el poder y la sabiduría de aquel Artifice soberano, que de tal manera fraguó la carne de esta caña que se pudiese en ella formar una voz más dulce y más suave que la de todas las flautas é instrumentos que la industria humana ha inventado. Y áun no carece de admiracion la variedad que en esto hay para servicio de la música acordada. Porque unas canales hay delgadas, en las cuales se forman les tiples, y otras en que se forman voces tan llenas y tan resonantes, que parecen atronar toda una iglesia, sin las cuales no podía baber música perfecta. Lo cual todo trazó y ordenó así aquel divino Presidente, para que con esta suavidad y melodía se celebrasen los divinos oficios y sus alabanzas, con que se despertase la devocion de los fieles.

Mas aquí es de notar que cuando á la voz, que por

aquí sale, se añade el instrumento de la lengua, venimos á articular y distinguir esa voz, y así se forma el habla, sirviéndonos de este instrumento, é hiriendo con él unas veces en los dientes y otras en lo interior de nuestra boca. En lo cual vemos cómo el arte imita á la naturaleza en los instrumentos que ha inventado, como parece en las flautas v en los órganos. Porque en los órganos, poniendo en ellos ejemplo hay unos fuelles que envian aire à los caños, y despues tocando el tañedor en diversas teclas, hace diversos sonidos. Pues así el pulmon, abriéndose y cerrándose, sirve de fuelles, el cual, cerrándose, envía por su propia canal este aire que de sí echa; y despues la lengua, hiriendo en las partes de la boca susodichas, como en unas teclas, viene á articular la voz: y así se forman diversas palabras, con que el hombre como, animal político, trata y declara sus pensamientos y conceptos con otros hombres. El mismo ejemplo podemos poner en una flauta, por cuyo caño, como por la caña de nuestro pulmon, corre el aire que de él procede; y el tocar diversos agujeros de ella, es como tocar con la lengua diversas partes de lo interior de nuestra boca; y así como la flauta hace diversos sonidos tocando en diversos agujeros, así la lengua, tocando en diversas partes de nuestra boca, forma diversas palabras. De esta manera nos dió el Criador facultad para hablar y comunicar nuestros pensamientos y conceptos á otros hombres. Lo cual, así como es propio del hombre entre todos los animales, así es un singular beneficio del Criador, de que carecen los mudos. En lo cual tambien resplandece su providencia; pues del aire caliente que el corazon despide de si por serle dañoso, se sirve para una cosa tan provechosa como es la voz y habla del hombre. Por que ninguna cosa quiere él que hava de sus obras tan inútil y despreciada, que ya no sirva para una cosa, deje de servir y aprovechar para otra, como está dicho.

Tiene tambien otra facultad y virtud el pulmon, que es disponer el aire que por él entra, para que de él se engendren aquellos espíritus vitales que dijimos, los cuales se forman de los vapores de la sangre arterial, junto con una parte de aire; el cual, distribuyéndose por todos los senos y sustancia del pulmon, recibe de él virtud para esto. Los cuales espíritus, demas de darnos vida, sirven de otro oficio no ménos importante, que es ser materia de que se engendren otros espíritus más nobles, que son los que se llaman animales, mediante los cuales sentimos y nos movemos, como diremos luégo.

## S V.

#### Consideracion sobre lo dicho.

Ahora será razon filosofar un poco sobre lo que hemos hasta aquí tratado. Donde veremos cómo la divina sabiduria ordena y dispone todas las cosas, como decimos, mavemente, que en procediendo por las causas á sus efectos, y proporcionando las causas con la dignidad de os efectos que quiere producir: de tal manera que cuanto s más noble la forma que quiere introducir, tanto más persectamente dispone la materia en que se ha de recibir; porque no haya desproporcion entre las causas y sus efeclos y entre la materia y la forma que de ella ha de proceder. Y comenzando por la primera causa de nuestra nutricion y mantenimiento, vemos que el manjar se mastica y dispone en la boca para ir desmenuzado y molido al estómago, donde toma otra forma, que los médicos llaman quilo, con la cual, purificado de las heces que se despiden por los intestinos, se dispone para ir al higado;

en el cual recibe otra forma más perfecta, que es de sangre. Y purificada ya ésta, y despedida la cólera y melancolía con la superfluidad de lo que bebemos, se dispone para ir al seno derecho del corazon. Y en éste se refina y purifica más para ir al seno ó ventrículo izquierdo, donde se forman los espíritus vitales; y esos así dispuestos vienen á ser materia de que se engendran los otros espíritus más nobles, que son los que dijimos llamarse animales.

Por lo dicho verá el prudente lector lo que acabamos de decir, que es el órden que la divina sabiduría tiene en la procreacion de las cosas, ordenando que la materia se disponga conforme à la dignidad de la forma que ha de recibir: de tal modo que cuanto fuere más noble la forma, tanto sea más perfecta la disposicion que se apareja para ella, pues aplicando este mismo órden á las cosas espirituales, entenderemos que, conforme al estado ó á la gracia que queremos alcanzar, así nos conviene disponer y aparejar. Y segun esto, el penitente que desea alcanzar el fruto y efecto de la confesion, ha de ir dispuesto y aparejado con el dolor y arrepentimiento de los pecados, y con el examen de su conciencia. Asimismo para recibir el fruto del Sacramento del altar, conviene que vaya con otra más perfecta disposicion; porque este Sacramento es más alto y más divino, para el cual debe ir con actual devocion; y no sólo libre de pecados, sino tambien de todos los pensamientos que pueden distraer y menoscabar su devocion. Y no sólo para los sacramentos, mas para todas las gracias y dones espirituales, han de preceder convenientes aparejos y disposiciones para ellos. Y segun esto, el que desea gozar de la suavidad y consolaciones del Espíritu Santo, ha de despedir de sí los gustos y consolaciones del mundo, como lo hacía David, cuando deda (1): Desechó mi alma las consolaciones de la tierra:

Asimismo el que quisiere aspirar à la perfeccion del amor de Dios ha de despedir de sí todos los amores desordenados del mundo. Y si deseare llegarse de tal manera à Dios, que venga à hacerse un espíritu con él, que es bacerse un hombre espiritual y divino, ha de mortificar canto le sea posible todo lo carnal y terreno, cuanto fuere impedimento de lo divino. Y si deseare hacerse semejante à aquel Señor, que es único y sumo bien por la parte que él es bien, ha de apartarse de las cosas malas; y por la que es sumo, no se debe ocupar en cosas bajas, aunque no sean malas; y por la que es único, no se debe entremeler en muchas cosas, aunque sean buenas, si fueren demasiadas, y tales que con su demasiada ocupacion ahoguen el espíritu de la devocion. Y si para conseguir esto desea darse á la vida contemplativa, y tener cuando piensa en Dios la imaginacion quieta, y libre de otros pensamientos, ha de ser como dicen los santos, sordo, ciego y mudo para las cosas del mundo; y así tendrá más desembarazada y pura la casa de su alma, y más libre del ruido de los pensamientos. Pero si hace lo contrario, no podrá dejar de ser molestado de ellos. Y finalmente,. el que desea hallar á Dios de veras, sepa que lo ha de buscar de veras, y el que quiere alcanzar de él grandes dones, ha de conformar el trabajo y la diligencia, y la vigilancia conforme à la dignidad de ellos: así como el que quiere ser gran letrado, ha de ser muy diligente en el estudio.

Esto nos enseña Salomon (2) cuando dice, que si deseamos alcanzar la verdadera sabiluría, la busquemos

<sup>(1)</sup> Psalm., LXXVI, 4.

<sup>[2]</sup> Proy., 11, 4.

con el ardor con que los hombres trabajan por el dinero, y con la codicia de los que cavan buscando tesoros debajo de la tierra. Y conforme á lo mismo dice Moises (1) que hallaremos á Dios, si lo buscáremos con todo nuestro corazon, y con toda la aficion de nuestros ánimos.

Este es, pues, el estilo comun y ordinario con que nuestro Señor comunica sus dones y gracias á las criaturas, disponiéndolas primero y aparejándolas para ellas. Verdad es que como él no sea agente natural, no está sujeto á estas leyes que él ordinariamente guarda. Ca muchas veces, sin que preceda alguna disposicion, por espacio de tiempo hace él grandes y súbitas mercedes á quien le place, para manifestacion de su liberalidad y magnificencia: como lo vemos en la vocacion de san Pablo (2), san Mateo, y de san Juan y Santiago, los cuales, estando remendando sus redes, fueron llamados á la dignidad del Apostolado. Y con esto daremos fin al tratado del alma vegetativa, que sirve para sustentar la vida.

#### CAPÍTULO XXVII.

INTRODUCCION PARA TRATAR DEL ALMA SENSITIVA Y DE LOS ESPÍRITUS ANIMALES.

Al principio de este tratado de la fábrica de nuestro cuerpo dijimos cómo los filósofos ponían tres diferencias de almas: una que llaman vegetativa, que tienen las plantas; otra sensitiva, que tienen los brutos, y otra intelectiva, que tienen los hombres; mas de tal manera, que esta nuestra alma, con ser una simple y espiritual sustancia, tiene estas tres facultades. Porque ella es la que

<sup>(1)</sup> Deut., IV, 29.

<sup>(2)</sup> Actor., IX, 15. Matth., IX, 9. Idem., IV, 21.

por medio de los instrumentos, que están dichos, sustenta nuestros cuerpos, y la que es causa de todos nuestros sentidos y movimientos, y tambien lo es de los discursos de nuestro entendimiento. Pues habiendo tratado hasta aquí de la facultad más baja, que es de la facultad vegetativa que tienen las plantas, subiremos ahora á tratar de la que tienen para darnos vida sensitiva, como la tienen los brutos. En lo cual tanto más resplandece la divina sabiduría, cuanto esta facultad es más noble que la pasada.

Pues para esto es de saber, que todo lo que hasta aquí se ha dicho no sirve para más que para mantener y dar vida á nuestros cuerpos. Mas porque con esto, no pudiendo el hombre moverse de un lugar, ni ver la diversidad de las cosas que en este mundo hay criadas, sin la noticia de las cuales le fuera imposible naturalmente poder venir en conocimiento del Criador, quedaba imperfecta la fábrica, no quiso nuestro Hacedor ser ménos liberal con los hombres en esto, que en todo lo demas. Antes crió en ellos un tercer principio demas del hígado y corazon, en el cual, como en una fragua, se forjan los espíritus, mediante los cuales vemos, oimos, gustamos, tocamos y nos movemos, llamados por esta razon de los latinos, animales; los cuales se engendran de los espíritus de la vida, que dijimos hacerse en el corazon. Este tercer principio llamamos á los sesos; cuya silla está en la más alta parte del cuerpo, no porque para ellos este asiento fuese más seguro ó mejor, sino porque estuviesen junto á los ojos, los cuales no podian por ninguna vía estar en otra parte; habiendo de ser como son atalayas de la fortaleza de nuestro cuerpo. Pero suplió muy bien nuestro Hacedor la falta que en el sitio había, cubriéndolos de cabellos y cuero, y de un muy duro y recio casco, el cual, como una celada ó yelmo, guarda que fácilmente no sean heridos; y despues de dos telas, una más gruesa, llamada dura madre, y otra más delgada, llamada pía madre; las cuales envuelven los sesos, y las salidas de ellos, y todos los nervios. Y porque dije y salidas, es de saber, que los sesos tienen una salida, como cola, que comunmente llamamos, el tuétano del espinazo que nace de la parte más baja de detras de los sesos, y saliendo por el agujero mayor que se hace en el hueso del colodrillo, desciende por el espinazo hasta el fin del hueso grande, haciéndose siempre algo más delgada.

Mas por cuanto hemos de tratar aquí de estos espíritus animales, que se engendran en los sesos de la cabeza, v acabamos de tratar de los vitales, que se forjan en el corazon, será razon dar la causa por qué todos los médicos y filósofos ponen estos espíritus. Para esto, pues, debemos traer á la memoria lo que poco há dijimos, que es disponer y ordenar el Criador todas las cosas suavemente, proporcionando las causas con la dignidad de sus efectos, y disponiendo la materia conforme à la condicion de la forma como vimos en lo pasado, v asimismo proporcionando el instrumento con el agente principal que ha de usar de él. como ahora declararemos. Conforme á esto, una manera de espada damos á un mozo de poca edad, y otra mayor á un hombre ya perfecto y robusto, y otra á un gigante: como la que traía aquel filisteo (1): que hizo campo con David. De esta misma manera para hacer obras muy primas, son necesarios instrumentos muy primos y delicados, y para las groseras bastan groseros. Y aplicando esto mismo à las causas naturales, de aquí es que las inteligencias que mediante el movimiento de los cielos gobiernan en este mundo inferior, que son sustancias nobilisimas é incorruptibles, se sirven de instrumentos nobilísimos incorruptibles, que son estos mismos cuerpos

<sup>(1)</sup> I Reg., xvII, 6.

elestes, con todas sus estrellas y planetas, con cuyas influencias lo gobiernan todo. Pues viniendo á nuestro propósito, claro está que el alma que tenemos en nuestros cuerpos es primer principio y causa de la vida que vivimos, y de los sentidos y movimiento que tenemos. Lo cual se ve claro; pues faltando el alma, todos estos oficios y movimientos faltan, no faltando los miembros y sentidos de que ella se servía; pues al parecer se queda la misma figura y materia de los ojos, de los oídos, y de todos les olros órganos y sentidos sin hacer sus oficios.

Pues como nuestra alma sea espíritu como son los ángeles, era necesario que los instrumentos próximos é inmediatos de ella se pareciesen y proporcionasen con ella; y, ó fuesen puramente espirituales, ó á lo ménos se llegasen mucho á la condicion y nobleza de ellos, cuales son los espíritus de que el alma se sirve para darnos vida, y mucho más los animales, que son como unos rayos de luz, mediante los cuales nos da sentido y movimiento. Porque de otra manera desproporcion grande fuera que una sustancia puramente espiritual, cual es un alma, tuviese por instrumento próximo é inmediato un pedazo de nuestra carne, ó algun hueso grande. Esta es, pues, la causa por que ponemos este linaje de espíritus, que son más vecinos y proporcionados á la dignidad y naturaleza de nuestra alma, que como dijimos, es sustancia espiritual.

# § UNICO.

De la dignidad y eficacia de los espíritus y de todas las cosas espirituales.

Mas es aquí de notar, que como todo nuestro conocimiento proceda de los sentidos exteriores, que es de las cosas corporales que vemos, oímos y tocamos, etc.; y las

cosas espirituales ni las vemos, ni gustamos, ni palpamos; de aquí es que muchos hombres, mayormenle los que son de groseros entendimientos ó no creen que las hay, ó no conocen la virtud y eficacia que tienen para obrar. Y tal era aquella secta de los saduceos, de que se hace mencion en los Actos de los Apóstoles (1): los cuales eran tan groseros de entendimiento, que no creian haber ányeles ni espíritus; y muchos hay ahora, que aunque tengan fe de esto, no entienden cómo pueda tener sér lo que ningun cuerpo tiene. Y de aquí vienen á no entender la dignidad, y excelencia, y facultad de sus almas, imaginando que son como un poco de aire, ó cosa semejante. Pues á los tales quiero yo ahora llevar por la mano, y poco á poco irles declarando la dignidad y eficacia de estos espíritus; y por aquí se levantarán á entender la de sus almas.

Pues para esto es de saber, que todas cuantas cosas corporales hay en este mundo inferior, son compuestas de cuatro elementos; aunque esto no se parezca, por causa de la diversidad de las misturas y composicion de ellos. Entre los cuales elementos, el más bajo y más grosero y material es la tierra, considerando lo que ella tiene de su propia cosecha. Despues de este elemento tiene el segundo tugar en dignidad el agua, que es la que hace fructificar la tierra, la cual tierra, cuanto es de su naturaleza, es como cal, que es estéril y seca como ella. Pero más perfecto que el agua es el aire con que vivimos y respiramos, y el que acarrea esas mismas aguas del mar á la tierra, y nos hace otros muchos beneficios, segun que arriba declaramos. Mas de la sutileza y eficacia del fuego, que todos experimentamos, no hay que decir.

Es, pues, ahora de saber, que como todas las cosas corporales estén compuestas de estos cuatro elementos,

<sup>(1)</sup> Actor., xxIII, 8.

cuanto ellas ménos participan de la materia de la tierra, y de la pesadumbre de ella, tanto son más nobles, y de más virtud y eficacia para obrar. Pongamos primero ejemplo en esos mismos elementos. La tierra ninguna virtud tiene para hacer algo, sino para padecer y recibir como de limosna lo que los otros elementos ó causas naturales le dan; de tal modo, que ni aún para sostener nuestros cuerpos serviría, si no recibiese la dureza que tiene de los otros elementos, como arriba declaramos. Síguense luégo los otros tres elementos, entre los cuales los superiores son más espirituales y más activos, como lo es el agua y el aire, y mucho más el fuego, que es el ménos material y más activo que todos.

Esto vemos tambien en las aguas, las cuales solemos pesar, y desechamos las más pesadas, como más terrestres, y escogemos las que ménos pesan para beber. Vémoslo tambien en los vinos, entre los cuales los turbios y espesos son más viles, y los más delicados y más donceles, son más preciosos. Esto mismo vemos en las carnes, v especialmente en el pan; porque el que se hace de la flor de la harina es más delicado, y así sirve á la mesa de los señores; mas el bazo, que se hace de toda harina, es para los criados. Lo mismo vemos en los metales; por donde los herreros purgan el hierro en la fragua, y despiden v echan fuera lo más terrestre, que llaman mocos del herrero, y se sirve de lo que está ya más apurado de estas heces de la tierra. Y esto tambien se ve en las piedras preciosas, entre las cuales las más puras y transparentes, que tienen ménos de tierra, tenemos en grande estima, y esmaltámoslas en los anillos, y en otras cosas; pero las otras más groseras y terrestres, sirven para la fábrica de los edificios. Y sobre todas estas cosas es gravísimo argumento el de la luz que nos viene del cielo, que es la cosa más delicada y espiritual que hay entre las cosas corporales; pues vemos que entra por una vidriera, por donde no entra el aire, ni el fuego, y con todo eso es de tan admirable virtud y eficacia, que por medio de ella obran los cielos todas cuantas cosas hay en el mar, y en la tierra y debajo de la tierra; donde por su virtud se engendra el oro, y la plata y todos los otros metales.

Y añado á esto, que no sólo para aprovechar, sino tambien para dañar, son tanto más poderosas las cosas, cuanto son más espirituales: quiero decir, ménos materiales y visibles. Para lo cual basta traer, por ejemplo, los catarros que corrieron casi por toda Europa el año de mil quinientos ochenta. En el cual año, estando el cielo y el aire, á lo que parecía por de fuera, con la misma serenidad y pureza que siempre, una mala cualidad que en él había, que ni se veía, ni se tocaba, fué causa de tantas muertes y de tan grande estrago de muchas gentes. Y el mismo ejemplo se puede poner en el aire corrupto de la peste, que sin ser cosa que se palpe y se vea, es comun calamidad v destruccion del género humano. Pues ya si tratamos de las sustancias puramente espirituales, cuales son los ángeles y los demonios, claramente se ve cuán poderosos sean los unos para aprovechar, y los otros para dañar; pues uno de ellos ó fuese bueno ó fuese malo, bastó para matar una noche ciento ochenta y cinco mil hombres (1) en el ejército de los asirios, que tenía cercada á Jerusalen.

Pues todo lo dicho servirá para que, procediendo por estos grados de ventajas que hay en las cosas, entendamos que cuanto ellas son más pesadas y materiales, y más participan de la tierra, tanto son más viles y de menor eficacia; y cuanto más se acercan en su manera á la con-

<sup>(1)</sup> IV Reg., xix, 35. Isai., xxxvii, 13.

dicion de las cosas espirituales, tanto son más nobles y más eficaces para obrar. Y por aquí entenderemos en alguna manera la dignidad de nuestras almas, las cuales son puramente sustancias espirituales, como los ángeles; y por eso no nos espantaremos de ver cuánta variedad y muchedumbre de oficios ejercitan en nuestros cuerpos, como adelante tocaremos. Porque lo que obra Dios en este mundo mayor, obra nuestra alma en el menor, que es el hombre, cuyos instrumentos inmediatos son estos espíritus, así los vitales como los animales, por ser más espirituales y más semejantes á ella.

# CAPÍTULO XXVIII.

DE LOS ESPÍRITUS ANIMALES QUE SE ENGENDRAN EN LA CABEZA.

Pues comenzando á tratar de estos espíritus animales, es de saber, que así como los vitales se engendran en el corazon, así los animales se engendran en los sesos de la cabeza; que como es la más noble parte de nuestro cuerpo, así sirve para formar estos espíritus, tan nobles que levantan nuestra vida sobre la de las plantas, que tambien viven como nosotros. Y así como en el corazon hay dos senos ó ventrecillos en que se fraguan los espíritus vitales, así en los sesos hay otros dos, en que se forjan los espíritus animales. Mas de qué manera se hagan estos, es cosa que excede la facultad de los entendimientos humanos. De aquí procede ser muy flacos los hombres muy dados á la especulacion de las ciencias ó á la contemplacion de las cosas divinas. Porque como los espíritus vitales, como criados é inferiores, sirven de materia de que se forman los animales, que son superiores, y éstos se resuelven y gasten con el calor y trabajo del ejercicio interior, queda muy depauperado el cuerpo de los espíritus vitales, que le dan calor y vida, y con esto se debilita y enflaquece; así se crian en él flemas y superfluidades indigestas, que causan esta flaqueza con otras indisposiciones.

Mas aqui es de notar que de estos espíritus, unos son para dar movimiento á los miembros, y otros para dar sentido. Para lo cual proveyó el Criador los caminos por donde corriesen y se distribuyesen por todo el cuerpo, que son dos diferencias de nervios: unos para que lleven los espíritus que causa el movimiento, y otros los que dan el sentido. La cual diferencia se ve claro en algunos paraliticos, que por tener entupidos los nervios que son causa del movimiento, no pueden mover la parte del cuerpo que está paraliticada; y con todo eso sienten si los tocáis y punzáis, por no estar cerrados los nervios que causan el sentimiento. Esto es cosa de que mucho se espanta Tulio en el segundo libro de la Naturaleza de los Dioses, maravillándose de la sabiduría y artificio del Hacedor: el cual sembró todo el cuerpo de tantas diferencias de vías, v canales ramificadas por todas las partes de él, como son las venas que llevan la sangre, y las arterias que llevan los espíritus de la vida, y un género de nervios que causan el movimiento, v otros que son causa del sentido. Pues ¿qué red se puede fabricar en el mundo, que tantas mallas tenga unas sobre otras, repartidas y sembradas por todo nuestro cuerpo?

Y porque el lugar donde estos espíritus animales se fabrican es aquella masa de los sesos, esta masa corre por todo el espinazo, cercada de muy duros huesos, que la defienden, como á los de la cabeza el casco, y asimismo va tambien ella envuelta con aquellas dos túnicas ó camisas que dijimos tener los sesos, que son la dura madre y pía madre que está junto á ella. Porque cosa tan delicada y

tan preciosa como ella ordenó el Criador que estuviese, no solamente defendida y amparada con los huesos, sino tambien regalada y abrigada con estas dos camisas susodichas. Y digo tan preciosa, porque de la masa blanca que va por esta canal, que llamamos la médula del espinazo, nacen veinte y cuatro pares de nervios, de los cuales los doce sirven para dar estos espíritus animales á la parte de nuestro cuerpo que sube de la cintura arriba, y los otros para la que resta de la cintura abajo hasta los piés, de tal manera repartidos, que los doce sirven à un lado del cuerpo y los otros doce para el otro. Y porque nada faltase à esta obra, proveyó aquel Artífice soberano que en todos estos huesos del espinazo hubiese unos muy sútiles aguiericos por donde estos nervios salen á hacer estos oficios susodichos. Y áun de otra cosa proveyó más sutil, que es una delicadísima tela que divide las dos partes de esta médula espinal; y de la una banda de esta tela proceden los nervios de un lado, y de la otra los del otro, sin perjudicar los nervios de la una parte á la masa de do proceden los de la otra. Pues ¿quién no glorificará aquí aquel Artifice sapientisimo que de una simple sustancia de que se forman nuestros cuerpos fabricó tanta diversidad de partes, de ellas duras, y de ellas blandas, y todas ellas tan perfectamente acomodadas á los oficios para que fueron bechas?

Mas si alguno quisiese entender cuáles sean estos espíritus que tanto pueden, digo que son como unos rayos sutilisimos de luz, que corren por los poros de estos nervios, y por medio de ellos se distribuyen por todo el cuerpo. Para lo cual se trae por argumento, que si nos dan con un palo en la cabeza, con el cual los nervios de ella se comprimen y aprietan, solemos decir, que se nos saltó la luz de los ojos; la cual luz no es jotra cosa que estos mis-

mos espíritus, que como sean sutilísimos saltan à fuera por esta parte más delicada y transparente de nuestros òjos. En lo cual vemos la proporcion y órden admirable de las trazas del Criador. Porque así como los cielos son causa de cuantos movimientos y alteraciones hay en este mundo inferior, mediante la luz del sol y de los planetas, así los sesos, que son la más alta parte de nuestro cuerpo, y como el cielo de este mundo menor, son causa, mediante los rayos de esta luz, de todos los movimientos y sentidos de nuestro cuerpo. Y de esta manera aquel Artífice soberano, que, como dijimos, ordena todas las cosas suavemente, quiso proporcionar el gobierno de este mundo menor, con el del mayor, cuanto á esta parte.

#### CAPITULO XXIX.

DE LOS SENTIDOS INTERIORES QUE ESTÁN EN LA CABEZA.

Y pues hemos dicho que los espíritus animales, no sólo son causa del movimiento, sino tambien del sentido, seránecesario tratar aquí de los sentidos: de los cuales unos son particulares y otros comunes; unos exteriores, que se ven por de fuera, y otros interiores, que no se ven. Y porque la virtud de los exteriores pende de los interiores, trataremos primero de éstos. Los exteriores y particulares son los cinco que todos conocemos, los cuales van à rematarse en un sentido comun que tenemos en la primera parte de los sesos. Porque de aquí nacen los nervios por los cuales pasan los espíritus que dan virtud de sentir à estos cinco sentidos, y por estos mismos nervios envían ellos las especies é imágenes de las cosas que sintieron, à este sentido comun, y le dan nuevas de lo que percibieron, y en esta moneda pagan el beneficio recibido, sir-

viendo como criados y mensajeros á su señor, dándole cuenta de lo que por de fuera pasa. Y este es, como los filósofos dicen, el principio de todo nuestro conocimiento, que comienza de estos sentidos.

Despues de este sentido comun está un poco más adelante otro seno, que llamamos la imaginacion, que recibe lodas estas mismas imágenes y las retiene y guarda fielmente. Porque el sentido comun está en una parte de los sesos muy tierna, y por eso está más dispuesta, para que en ella se impriman estas imágenes, más no lo es para retenerlas y conservarlas por su mucha blandura. Y por esto proveyó el Criador de otro ventrecillo en otra parte de los sesos más duros, que se sigue despues de ésta; la cual recibe todas estas imágenes y las guarda, y por eso se llama imaginativa. Con la cual potencia, por ser orgánica v corporal, nos hace muchas veces nuestro adversario guerra cruel, pintándonos las cosas á veces hermosísimas v á veces feísimas, como cumple á su malicia, y lo uno y lo otro vemos en Amnon (1), hijo de David, para con su bermana Thamar.

Despues de esta potencia está un poco más adelante en los mismos sesos otro ventrecillo, que en los brutos se llama estimativa, y en los hombres, por ser en ellos más excelente esta facultad, se llama cogitativa. La cual es potencia más espiritual que las pasadas, y, por eso puede concebir cosas que no tienen figura ni cuerpo. Y así la oveja, viendo al lobo, concibe enemistad, y por el contrario, amistad viendo al mastin. Y lo mismo hacen las aves flacas y desarmadas cuando ven las aves de rapiña. Porque amistad ó enemistad son cosas que no tienen figura ni cuerpo; y de esta facultad proveyó el Criador á todas las aves y animales para su conservacion y defension.

<sup>(1)</sup> II Reg., xIII, 1 y 2.

Últimamente, en la postrera parte de los sesos que están en el colodrillo, puso la memoria, la cual es más propia del hombre que de los brutos, aunque de ella participan algunos, como lo vemos en el perro, que esconde el pan y despues se acuerda dónde lo puso y vuelve por él; v lo mismo hace la zorra, que despues que se ha cebado en la sangre de las gallinas que mató, hace un hovo en la tierra, y escóndelas allí y vuelve á comer de ellas. Tambien del leon se escribe (1) que tiene memoria de los beneficios y los gratifica, y tambien de las injurias recibidas. v las venga. Mas en el hombre es más perfecta v más universal esta memoria como luégo declararemos, si primero pusiéremos un ejemplo palpable para que se entienda el origen del conocimiento de estos cuatro sentidos interiores. Digo, pues, que así como el Criador puso en la lengua esta facultad de sentir los sabores de los manjares, y distinguir entre lo dulce y lo amargo, y entre lo sabroso y desabrido, lo cual ningunas otras partes de todo nuestro cuerpo sienten; así el mismo Artífice, con la omnipotencia de su virtud, pudo imprimir é imprimió estas facultades susodichas en solas estas cuatro partes de nuestros sesos y no en otras.

Mas volvamos á la memoria, la cual es un singular beneficio de Dios, y áun gran milagro de naturaleza. Y digo
beneficio, porque ella es depositaria de las ciencias, pues
sólo aquello sabemos de que nos acordamos. Ella es ayudadora fiel de la prudencia, la cual por la memoria de las
cosas pasadas, entiende el paradero y suceso de las presentes y venideras. Ella es conservadora de las experiencias, las cuales sirven, no ménos para la ciencia, que para
la prudencia. Ella es madre de la elocuencia y la que nos
enseña á hablar, guardando dentro de sí los vocablos de

<sup>(1)</sup> In vita D. Hieron.

las cosas con que explicamos nuestros conceptos y nos damos á entender. Por donde los maestros de hablar, que son los retóricos, ponen por la quinta parte de su oficio la memoria. Ella misma nos habilita para todas las artes y para todas las ciencias, guardando y reteniendo en sí las reglas y preceptos de ellas: sin la cual el leer libros 6 cursar escuelas sería coger agua, como dicen, en un arnero; sin las cuales artes y disciplinas, la vida humana sería vida de barbaros ó de bestias sieras. Y sobre todo esto sirve ella para hacer á los hombres agradecidos á Dios, trayéndoles á la memoria los benesicios recibidos para darle gracias por ellos. Pues por todo se ve lo que debemos al Criador por este singular benesicio.

Mas no es menor el milagro de esta potencia que el benesicio. Porque acordarse los hombres de una historia donde las cosas van encadenadas, y tienen dependencia unas de otras, no es mucho; mas ver que un muchacho toma de coro cien vocablos griegos ó latinos, cuya significacion no entiende, y no tienen dependencia unos de otros, y que repitiéndolos en la memoria siete ú ocho veces, de tal manera se le asienten y permanezcan en ella, que si à mano viene estén allí guardados hasta la vejez, y que todas las veces que los quisiere repetir salgan de aquel seno donde estaban y vuelva la memoria fielmente el depósito que le fué encomendado, ¿no es esto cosa de grande admiracion? Pues ¿ qué diré de los que saben las cuatro lenguas latina, griega, hebráica y caldea, donde es necesario que el que las ha de entender y hablar, tenga en la memoria tanta infinidad de vocablos como hay en todas estas lenguas, y que todos le sirvan las veces que quisiere hablar en ellas? Mas ¿qué diremos de algunas memorias admirables, cual fué la del bienaventurado pontífice san Antonino, de quien se escribe que siendo de edad de quince años, tomó de memoria todo el Decreto en espacio de un año? ¿qué de la memoria de Mitrídates, rey de Ponto, de quien se escribe que sabía veinte y dos lenguas? Pues ¿quién fué poderoso para imprimir en aquella tan pequeña celdilla de los sesos tal habilidad, tal capacidad y tan grande espacio, donde tantas diferencias de vocablos pudiesen distintamente caber sin confundirse los unos á los otros? ¿quién fué poderoso para esto, sino aquel Señor, que así en esto, como en otras infinitas cosas, nos quiso mostrar la grandeza de su omnipotencia y magnificencia? Y con todo eso somos tales los hombres, que ni sabemos estimar este milagro, ni dar gracias al Criador por este beneficio.

# CAPÍTULO XXX.

DE LOS CINCO SENTIDOS EXTERIORES, Y PRIMERO DE LOS OJOS.

Mucha razon tuvo David para exclamar y confesar tantas veces que era Dios admirable en todas sus obras por pequeñas que parezcan. Digo esto, porque salimos ahora de una maravilla y entramos en otra no menor, que es la fábrica de nuestros ojos. La cual confiesan los profesores de esta ciencia ser la cosa más artificiosa, más sutil y más admirable de cuantas el Criador formó en nuestros cuerpos: en la cual, así como en la pasada, no es menor el beneficio que la maravilla de la obra. Porque ¿qué cosa más triste que un hombre sin vista? Pues el santo Tobías (1), que con lanta paciencia sufría la falta de ella, saludándole el ángel, y diciéndole que Dios le diese alegría, respondió: ¿Qué alegría puedo yo tener, viviendo en tinieblas y no viendo lu luz del cielo?

<sup>(1)</sup> Tob., v, 12.

Pues habiendo ya tratado de las partes de nuestro cuerpo, que están escondidas dentro del velo de nuestra carne, ahora será razon tratar de los sentidos y miembros exteriores de nuestro cuerpo, que están en la frontera de nuestra casa á vista de todos, y comenzaremos por el más excelente de los sentidos exteriores, que son los ojos; y así el artificio y fábrica de ellos sobrepuja á la de todos los otros miembros y sentidos.

Y la primera cosa que nos debe poner admiracion, son las especies é imágenes de las cosas que se requieren para verlas. Para lo cual es de saber, que todas las cosas visibles, que son las que tienen color ó luz, producen de sí en el aire sus imágenes y figuras, que los filósofos llaman especies; las cuales representan muy al propio las mismas cosas cuyas imágenes son. La razon de esto es, porque segun reglas de filosofía, las causas que producen algun esecto, han de tocarse una á otra, ó por su propia sustancia, ó por alguna virtud ó influencia suya. Y pues aqui tratamos de este efecto, que es ver las cosas, y ellas están apartadas de nuestra vista, es necesario que se tomen v junten por algun tercero. Y para esto proveyó el Criador una cosa digna de admiracion, la cual es, que todas las cosas visibles produzcan en el aire estas imágenes y especies que llegan á nuestros ojos, y representen las mismas cosas que han de ser vistas; lo cual se ve en un espejo, el cual, recibiendo en sí estas especies é imágenes, y no pudiendo ellas pasar adelante por no ser este espeio transparente, paran allí, y representannos perfectisimamente todo cuanto tienen delante. Y así en ellos vemos montes; y valles, y campos, y árboles, y ejércitos enteros, con todo lo demas que tienen presente; y si mil espejos hubiere repartidos por todo el aire, en todos ellos se representara lo mismo. Y no sólo en el aire, más tambien en el cielo há lugar lo dicho; porque no podríamos ver las estrellas estando tan apartadas de nuestra vista, si ellas no imprimiesen sus especies é imágenes en nuestros ojos para que mediante ellas fuesen vistas. Pues ¿qué cosa más admirable, que viendo nosotros cómo un pintor gasta muchos días en acabar una imágen, que cada una de estas cosas visibles sea poderosa para producir, sin pincel, y sin tinta, y sin espacio de tiempo, tanta infinidad de imágenes en todos los cuerpos transparentes, como son el aire y el cielo? ¿quién no ve aquí la omnipotencia de quien tal virtud pudo dar á todas las cosas visibles para que se pudiesen ver?

Mas tratando del órgano de la vista, es de saber que de aquella parte delantera de nuestros sesos, donde dijimos que estaba el sentido comun, nacen dos nervios, uno por un lado, y otro por otro, por los cuales descienden hasta los ojos aquellos espíritus que llamamos animales, v estos les dan virtud para ver: siendo primero ellos informados con aquellas especies é imágenes de las cosas que dijimos. Mas de la fábrica de estos ojos se escriben cosas tan delicadas y admirables, que yo no las alcanzo y ménos las podré escribir. Mas la que me parece más admirable de todas es, que con ser tantas v tan admirables las cosas que para esta fábrica de los ojos se requieren, fué poderoso aquel Artífice soberano para ponerlos en la cabeza de las hormigas. Pues ¿cuánto mayor maravilla es esta que haber puesto los ojos en la cabeza del hombre ó de algun elefante?

Mas con callar otras cosas más sútiles, no dejaré de decir que en la composicion del ojo entran tres diferencias de humores, los cuales se dividen entre sí con tres telas delicadísimas. Y al primero de ellos llaman cristalino, por ser sólido y transparente, como lo es el cristal. Y despues de éste se sigue otro humor rojo, que es abrigo y término del cristalino y tras de éste se sigue otro azul. Y este color sirve para que por virtud de él se recojan y fortifiquen en la pupila del ojo aquellas especies é imágenes que dijimos, la cual se ofendería con la mucha claridad, como se ofende cuando miramos el sol.

Pues por estos viriles de los humores susodichos, si así se pueden llamar, entran las especies é imágenes de las cosas, y suben por los sobredichos nervios al sentido coman, que dijimos de donde ellos nacen. De modo que por ellos bajan los espíritus animales que nos hacen ver, v por ellos mismos suben las imágenes de las cosas á este ventrecillo del sentido comun susodicho, y de ahí caminan a los otros interiores. Y segun esto, podemos decir que todo este mundo visible, cuan grande es, entra en nuesira alma por esta puerta de los ojos. Y esta es la causa, como Aristóteles dice, de ser tan preciado este sentido: porque como el hombre por ser criatura racional, naturalmente desea saber, y este sentido de la vista le descubre infinitas diferencias de cosas, de aquí le viene preciar mucho este sentido. Mas otra cosa tiene más excelente, que es ver por él las maravillas de las obras de Dios, por donde se levanta nuestro espíritu al conocimiento de él. Así lo muestra David cuando dice (1): Veré, Señor, tus cielos, que son obras de tus manos; y la luna, y las estrellas que tú fundaste. Este santo varon empleaba mejor el beneficio de la vista, que los que usan de él para ofensa del que se lo dió, haciendo materia de pecado lo que había de ser de sus alabanzas, y haciendo guerra al dador con el mismo don que él les dió, y más tal don como este es. Porque si este perdiese un hombre ¿qué haría? ¿á dónde no iría á buscar el remedio? ¿y

<sup>(1)</sup> Psal., vIII, 4.

qué gracias daría á quien se lo diese? Y con ser esto así, y saber los hombres que Dios es el que les dió la vista, y el que se la conserva, no les pasa por pensamiento darle gracias por ello.

Pasemos del sentido del ver al del oir, que tambien es noble sentido, y no ménos ayuda á la sabiduría. De lo cual tenemos ejemple en Didimo (2), que nació ciego, y no por eso dejó de ser gran teólogo. Pues de este sentido son causa dos nervios que proceden del sentido comun, uno por una banda y otro por otra, los cuales llevan consigo los espíritus animales, que nos dan virtud para oir. Mas dentro de los oidos está una vejiguita que llaman miringa, llena de aire, que es como un atabalico, y llegando allí el sonido de la voz, ó de cualquiera otra cosa, hiere este órgano, y con esto se causa el oir. Mas si esta vejiguilla por alguna ocasion se rompe, y se sale el aire de ella, luégo se pierde el oir; y por esta causa el Criador formó las orejas, así como los párpados en los ojos, para guarda de este sentido.

El mismo orígen tiene el sentido del oler, al cual descienden otros dos nervios que proceden de la misma fuente del sentido comun y llegan á las narices; las cuales tienen dentro de sí dos pezones chiquitos de carne muy blanda y esponjosa envueltos en unas telas delicadas, adonde vienen á parar los nervios sobredichos, y llegando aquí el aire que trae consigo las especies de las cosas olorosas se causa el olerlas.

Y para guarda de este sentido proveyó el Criador las narices, las cuales tambien sirven para hermosura del rostro. Porque ¿qué parecería un hombre sin narices? Donde es mucho de notar la infinita sabiduría del Criador, el cual juntó en la fábrica de todos nuestros sentidos

<sup>(2)</sup> Hieron. in Cathalog. Ecriptor. Eccle.

y miembros dos cosas dificultosísimas de ayuntar en unoque son utilidad y hermosura, trazando las cosas de tal manera, que lo más provechoso para la vida fuese tambien más hermoso para la vista.

Sirven tambien las narices con los dos agujeros que tienen, para que no solamente por la boca, sino tambien por ellas, se purgue la flema que se cria en el cerebro. Porque como los vapores de nuestro cuerpo suban á lo alto de la cabeza, como los de la tierra suben á la parte alta del aire, proveyó el Criador estos dos desaguaderos, por donde se purgase este ruin humor. Y aun otra cosa entreviene aquí más admirable; porque en la parte más baja de la cabeza hay un embudo que fabricó la naturaleza, el cual tiene la copa ancha y redonda, y viene à rematarse en un caño estrecho, y este embudo recoge las flemas que se destilan de toda la cabeza, y por este caño estrecho vienen á parar á estos dos desaguaderos susodichos. De modo que así como en los patios de las casas grandes hay un sumidero, adonde corren las aguas cuando llueve, así proveyó el Criador en esta nuestra casa de este sumidero, por donde se despiden las flemas pasa que no nos hagan daño. En lo cual vemos cómo en ninguna cosa se descuidó el Criador de lo que convenía para nuestra salud y vida.

De aquí descendamos un poco más abajo al sentido del gusto, con que gustamos los sabores, lo dulce y lo amargo, lo sabroso y desabrido. Y la causa de este sentimiento son dos nervios que están en medio de la lengua, y se ramifican y extienden por toda ella; la cual proveyó el Criador que fuese húmeda, y llena de poros, y vacía de todo género de sabores. Y la causa de estar llena de poros es para que puedan entrar por ella las especies de los sabores, y llegar á estos nervios susodichos, que son la

T. I.

causa de este gusto. Convenía tambien que fuese húmeda, para humedecer los manjares; porque no se pudiera sentir el sabor de ellos sin la humedad de la saliva. Y no ménos convenía que careciese ella de todo sabor, así como el órgano del oir de todo sonido, para que pudiese percibir todas las diferencias de sabores. Porque si ella tuviera alguno dentro de sí, sólo éste sintiera y no los otros: como acaece al que tiene calenturas coléricas, al cuai amargan todas las cosas por razon del humor colérico con que la lengua está inficionada, que de suyo es amargo. Mas aquí es de notar una diferencia que hay entre este sentido y los otros; la cual es que las especies de las cosas que se han de ver, oir y oler, han de pasar por algun cuerpo transparente, como es el aire: mas ni en este sentido ni en el que se sigue no há lugar esto. Porque lo que se ha de gustar ó tocar, ha de estar junto con nuestra carne. De suerte que la cosa sabrosa ha de juntarse con nuestra lengua para que se sienta su sabor. En lo cual se ve cuán breve sea este deleite, pues, como dice un doctor, el deleite de la gula en espacio de tiempo apénas es de cuatro momentos, y en espacio de lugar aún no es de cuatro dedos; y con ser esto así vemos cuántas rentas y patrimonios se gastan en servir á este deleite. Por lo cual exclamó Séneca diciendo: ¡Oh, buen Dios, cuántos linajes de oficiales y de oficios trae ocupados un sólo vientre!

El postrer sentido es el tacto, con que sentimos las cuatro primeras cualidades de los elementos, que son frío y calor, humedad y sequedad; y sentimos tambien lo duro y lo blando, lo áspero y lo llano. Este sentido no tiene lugar señalado en nuestro cuerpo donde esté situado; porque está extendido por todo él, por ser así necesario para que el animal sienta lo dañoso y lo provechoso, y

así huya lo uno, y procure lo otro. Y la causa de este sentimiento es otro linaje de nervios que se derraman por todo el cuerpo, y son causa del sentido, así como hay otros que lo son del movimiento, segun está ya declarado. A esto que hasta aquí se ha dicho añadiré lo que Tulio dice sobre esta materia.

### CAPÍTULO XXXI.

LO QUE DICE TULIO DE LOS SENTIDOS EXTERIORES

DE NUESTRO CUERPO.

Para conclusion de esta materia quiero referir aquí lo que dice Tulio de la conveniencia (1) y hermosura de los sentidos y partes exteriores de nuestro cuerpo, con lo cual prueba él haber sido todo esto fabricado por una suma sabiduría y providencia, para el uso y provecho de nuestra vida. Dice, pues, él, que esta divina Providencia levantó los hombres de la tierra, y los hizo altos y derechos, para que mirando al cielo viniesen en conocimiento de Dios. Porque son los hombres hechos de la tierra, no como inquilinos y moradores de ella, sino como contempladores de las cosas celestiales y soberanas, cuva contemplacion y vista á ningun otro animal pertenece sino à solo el nombre La cual Providencia formó y asentó maravillosamente los sentidos, que son los intérpretes y mensajeros de cosas, en la cabeza, como en una torre alla para el uso necesario de la vida. Porque los ojos, que son como atalayas de este cuerpo, están en el lugar más allo, para que mejor ejerciten su oficio, viendo de allí muchas diferencias de cosas.

Tambien los oídos, que han de percibir el sonido con-

(1) Lib. II, de Natu. Deorum.

venientemente, se pusieron en esta parte alta, porque el sonido siempre sube á lo alto. Y por esta misma causa tambien el sentido del oler está en el alto; porque tambien los vapores, que llevan consigo las especies de las cosas olorosas, naturalmente suben á lo alto. Y no ménos artificiosamente se puso este sentido junto á la boca, por ser mucha parte el olor de lo que se come y se bebe, para juzgar si es bueno ó malo. Pues ya el sentido del gusto, que ha de sentir las diferencias de las cosas con que nos mantenemos, convenientemente se puso en aquella parte de nuestra boca, por donde necesariamente pasa lo que se come y se bebe.

Mas el sentido de tocar igualmente se extiende por todo el cuerpo, para que así pudiésemos sentir todos los golpes, y todos las grandes fríos y calores que nos podían dañar.

Donde es mucho de notar, que así como los hombres sabios ponen más cobro en las cosas preciosas que en las viles, así este Artífice divino puso mavor guarda y cobro en los ojos, que en los otros sentidos, por ser ellos, como todos vemos, muy preciados. Porque primeramente los vistió v cercó con unas telas muy delicadas, las cuales hizo transparentes, para que por ellas pudiésemos ver, y por otra parte recias para que pudiesen permanecer. Hizo tambien los ojos fáciles para moverse de una parte á otra, para que así se desviasen de lo que les pudiese dañar, y fácilmente los volviesen á lo que quisiesen ver. Y la agudeza de la vista, que está en la pupila del ojo mediante la cual vemos, es muy pequeña, para que así esté más segura de lo que le pueda dañar. Asimismo los párpados, con que se cubren los ojos, hizo muy blandos, porque no exasperasen esta pupila; y muy fáciles para abrirse y cerrarse con toda ligereza, para que no cavese en los ojos cosa que les fuese contraria. Los cuales párpados están armados y guarnecidos con las cejas, que son como una palizada, para que aunque estuviesen abiertos los ojos, despidiesen cualquiera cosa que cayese sobre ellos. De esta manera están recogidos y escondidos los ojos, cercados por las partes más altas con las sobrecejas que están encima de ellos; las cuales impiden que el sudor que corre de la cabeza y de la frente no caiga sobre ellos. Y por la parte más baja están amparados con las mejillas, que son como un vallado que los defiende. Mas las narices están de tal manera asentadas que viene á ser como un muro puesto ante los ojos.

Mas los oídos están siempre abiertos, porque de ellos tenemos necesidad aun en el tiempo que dormimos; porque con el sonido que este sentido recibe, despertamos. Y el camino para él tiene muchas vueltas, porque si fuera derecho y simple pudiera entrar por él cosa que le dañara. Tambien se proveyó de remedio para que si algun animalillo quisiese entrar en él, se embarazase en la cera de los oídos, como en liga. Y las orejas, que están á la puerta, fueron hechas para cubrir y guardar este sentido, v para que las voces no se derramasen primero que llegasen á él. Y las entradas para él hizo duras, y como de cuerno, y con vueltas y revueltas; porque con este artificio se hace mayor el sonido. Asimismo las narices, que siempre han de estar abiertas para hacer sus oficios, tienen las entradas estrechas. Porque no pueda entrar por ellas cosa que les pueda dañar, y tienen un poquito de humor que sirve para despedir de sí el polvo y otras cosas tales. Pues el sentido del gustar está muy bien cercado, porque está dentro de la boca, para hacer convenientemente su oficio y para estar más guardado.

Tambien es de notar que estos sentidos en los hombres

son más perfectos que en los brutos animales. Porque primeramente los ojos, por el movimiento de los cuerpos y por el gesto de las personas, entienden muchas cosas; y así tambien conocen la hermosura, y el órden y la decencia de los colores y figuras y otras cosas mayores. Porque tambien conocen algo de los vicios y virtudes de las personas; porque sienten cuando el hombre está airado ó aplacado, alegre ó triste, y conocen tambien al fuerte y al flojo, al atrevido y al cobarde.

Los oídos tambien tienen otro admirable y artificioso juicio, con el cual entienden, así en las voces como en los instrumentos de música, la variedad de los sonidos, los intervalos y distinciones de ellos y las diferencias de las voces, unas blandas y otras ásperas, unas graves y otras agudas, unas flexibles y quebradas y otras duras: las cuales diferencias conocen solamente los oídos de los hombres. Tambien el sentido de las narices, y del gusto y del tacto tienen sus juicios para sentir las cosas que les pertenecen. Para cuva recreacion y deleite se han inventado más artes de las que vo quisiera, porque va véis hasta dónde ha llegado la composicion de los ungüentos olorosos, y el artificio de tantos guisados y el regalo de los vestidos preciosos. Todo lo susodicho es de Tulio, y todo ello nos representa la suma sabiduría y consejo del que tan perfectamente fabricó y guarneció todos estos sentidos para los oficios y uso de nuestra vida, sin descuidarse de cosa alguna, por pequeña que fuese; pues llegó su providencia á una cosa tan pequeña como es la cera de los oídos; para el oficio que aquí está dicho. Pues ¿ qué cuidado tendrá de las cosas mayores quien tan particular lo tuvo de las menores?

# CAPITULO XXXII.

DE LA CONVENIENCIA DE LAS OTRAS PARTES EXTERIORES DE NUESTRO CUERPO.

No ménos resplandece la hermosura de la divina Providencia en la fábrica y conveniencia de las otras partes del cuerpo, que en la de estos cinco sentidos susodichos. Porque primeramente á todo el cuerpo de piés á cabeza provevó el Criador de sus vestiduras, y éstas dobladas; la primera de las cuales es un pellejuelo muy delicado, que muchas veces lo desollamos sin sentirlo, como acaece á los que tienen sarna ó viruelas. Tras de éste está otro pellejo más fuerte, que en algunas partes está más grueso, como en la cabeza para defension de ella, y en las plantas de los piés para los que andan descalzos: en otras está más delgado, como es en la cara. Y no contento con habernos dado esta vestidura de pellejo, proveyó tambien de mucha gordura, que es como una colcha que abriga toda la carne de nuestro cuerpo: lo cual se ve, no sólo en algunos animales en que abunda esta gordura, sino tambien en cualquier cuerpo humano, si no está muy flaco.

Y descendiendo en particular à tratar de todos los miembros, comenzando por la cabeza, ofrécense primero los cabellos, que sirven para abrigo y defension de ella, y en las mujeres para honestidad y hermosura; pues, como dice el Apóstol (1): los cabellos le fueron dados por velo para cubrirse. Mas ¡cuán á propósito fueron dados los pelos de la barba á los hombres y quitados á las mujeres! Porque en ellas fueran grande fealdad, siendo, por el contrario, en los hombres parte de hermosura y autoridad.

<sup>(1)</sup> I Cor., XI, 15.

Y no ménos sirven para la distincion entre el varon y la hembra para guarda de la castidad; porque á cuántos malos recaudos y engaños se abriera la puerta, si los hombres carecieran de esta señal.

Siguese despues de la barba el cuello, que es como una hermosa columna, aunque compuesta de diversas piezas, como de goznes para doblarse á una parte y á otra, la cual no sólo sirve de hermosura, sino tambien de otros dos señalados oficios; porque por ella van dos canales, una por donde va el mantenimiento con que vivimos, v otra por donde va el aire con que respiramos. Más abajo están los pechos, compuestos de huesos duros para guarda del corazon. Porque así como el Criador proveyó del casco duro, que es como un yelmo para guarda de los sesos de la cabeza, así proveyó de estos huesos del pecho, que son como unas corazas para guarda del corazon. En lo cual se ve cómo la divina Providencia tiene mayor cuidado de las cosas mayores que de las menores, proveyendo de estas dos maneras de armas defensivas para guarda de estos dos miembros tan principales. Mas en los pechos de las mujeres, demas de este defensivo, puso dos fuentes de leche para criar los hijos que naciesen. Y puso dos, porque cuando acaeciese parir dos, hubiese racion para entrambos. Aunque en esta ciudad de Lisboa, pocos días há parió una mujer casada tres, dos niños y una niña, y todos vivieron. Y es cosa de admiracion que la sangre que iba á sustentar el niño cuando estaba en las entrañas de su madre, acude luégo como si tuviera juicio y discrecion á estos dos pechos, hecha ya de sangre leche: que es manjar suavísimo y delicadísimo, cocido ya en los pechos de la madre, y proporcionado al estómago delicado del niño recien nacido, el cual se mantiene va por la boca, habiéndose ántes mantenido por el ombliguillo. Y la misma Providencia que puso aquí dos fuentes de leche, puso muchas en los animales que paren muchos hijos, como son perros, gatos, conejos y otros semejantes; cuyos hijos acabando de nacer, teniendo aún cerrados los ojuelos, sin otro maestro más que el Criador, atinan luégo al lugar donde están las fuentes de la leche, para mantenerse. Mas en el vientre que está debajo de los pechos no puso armazon de huesos; porque como las tripas que ocupan este lugar, sean de una carne blanda, recibieran perjuicio con la vecindad de los huesos duros, si aquí se pusieran.

Pues ¿ qué diré de las manos, que son los ministros de la razon y de la sabiduría? Las cuales aquel Artífice soberano hizo un poquito cóncavas, para abrazar y retener lo que quisiesen; y acrecentóles tambien los dedos, en los cuales no sabréis determinar cuál sea mayor la utilidad de ellos, ó la hermosura. Ca el número de ellos es perfecto, y el órden y dignidad muy decente, y asimismo la flexibilidad de los artículos, y la forma de las uñas redonda y firme, para hermosura y guarnicion de los dedos, y para que la ternura de la carne no recibiese detrimento usando de ellos. Pero no es ménos admirable y provechoso el uso del dedo pulgar, el cual apartado de los otros, sale á recibirlos, dándoles facultad para abrazar y recibir las cosas como rector y gobernador de ellos.

Y descendiendo más abajo de las manos, no quiere Teodoreto que se pase en silencio la providencia del Criador en habernos proveído de dos cojines naturales para estar asentados sin trabajo. Porque si éstos faltasen recibiría el hombre molestia, estando asentado sobre los huesos descarnados y duros. Y no ménos sirven para la caballería, mayormente de los que van asentados, las barriguillas de las piernas, demas de la gracia y hermosura que tienen; porque en todas las partes de nuestro cuerpo juntó el Criador utilidad y hermosura, como arriba dijimos. Y esto mismo se ve en la fábrica de los piés que se rematan en sus dedos guarnecidos con sus uñas, sobre los cuales estriban los hombres, y con la ayuda de ellos cuando es menester suben por una lanza, y á veces andan sobre una maroma.

# CAPÍTULO XXXIII.

DE LA PARTE AFECTIVA DEL ALMA SENSITIVA: QUE ES DE LAS PASIONES Y AFECTOS QUE ESTÁN EN NUESTRO CORAZON.

Dicho va de los sentidos así interiores como exteriores, que son propios del alma sensitiva, y sirven para conocer las cosas que son provechosas ó dañosas al animal, síguese que tratemos de la parte afectiva, que pertenece á esa misma alma sensitiva, donde están los afectos y pasiones naturales; los cuales sirven para apetecer y procurar las cosas provechosas, y huir las dañosas, que no ménos son necesarias para la conservacion de nuestra vida y de cualquier animal. Y entre estos afectos y pasiones hay dos principales, los cuales son raíces y fundamento de todos los otros, que son amor y odio: conviene saber, amor del bien particular que nos puede aprovechar, y odio y aborrecimiento de lo que nos puede empecer; para que así el animal procurase lo bueno v conveniente para su conservacion, y huyese lo malo de que se podía seguir su destruccion. Porque faltando estos dos afectos, quedaría el animal, ó como ave sin alas, ó galera sin remos, para no poder buscar lo que le era provechoso y huir lo contrario. Por lo cual dijeron muy bien los filósofos estóicos, como refiere Séneca, que estos dos afectos eran como un ayo que la divina Providencia había dado al hombre, porque así como el ayo que tiene á cargo un niño, le procura todo bien y le desvía de todo mal, así lo hacen estos dos afectos cuando son bien regidos.

Mas aquí es de notar que de estos dos efectos, como de dos raíces principales, nacen otros. Porque del bien que amamos, cuando está ausente nace deseo, y cuando está presente alegría. Otrosi del mal que aborrecemos, cuando está ausente nace huída, que es deseo de evitarle, y cuando está presente tristeza. Y estas seis pasiones que son amor y odio, deseo y huída, alegría y tristeza, llaman los filósofos la parte concupiscible de nuestra alma; porque tiene por oficio codiciar estos bienes sensibles.

Mas si este bien á que estamos aficionados es dificultoso de alcanzar, el deseo de él nos hace tener esperanza que de alcanzaremos; porque fácilmente esperan los hombres de que desean. Mas si son tales las dificultades, que venen nuestra esperanza, luégo nace de aquí otro afecto contario, que es desconfianza.

Otras veces si el deseo es muy grande, causa en nuestros corazones otra pasion, que es animosidad y osadía, para romper por cualesquier dificultades que nos impidan esle bien que deseamos, cual fué la que tuvieron aquellos aballeros esforzados de David, que atravesaron por medio del real de los enemigos (1), para traerle el agua que deseaba. Mas si son tantas las dificultades que no se atrevan á ellas, de aquí nace otra pasion contraria á la pasada, que es temor. El cual tambien sirve á la guarda del animal, para que no se atreva á lo que no puede, y para que busque su remedio ó escondiéndose, ó huyendo. Pero si demas de esto se atraviesa alguno que totalmente nos impide lo que mucho deseamos, ó nos quita de las manos lo que ya poseemos, aquí se encrespa y embrave-

<sup>(1)</sup> II Reg., xxIII, 16.

ce la ira: la cual se dice que es vengadora de los agravios y estorvos que recibe nuestra concupiscencia. De suerte que ella es como espada que se pone á defender esta pasion que tiene por hermana.

Estos cinco afectos y pasiones naturales son tambien necesarios para la conservacion de nuestra vida. Porque si no tuviera nuestra alma más que un apetito de las cosas que convienen para su conservacion, y no tuviera coraje y brío para vencer las dificultades con que muchas veces están acompañadas, no las alcanzaría; y así carecería de lo que le era necesario para vivir. Por tanto, aquel divino Presidente, que en ninguna cosa falta, proveyó de estas cinco pasiones, que son esperanza y desconfianza, osadía y temor, é ira: las cuales sirven, cada cual en su manera, ó para vencer esta dificultad cuando pueden, ó para temer el peligro y el trabajo, y desconfiar de la victoria cuando no pueden.

Mas no será razon pasar por aquí sin aprovecharnos de este ejemplo para un muy necesario documento de la vida espiritual, que ya en otro lugar tratamos. Ca por aquí entenderán los que tienen buenos deseos, que no basta eso para alcanzar las virtudes que desean, si no están acompañados con una gran fortaleza para vencer las dificultades que en la ejecucion de esos buenos deseos se ofrecen. Porque sabida cosa es que todas las virtudes están cercadas y acompañadas con dificultad; porque donde no hay dificultad no hay virtud. Y por esto cuando por el deseo de las virtudes no hay este brío, y esfuerzo susodicho para acometerlas, quedarse há el hombre estéril y sin fruto con todos sus buenos deseos. Por lo cual se dice, que el infierno está lleno de estos buenos deseos, más el paraíso de buenas obras. Verdad es que cuando los deseos son grandes, ellos traen consigo este ánimo y fortaleza.

## SI.

De cómo estos afectos bien gobernados sirven para conseguir las virtudes y huir los vicios.

Mas volviendo al propósito, aquí se ha de notar que no sólo sirven estos afectos para la conservacion, así de la vida, como de la especie humana; sino tambien nos avudan para el ejercicio de algunas virtudes. Porque de la ira se dice que es despertadora de la justicia vindicativa, que es la que tiene por oficio castigar los delitos. Porque con la ira é indignacion que se concibe contra ellos, se mueven los jueces à castigarlos. Puesto caso que sea verdad lo que Aristóteles sabiamente dice, que la ira es buena para soldado, más no para capitan. Asimismo del deseo que tenemos de lo que juzgamos por bueno, nacen dos asectos, que siendo bien regidos sirven para procurar las virtudes y aborrecer los vicios; que son amor de la honra y vergüenza del vicio. Porque viendo aquel divino Presidente cuán amigos sean los hombres políticos y nobles de honra, y deseando, por otra parte, que lo fuesen tambien de virtud ¿qué hizo para esto? Puso en la virtud la honra, para que siguiera por esta causa se aficionasen á ella, pues en sola ella está la verdadera honra. Y esto fué como azucarar la virtud. v ponerle este cebo para enamorar los hombres de ella: puesto caso que no sea verdadera virtud la que por sola esta causa se procura. Y de esta raiz nacieron las virtudes y hechos heróicos de los romanos, los cuales acometían cosas tan grandes por esta honra. Por ésta no recibió Scipion, y otros capitanes romanos, las doncellas hermosísimas que les presentaban, más ántes, honrándolas mucho, las volvían á sus padres ó maridos.

Y así como el amor de la honra aficiona el corazon á la virtud, así la vergüenza, que es otro afecto hermano de éste, los retrae de los vicios por la mengua y deshonra que traen consigo. La cual aquel sapientísimo Gobernador y amador de toda pureza señaladamente imprimió en los corazones de las mujeres, y mucho más en las doncellas: la cual es como un natural muro de la castidad. Porque así convenía que aquel Artifice sanientisimo pusiese más cobro en lo que más importaba, y más era deseado de muchos. Y por esto demas del sello virginal proveyó de esta natural vergüenza, que es como freno de este vicio. Lo cual se ve aún en las mujeres poco honestas. Y así pinta Ovidio á una de ellas, la cual, escribiendo una carta á un mancebo que mucho amaba, dice en ella que tres veces había acometido á hablarle, y otras tantas había enmudecido, y pegádosele la lengua al paladar. Mas á la reina Dido pinta aquel noble poeta Virgilio (1) con tan gran verguenza v honestidad, que deseando ella casar con Eneas: despues de la muerte del primer marido, dice estas palabras: « Plega á Dios que antes se abra la tierra hasta los abismos, y me trague; y el Padre todopoderoso me arroje un ravo que me hunda junto á las sombras oscuras v noche profunda del infierno, antes que vo cometa cosa contra mi honestidad y verguenza.» Y para confirmacion de esto añadiré aquí una cosa notable, que refiere Plutarco. Escribe él que en una ciudad de Grecia reinó un humor de melancolía, tan extraño, que cada día muchas doncellas se mataban, y no se hallaba cura ni remedio para este mal. Mas un hombre sabio, aprovechándose de este natural afecto que el Criador imprimió en los corazones de las mujeres, dió órden como se pusiese un edicto público, donde se mandase que todas las doncellas

<sup>(1)</sup> Virgil Æneid. lib. IV.

que así se matasen, las llevasen á enterrar públicamente desnudas á vista de todo el pueblo. Con lo cual obró tanto la vergüenza natural y el miedo de esta pena tan vergonzosa en aquellas doncellas, que lo que ningunas medicinas ni remedios pudieron acabar, acabó este natural efecto de vergüenza; y así de ahí delante cesó esta plaga.

Tambien se debe advertir, que aunque algunos de eslos afectos y pasiones naturales que aquí hemos contado, tengan nombres de vicios ó de virtudes, no son lo uno ni lo otro, sino pasiones naturales, que son indiferentes para bien y para mal, segun bien ó mal de ellas usáremos. Porque cuando estas pasiones que están en la parte inferior de nuestra alma, siguen el dictámen de la parte superior de ella donde están el entendimiento y la voluntad, abrazando lo que la razon les pone delante, entónces usamos bien de ellas, que es sirviéndonos de ellas para aquello que nos fueron dadas. Y este movimiento dice Aristóteles que es semejante al movimiento de los cielos inferiores; los cuales se mueven conforme al movimiento del cielo superior que llaman el primer móvil, el cual se mueve de Oriente à Occidente, dando una vuelta al mundo en un día natural. Porque así como es cosa conveniente que los cielos inferiores sigan el movimiento del superior, así lo es que estas pasiones de la parte inferior de nuestra alma sigan el régimen é imperio de la parte superior de ella.

Mas cuando siguen otro norte, que es cuando, dejada la razon, se mueven por la imaginacion y aprehension de las cosas sensuales, que es una guía muy ciega, entónces van descaminadas, por seguir este adalid tan ciego. Y este movimiento compara el mismo filósofo con el movimiento contrario de los planetas, los cuales se mueven de

Occidente à Oriente; dando à entender que no es cosa decente que los inferiores no se conformen con sus mayores.

## SII.

Orden de esta espiritual monarquia, y guerra de nuestro adversario en esta parte concupiscible.

Mas para entender este linaje de monarquía espiritual, se ha de presuponer que en este reino de nuestra alma, la voluntad es como el rey que manda á todos los miembros y facultades que hay en el hombre; y el entendimiento, cuando no está depravado es su fiel consejero, que le representa la dignidad y excelencia de las cosas espirituales para que las ame, y la fealdad de los vicios para que los aborrezca. Tiene tambien sus criados, que son todos los miembros del cuerpo, los cuales se mueven conforme al imperio de la voluntad, sin resistencia alguna, y obedecen á lo que les es mandado. Hay tambien en este reino, como en todos los demas, sus lisonjeros, que aconsejan al rey lo que no le conviene; que son estas pasiones susodichas, las cuales, aficionándose á los bienes sensuales y delei ables, aconsejan al rev que él tambien se aficione á ellos, aunque reclaman el entendimiento, diciendo que los tales bienes y deleites son dañosos y ponzoñosos cuando son contrarios á la razon. Mas cuando las pasiones y apetitos son vehementes, ciegan la razon, y trastornan la voluntad, v llévanla en pos de sí. El ejemplo de esto vemos en un hidrópico, el cual, sabiendo cuánto mal le hace el beber, todavía puede tanto este apetito, que lleva tras sí la voluntad; la cual hace que el entendimiento apruebe esto y dé sentencia que así debe por entónces hacer; v así lo ejecutan los miembros.

Y aunque salgamos aquí un poco de la materia principal, no dejaré de decir que la parte de nuestra alma donde se descubre más la malicia del pecado original, es esta donde residen nuestros apetitos y pasiones; las cuales en nuestra primer creacion estaban enfrenadas y obedientes à la razon, con el don de la justicia original. Mas perdido este don por el pecado, luégo se desenfrenaron y rebelaron contra ella, y le dan bien en que entender. Y de aquí procede que así el mundo como el demonio nos hacen por esta parte muy cruda guerra. Porque como nuestra carne, con estos sus apelitos, naturalmente esté inclinada y aficionada á las cosas de carne, que son conforme á su naturaleza, acude aquí el enemigo, y atiza estas pasiones y deseos, y así los desordena y hace que excedan los límites y medida de la razon. Ca por esto se escribe de él en Job (1), que con su soplo hace arder las brasas, las cuales brasas son nuestras pasiones y apetilos; para que con este soplo pasen las marcas y la medida de la templanza. De modo que así como en el principio del mundo acometió al hombre por la mujer, que es à la parte fuerte por la flaca, lo mismo hacen los que tienen puesto cerco sobre una ciudad: así este enemigo comunmente nos hace guerra por esta más flaca parte, por ser ella naturalmente inclinada à las cosas de la tierra.

Y así tiene él esta por su parcial y fautora, pues ella apetece lo mismo que él quiere, que son estos bienes sensuales y terrenos. Mas él con sus sugestiones de tal manera enciende estos deseos, que lo que si moderadamente se procurase y desease, serviría para conservacion de la vida para lo cual estas pasiones fueron dadas, deseándolo desordenadamente, viene á ser estrago y corrupcion de ella. Porque de aquí nace el amor y deseo desordenado

<sup>(1)</sup> Job, xLI, 12.

de la honra, de donde mana la ambicion, y del dinero, de do procede la avaricia; y de los deleites sensuales, de donde nace la gula con otros deshonestos deseos. Asimismo de aquí, se ocasiona el odio y la ira desmedida contra quien este linaje de bienes nos impide, y asimismo la envidia de los que vemos aventajados en las cosas que nosotros deseamos. Y finalmente, todo el otro enjambre de vicios, de estas raíces atizadas por el demonio procede.

Y por esto, así como los defensores de una ciudad sitiada de enemigos ponen toda su fuerza en la parte más flaca, por donde los enemigos la quieren entrar, así el verdadero siervo de Dios debe entender que la vida cristiana es una perpetua batalla, y, como se escribe en Job (1), una perpetua milicia ó tentacion sobre la tierra, la cual dura casi toda la vida; y que su profesion es de hombre de guerra, y que en esta parte más flaca de sus apetitos y pasicnes ha de poner mayor cobro para que no se desmanden, porque aquí hay mayor peligro.

Al cabo se ha de advertir, que así como los sentidos exteriores é interiores, que sirven para conocer las cosas, están en la cabeza, unos dentro y otros fuera de ella, como ya vimos: así estos afectos susodichos que se ordenan para apetecer ó huir de ellas, tienen su asiento y lugar natural en el corazon. De modo que estos dos principales oficios del alma sensitiva, que sirven el uno para el conocimiento y el otro para el apetito de las cosas, repartió aquel Artífice soberano con tal órden, que los puso en los dos más principales miembros del cuerpo humano, que son la cabeza y el corazon; porque en éste ponemos estos once afectos y pasiones naturales susodichas. Lo cual experimentamos cada día; porque manifiestamente sentimos encenderse la sangre del corazon con la ira, y

<sup>(1)</sup> Job, vII, 1.

apretarse con la tristeza, y dilatarse con la alegría; los cuales dos afectos pueden crecer tanto, que destemplen de tal manera el corazon, que nos quiten la vida, como muchas veces acaece. Esto baste sumariamente dicho, para lo que toca á las facultades del alma sensitiva, que tiene el hombre comun con todos los animales.

#### CAPÍTULO XXXIV.

#### DEL ALMA INTELECTIVA Y DE SUS OFICIOS.

Hasta aquí hemos tratado de las dos más bajas facultades de nuestra alma, que son del alma que llaman vegetativa, que tiene por oficio mantener y sustentar nuestros cuerpos, y de la que llaman sensitiva, de donde proceden los cinco sentidos exteriores de nuestro cuerpo, y los cuatro interiores de nuestra alma. Ahora será razon tratar de la más alta parte del alma, que es la que llaman intelectiva; la cual es sustancia espiritual como los ángeles, y por esto no está afijada en algun órgano corporal, como están todos los otros sentidos, así exteriores como interiores.

Y para tratar de esta alma, y de la variedad y muchedumbre de sus oficios y facultades, será necesario traer á la memoria lo que arriba dijimos tratando de la virtud y sutileza de los espíritus animales: donde procediendo por un discurso, así de los elementos como de todas las otras cosas que se componen de ellos, venimos á concluir que cuanto las cosas más se alejan de la pesadumbre y materia de la tierra, y más se adelgazan y allegan á la condicion de cosas espirituales, tanto más perfectas son y tanto mayor virtud y eficacia tienen para obrar. Pues segun esto, como nuestra alma pase adelante

de estas cosas, y sea sustancia espiritual, síguese que ha de ser más perfecta que ellas, y tener mayor poder y eficacia para obrar.

Y comenzando á tratar de la dignidad y oficios de esta alma intelectiva, decimos primeramente que es la que nos diferencia de los animales brutos, y nos hace semejantes á Dios y á sus santos ángeles. Lo cual testificó el mismo Hacedor, cuando al principio de la creacion dijo (1): Hagamos al hombre á nuestra imágen y semejanza; la cual semejanza decimos que tiene por razon de esta alma intelectiva.

Donde primeramente se ha de notar con cuánta autoridad comenzó el Criador á tratar de la creacion del hombre. Porque en la de las otras cosas no hacía más que decir (2): Hágase esto, y luégo era hecho. Y así dijo: Hágase luz, y luégo fué hecha la luz; y, Háganse lumbreras en el cielo, y luégo salió á luz el sol y la luna, juntamente con todas las estrellas. Mas habiendo de criar al hombre, usó de este nuevo lenguaje, diciendo: Hagamos, etc. Las cuales son palabras, no de sola una persona divina, sino de muchas, que es de toda la Santísima Trinidad, que entendió en la fábrica de esta noble criatura. Pero otra mayor se nos descubre en decir: A nuestra imágen v semejanza. Porque ser imágen de Dios, á solo el hombre y al ángel pertenece. Ca las demas criaturas, aunque sean sol, y luna, y estrellas con todas las demas (3), no se llaman imágenes, sino huellas ó pisadas de Dios, por lo poco que representan de su grandeza; mas por representar el hombre y el ángel mucho más de aquella altísima naturaleza, se llaman imágenes de Dios.

<sup>(1)</sup> Gen., 1, 26.

<sup>(2)</sup> August. Lib. xII, de Trinit. cap. 6.

<sup>(3)</sup> Job, x1, 7.

Y aun esto se confirma por otra particularidad que entrevino en la formacion del hombre. Porque habiendo Dios formado su cuerpo del lodo de la tierra, cuando crió el alma, dice la Escritura (1) que sopló Dios en él espíritu de vida. Y porque el soplo procede de la parte interior del que sopla, quiso darnos á entender en esto ser el alma una cosa divina, como cosa que salió del pecho de Dios: no porque sea ella partícula de aquella divina sustancia (2), como algunos herejes dijeron, sino porque participa en muchas cosas la condicion y propiedades de Dios, como luégo veremos.

Mas aquí es mucho de notar, que una de las cosas criadas en que con mayor admiración de todos los sabios resplandece la grandeza del poder de Dios, es la virtud que puso en nuestra alma. Porque aunque en los ángeles resplandezca mucho este poder, pero ellos son sustancias simples y puramente espirituales; mas nuestra alma por una parte es sustancia espiritual, como los ángeles, y por otra parte es forma de este cuerpo material que le sustenta y da vida, como lo hace el alma de cualquier animal bruto. Y por ser tan grande la distancia que hay de las cosas puramente espirituales á las que son puramente materiales, y tan grande la desproporcion que hay para adjetivarse las unas con las otras, se tiene por una de las grandes maravillas de Dios haber dado tal virtud y facultad á nuestra alma, que por una parte entienda las cosas altas como ángel, y por otra engendre como un caballo; por ser ella la que da facultad para esta generacion. De suerte que esto es como si hiciera Dios una criatura que fuera juntamente caballo y ángel; pues esta alma tiene en sí la facultad y poder de

<sup>(1)</sup> Gen., I, 7.

<sup>(2)</sup> August. De Moribus Manichwor. libro II, cap. 18, et Epist. 28.

estas dos criaturas tan diferentes. Por donde con mucha razon pudo san Agustin decir (1) « que entre cuantas maravillas hizo Dios por el hombre, la mayor fué el mismo hombre, » como arriba dijimos.

# CAPÍTULO XXXV.

POR CUÁNTAS RAZONES SE DICE SER EL HOMBRE HECHO Á IMÁGEN Y SEMEJANZA DE DIOS.

Ahora será bien examinar por cuántas razones se dice ser el hombre hecho á imágen y semejanza de Dios. Porque entendido esto conocerá él la alteza de su dignidad, para que se corra y avergüence de afear y oscurecer esta divina imágen abatiéndose á las vilezas de la carne. Y por aquí tambien verá lo que debe al Criador que tal jova le dió. Pues primeramente se dice ser el hombre imágen de Dios, porque tiene libre albedrío y entendimiento como Dios y como sus ángeles. Porque ninguna de todas las otras criaturas tiene esta libertad, ca todas son agentes naturales que no pueden dejar de hacer aquello para que tienen facultad; y así el fuego no puede dejar de quemar, ni el sol de alumbrar, etc. Mas el hombre es libre y señor de sus obras, y así puede hacer y dejar de hacer lo que quisiere. En lo cual parece que sólo el hombre es señor, y que todas las otras criaturas son como cautivas y siervas, pues sólo él es libre y señor de sus obras, v ellas no.

Mas no sólo la libertad de la voluntad, sino tambien la facultad del entendimiento nos diferencia de las bestias y nos hace semejantes á Dios; pues él tambien es sustancia intelectual, aunque por otra más alta manera. Esta

<sup>(1)</sup> Diversor. trac. t. 21.

semejanza de los entendimientos se ve en la semejanza de las obras que proceden de ellos. Por donde se dice, que el arte imita la naturaleza en cuanto puede: lo cual en más claros términos es decir, que el hombre imita á Dios en la manera de obrar. Por donde así como el Autor de la naturaleza en todas sus obras dispone y proporciona siempre los medios con los fines que pretende, como los dientes para cortar y moler el manjar, y las manos para obrar, y los piés para andar, y las cañas de los huesos para sostener la carga del cuerpo: así el arte guarda esta misma proporcion en todas sus obras, como lo vemos en la ropa que corta para vestir, y en las calzas y zapatos que hace para calzar, y en las casas que edifica para morar, y en los navíos que fabrica para navegar, etc., donde vemos cuán proporcionada viene cada cosa de estas para el fin que se pretende.

ltem así como el Autor de la naturaleza procura en todas sus obras juntar en uno utilidad y hermosura, como lo vemos en el rostro del hombre, esto es, en el sitio y asiento de la boca, de las narices, de los oidos, de los ojos y de las cejas y sobrecejas que los acompañan, lo cual todo no ménos sirve para la hermosura del rostro que para la buena ejecucion del oficio de cada una de estas partes, porque cualquier cosa de éstas que se mudase impediría lo uno y lo otro: así el arte en cuanto puede imita lo mismo, procurando hacer todas las cosas artificiales, no solamente provechosas, sino tambien hermosas; como se ve en todas las alhajas de los hombres ricos y grandes señores, los cuales procuran que todas las cosas deputadas para su servicio sean de tal manera fabricadas, que no solamente sirvan á la necesidad, sino tambien à la hermosura.

Item así como son casi infinitas las obras de naturaleza,

así tambien lo son en su manera las del arte. Lo cual podrá notar quien rodeare con los ojos alguna grande ciudad, como es Venecia ó Lisboa. Porque andando por todas las calles de estas ciudades, verálas pobladas de mil diferencias de oficios v oficiales mecánicos, v si fuere à la marina, verá el trato del mar, y tantas diferencias de navíos grandes v pequeños, con toda su jarcia fabricada muy á propósito para el oficio de la navegacion. Y si de ahí entrare en el almacen de las municiones, ahí verá tantas maneras de armas, unas defensivas y otras ofensivas, unas para pelear de léjos y otras de cerca, que no podrá dejar de maravillarse cómo un animal racional, que la naturaleza crió desnudo y desarmado para la paz, y compañía y vida política de los hombres, tuvo corazon é ingenio para inventar tantas diferencias de pertrechos v tiros de artillería para la destruccion del género humano. Y si de ahí pasare á las librerias y escuelas generales, hallará mil maneras de libros y de artes y ciencias naturales y sobrenaturales, inventadas por el entendimiento humano. Y si al cabo entrare un día solemne en una iglesia catedral hermosamente fabricada y ornamentada, ahí hallará en que apacentar los ojos con la hermosura del edificio y ornamento de los altares, y en que recrear los oídos con la suavidad de las voces é instrumentos musicales que ahí dulcemente resuenan.

Y si sobre todo esto se hallare en una feria general como es la de Medina del Campo, ú otra semejante, ahí verá tanta variedad y muchedumbre de cosas artificiales que le parecerá competir el arte con la naturaleza, no sólo en la fábrica y hermosura de las cosas, como está dicho, sino tambien en la variedad y muchedumbre de ellas. Y así como Dios crió este mundo lleno de obras naturales, así el arte ha hecho casi otro nuevo mundo de cosas artificiales.

Para lo cual todo se sirve de las manos, las cuales fabricó el Criador con maravillosas habilidades y artificio, para que fuesen un convenientísimo y general instrumento de las más principales partes de nuestra alma, que son la voluntad y la razon. Porque por ellas obra la razon todas estas cosas susodichas v otras muchas más. Ca ellas, como dice Tulio, nos sirven para labrar los campos, para edificar las casas, para tejer y coser las vestiduras y para la fábrica de las cosas que se hacen de hierro ó de metal. Con las manos tambien edificamos las ciudades, los muros y los templos. Y por ellas tambien nos proveemos de diversos y abundantes frutos para nuestro mantenimiento. Ca por ellas sembramos los campos, los cuales pos dan diversos frutos, unos que se comen luégo, y otros que se recogen y guardan para adelante. Por ellas tambien nos mantenemos de los animales, así de los que andan por la tierra, como de los que nadan en el agua, como de los que vuelan en el aire, no sólo cazándolos, sino tambien criándolos en nuestras casas. Con ellas tambien domamos las bestias; las cuales, llevando y travendo cargas nos sirven, dando tambien á nosotros fuerza y ligereza para caminar. Nosotros tambien con las manos les ponemos yugos, y asimismo usamos del sentido agudísimo de los elefantes y de la sagacidad de los canes para nuestro provecho. Nosotros tambien con ellas sacamos el hierro de las entrañas de la tierra, cosa grandemente necesaria para la labor de los campos; y asimismo descubrimos las venas escondidas del acero, de la plata y del oro, de las cuales cosas nos servimos, así para el uso de la vida, como para hermosura y ornamento de ella. Aprovechámonos tambien de todo género de árboles, así fructuosos como silvestres, parte para calentarnos y guisar los manjares, y parte para edificar, con lo cual nos defendemos de los demasiados fríos y calores. Y la misma materia sirve para fabricar navíos, por cuyo medio nos viene de todas partes abundante provision para las necesidades de la vida. Y así por el arte de navegar venimos á ensenorearnos de las dos cosas más violentas que hay en la naturaleza, que son el mar y los vientos, y por este medio gozamos de muchas cosas que se traen por el mar. Es otrosi nuestro el señorio y uso de todos los frutos y comodidades de la tierra; porque nosotros gozamos de los campos y de los montes, nuestros son los ríos y los lagos, nosotros sembramos las mieses y los árboles, nosotros con riegos artificiales hacemos fértiles las tierras, nosotros represamos y enderezamos los ríos y los encaminamos por las partes que nos puedan aprovechar, y finalmente, usando de la industria de las manos en las cosas de naturaleza, hemos venido á fabricar otra nueva naturaleza. Lo susodicho es de Tulio.

Pues todo esto nos declara la dignidad y semejanza que nuestra alma tiene con su Criador, pues tanta semejanza tiene en la manera de obrar con él. Porque tres cosas pone san Dionisio así en el Criador como en sus criaturas que son sér, poder y obrar, en las cuales hay tal órden y proporcion, que cual es el sér tal es el poder, y cual es el poder tales las obras. Y así por las obras conocemos el poder y por el poder el sér. Y pues como está dicho vemos tanta conformidad entre las obras del hombre y las de Dios, por aquí podemos rastrear la semejanza y parentesco que hay entre él y Dios, y entenderemos con cuanta razon se dice haber sido criado el hombre á imágen y semejanza de Dios, que es una dignidad incomparable.

# SI.

Por algunas singulares propiedades de Dios se ve la semejanza que tiene con él nuestra alma.

Es tambien singular propiedad de Dios estar en todo lugar presente, en el mundo y fuera del mundo. Y nuestra alma intelectiva corre tambien por todos los lugares del nundo cuando quiere. Ahora, dice san Ambrosio (1), estamos en Italia v pensamos en las cosas de Oriente v Occidente, y conversamos con los de Persia y con los de África, v ahí tratamos con los amigos, caminamos con los que caminan, allegámonos á los peregrinos, juntámonos con los ausentes, hablamos con los que están apartados de nosotros; y hasta los difuntos resucitamos, y los abrazamos v conversamos como si estuvieran vivos. Pues por aquí se entiende no haber sido hecha á imágen de Dios aquella parte corporal que hay en nosotros; sino aquella que con la agudeza de su vista ve los ausentes, y pasa de la otra banda del mar, y corre con la vista por todas las cosas, escudriña las escondidas, v en un momento rodea sus sentidos por todos los fines del mundo, y sube hasta Dios, y se ayunta con Cristo, y desciende al infierno, y sube al cielo, y libremente se pasea por él; como lo hacía aquel que dice (2): Nuestra conversacion es en los cielos.

Pero otra cosa hay más admirable, en que nuestra alma imita la virtud y poder de Dios, en lo cual sobrepuja aún á los ángeles. Porque aunque en ellos resplandezca más perfectamente la imágen de Dios, por ser sustancias puramente espirituales, apartadas de toda materia, pero

<sup>(1)</sup> Exam., lib. VI, cap. VIII.

<sup>(2)</sup> Philip., 111, 20.

nuestra alma, demas de ser sustancia espiritual, representa esta imágen por otra vía, que es con la variedad de los oficios que ejercita en los cuerpos donde mora. Porque lo que obra Dios en este mundo mayor, eso obra nuestra alma en el mundo menor, que es en el hombre. Vemos, pues, en el mundo mayor cuánta infinidad de criaturas y de obras naturales hay, y en todas ellas obra Dios, conservándolas en el sér que tienen, y dándoles virtud y facultad para todas las obras que hacen; porque la primera causa concurre con todas las otras inferiores, sin cuya virtud é influencia no podrían ellas obrar. Pues de esta manera tiene nuestra alma tan plenaria jurisdiccion y señorio dentro de este territorio de su cuerpo, que ninguna obra se hace en él, de que ella no sea principio y causa. Lo cual parece por la falta que ella hace cuando por la muerte falta; pues entónces cesan todas estas obras. De modo que con ser ella una simple y espiritual sustancia, es principio de todos los oficios de la vida. Porque ella es la que ve en los ojos, oye en los oídos huele en las narices, gusta en la lengua, toca con todos los miembros, cuece el manjar en el estómago, conviértelo en sangre en el hígado, y repártela por las venas en todo el cuerpo, cría los espíritus de vida en el corazon y los animales en el cerebro, y distribuye los unos por las arterias y los otros por los nervios en todos los miembros del cuerpo. Ella pinta las cosas que vió en la imaginacion, y acuérdase de infinitos vocablos y cosas con la memoria, y discurre y disputa con el entendimiento, ama ó aborrece con la voluntad. Y finalmente, no hay cosa tan menuda en nuestro cuerpo de que ella no sea principio y causa principal. De suerte que lo que son los pesos en el reloj, eso es el alma en nuestro cuerpo; y así como quitados estos pesos, todas estas ruedas de reloj paran, así faltando el alma à

nuestro cuerpo, faltan todos los oficiales y oficios de nues-

Esta es una cosa de que el profeta David grandemente se maravilla cuando dice (1): Maravillosa es, Señor, mestra sabiduría: la cual conozco por lo que veo en mí, y tan alta es que yo no la puedo alcanzar. Sobre las cuales palabras, que en este sentido alega Teodoreto, hace él una larga exclamacion diciendo así: Cuando yo, Señor, recogido dentro de mí mismo, y libre de los cuidados y negocios exteriores, entro en mí y me pongo á contemplar mi propia naturaleza y aquella facultad del alma racional que me disteis, y miro las ciencias de que ella ha sido capaz, y las artes por ella inventadas, de que está lleno el mundo, con cuyo beneficio se hace la vida más alegre v suave, v miro aquella infinita abundancia de vocablos que en ella caben, dentro de la cual están distintamente guardados y conservados, y así se le ofrecen fácilmente cuando los há menester, y miro tambien cómo esta alma gobierna todo el cuerpo, y cómo ella misma cometió á los ojos el oficio de juzgar entre los colores, y á la lengua de conocer la diferencia de los sabores, v héchola intérprete de sus conceptos mediante el uso de las palabras, y á las narices dió facultad de examinar los olores, y á los oídos de percibir las palabras que vienen de fuera, y ella misma extendió el sentido del tocar por todo el cuerpo, con el cual tocamiento á veces siente dolor, á veces alegría v deleite: considerando, pues, con ánimo todas estas cosas v otras semejantes, y viendo cómo muchas de ellas, al parecer contrarias, concurren en la fábrica de un animal, junto con aquella admirable union de las dos naturalezas una mortal y otra inmortal, quedo espantado con este tan grande milagro, y no pudiendo alcanzar la razon de cosa

<sup>(1)</sup> Psalm., CXXXVIII, 6.

tan grande, confieso que quedo vencido y predicando la victoria y sabiduría del Criador, vengo á prorumpir en voces de alabanza, y exclamo con este profeta diciendo: Maravillosa es, Señor, vuestra sabiduría, la cual resplandece en mí: tan alta es, que yo no la puedo comprender. Lo susodicho es de Teodoreto. Esta es, pues, otra admirable excelencia de nuestra alma; en la cual imita á su Criador, obrando, como dijimos, todas las cosas en su cuerpo, como el Criador las obra en este mundo. Por lo cual, demas de lo dicho, se llama ella imágen de Dios.

#### S II.

Distinction de imágen y semejanza en la formación del hombre.

Mas ¿qué quiere decir que no solamente se dice haber sido hecha á imágen de Dios, sino tambien á su semejanza? Á esto responden san Bernardo y san Ambrosio diciendo (1), que imágen se llama por razon de lo natural que recibió, y semejanza por lo gratuito. Quieren decir, que imágen se llama por causa de las dotes y facultades naturales que recibió para vivir esta vida comun y natural; mas semejanza, por la gracia y virtudes sobrenaturales que en su primera criacion recibió, para vivir vida sobrenatural, merecedora de vida eterna. Por do parece que la imágen, que es lo natural, nunca se pierde aunque el alma esté en el infierno, mas la semejanza piérdese perdida la gracia, la cual se pierde por cualquier pecado mortal. Mas es mucho para sentir, no sólo el perder el hombre esta semejanza, sino mucho más la semejanza

<sup>(1)</sup> Bernard. serm. 1. in Anunciat. B. Mariæ, ant. med. D. Ambr. libel. de dignit. condit. hum. cap. 2 et 3.

que sucede en lugar de esta. Y cuál sea ella, declarólo el Profeta cuando dijo (1): El hombre constituído por Dios en dignidad y honra no entendió el estado que tenia; por lo cual vino á ser comparado con las bestias brutas, y hecho semejante á ellas. Pues ¿qué cosa más para sentir que esta tan gran caída en que el hombre que representaba en la pureza de su vida la semejanza de Dios, venga á mudar la semejanza divina en semejanza de bestias? ¿adónde puede más decaer y descender la miseria humana? Pues por aquí verá el hombre cuánta sea la malicia del pecado, que es causa de este tan grande mal.

Esto baste para concluir la materia del alma intelectiva, y con ella de todo lo que pertenece á los dos mundos así mayor como menor, que es el hombre. Ahora será razon aprovecharnos de todo lo dicho, levantándonos por las

criaturas al conocimiento del Criador.

# CAPÍTULO XXXVI.

DE LA PROVIDENCIA ESPECIAL QUE NUESTRO SEÑOR TIENE DE LAS COSAS HUMANAS.

Todo lo que hasta aquí se ha dicho sirve para declarar los motivos que los filósofos tuvieron para reconocer y confesar una primera causa, un primer principio, y un primer movedor y gobernador de todo este universo, que llamamos Dios. Sirve tambien para que conozcamos la providencia que este soberano Señor tiene de todas las cosas, considerando las habilidades de que proveyó á todos los animales para su conservacion, que es para mantenerse, y defenderse de sus contrarios, y curarse en sus enfermedades y criar sus hijos. En nada de esto pusieron

<sup>(1)</sup> Psalm., XLVIII, 21.

duda los filósofos de más grave y asentado juicio. Mas así como se hallan á las veces cuerpos monstruosos, que nacen ó con sobra ó con falta de los miembros acostumbrados, así tambien v áun mucho más hav ánimos é ingenios monstruosos que dicen cosas, no sólo contra toda razon, sino contra todo el comun consentimiento del género humano; cuales fueron los que confesando la providencia que Dios tenía de los animales brutos por las razones susodichas osaron decir (1), que no la tenía de los hombres, por la confusion y desórden que veían en las cosas humanas: no considerando que como los brutos no son capaces ni de virtud ni de vicio, no hav por qué el Criador altere la providencia que tiene de ellos. Mas como el hombre es capaz de lo uno y de lo otro, trátale Dios conforme à sus obras, haciendo bien al bueno y castigando al malo. Lo cual llegó á entender aquel insigne filósofo moral Séneca, diciendo en una palabra gran parte de lo que enseña nuestra Religion. Porque hablando de Dios dice, que él nos trata de la manera que nosotros lo tratamos. Dando à entender que à los que reverencian y honran à Dios como á verdadero Señor y Padre, trata él como á fieles siervos é hijos. ¿ Qué más dijera este filósofo si fuera cristiano? ¿cuán grande y cuán universal doctrina se comprende en estas tan breves palabras? Mas aquí es de notar que cuando decimos que hace Dios bien á los buenos v castiga á los malos, no entendemos aquí por bien los bienes temporales, los cuales ni aún los filósofos llamaron bienes, ni por mal la pobreza ó falta de ellos, pues ésta no merece nombre de verdadero mal; pues todos los santos voluntariamente la amaron y procuraron. Así que la providencia que el Criador tiene de los animales, siempre es de una manera; mas la de los hombres es diversa, segun

<sup>(1)</sup> Contra quos August. lib. 83, quast. 82.

la diversidad de sus obras. Mas contra estos filósofos desvariados, se armaron los verdaderos y graves filósofos, mayormente los que se llamaron estóicos, que eran muy devotos de la virtud, probando con gravísimas razones la providencia que generalmente tiene aquel soberano Señor de las cosas humanas. De las cuales pondremos aquí algunas.

Porque primeramente, ¿qué oídos no se escandalizan, ovendo decir, que Dios tiene cuidado de las bestias, y no de los hombres, habiendo sido criadas las bestias y todas estas cosas inferiores para el servicio del hombre, como está ya declarado? ¿quién dirá que un padre tiene cuidado de los esclavos y mozos de su hijo, y no lo tiene del hijo? Si á la prudencia y buen gobierno pertenece tener mayor cuidado de las cosas mayores que de las menores, siendo el hombre, sin comparacion, más noble que todos los brutos animales como criatura hecha á imágen y semejanza de Dios, gen qué razon cabe decir que él tenga providencia de cosas tan bajas y desprecie las altas como son los hombres, á los cuales llama hijos por la semejanza que tienen con él? Y si tiene cuidado de los brutos, que ni reconocen el beneficio ni le dan gracias por él, ¿cuánto más lo tendrá del hombre, que lo reconoce, y adora y alaba por él?

Vemos tambien que el amor es la causa de la providencia que tienen las criaturas de sus propias cosas; y que cuanto más las aman, tanto es mayor el cuidado que tienen de ellas, como lo vemos en la providencia y cuidado que los brutos tienen de los hijos que aman. Pues si Dios tiene mayor amor al hombre que á los brutos, lo cual se ve por las ventajas que tiene sobre los brutos, y por la más excelente naturaleza que le dió, ¿cómo es posible que teniendo cuidado de lo que ménos ama, no lo tenga de lo

22

que más ama? Vemos por experiencia que si el hombre planta ó ingiere un arbolico, se alegra despues cuando lo ve crecido, y medrado, y cargado de fruto, y le pesa si lo ve maltratar, y huelga de cultivarlo y regarlo. Pues si este amor y cuidado tiene el hombre de un arbolillo que él plantó, ¿cuánto mayor lo tendrá el Criador del hombre que él formó?

Mas no sólo el amor, sino la bondad tambien es causa de la providencia. Y así vemos que los hombres de singular y excelente bondad, tienen gran respeto al bien comun, y así lo desean y procuran, aunque sea á costa suya. Pues si esto es propio de la excelente bondad, cuánto más lo será de aquella suma é infinita bondad, para tener cuidado del hombre, mayormente sabiendo él que estando el hombre bien ordenado, todo este mundo que le sirve está bien ordenado; mas, por el contrario, estando él desordenado, tambien lo está el mundo, pues sirve á quien no sirve al comun Señor de todo.

Y si todas las perfecciones de las criaturas que se llaman absolutamente perfecciones están en Dios por muy eminente manera, y tener cuidado del bien comun sea una de ellas, ¿quién osará negar que no la hay en Dios, siendo él un abismo de todas las perfecciones, y el autor de ellas?

Vemos tambien que todas las causas tienen especial cuidado de sus efectos: como lo tienen los padres de sus hijos, los reyes de sus vasallos, los padres de familia de su familia. Pues ¿cuánto mayor lo tendrá aquel Rey de los reyes, aquel Padre soberano, y aquella causa de las causas del más noble efecto, que en este inferior mundo produjo, que es el hombre?

Añado más á lo dicho, que si Dios no tiene providencia de las cosas humanas, ó es porque no puede, ó no

quiere, ó no sabe lo que en este mundo pasa. Decir que no sabe es quitarle la sabiduría; y decir que sabe, mas no quiere, es quitarle la bondad, y la justicia, y la caridad, y la misericordia, y finalmente todas sus perfecciones y virtudes, lo cual es horrible blasfemia. Mas decir que no puede, es contra la grandeza de su poder que es infinito. Porque, quien pudo criar este mundo tan grande, tan hermoso, tan bien ordenado, tan constante en la variedad de los tiempos, y en el movimiento de los cielos, y poblado de tantas cosas para el uso de la vida humana, ¿cómo no podrá gobernar lo que pudo hacer? Y si él por su propia voluntad quiso criar este mundo, no por necesidad que de él tuviese, ni porque nadie lo forzase, sino por su sola bondad, por la cual quiso dar sér á las cosas que no lo lenían, ¿por qué no ha de querer conservar y gobernar lo que quiso criar?

Al cabo de lo dicho acreciento una consideracion muy principal y muy experimentada. Vemos generalmente que todos los hombre, de cualquier nacion que sean, cuando se ven en algun aprieto y angustia súbitamente, sin algun discurso de razon, sino por sólo instinto de naturaleza, levantan los ojos y las manos al cielo, donde aquel Señor principalmente reside, pidiéndole socorro. Pues como esta inclinacion esté impresa por el Criador en la misma naturaleza del hombre, y ésta no pueda ser ociosa y vana por aquella comun sentencia de filósofos, los cuales dicen que Dios y la naturaleza no hacen cosa supérflua, síguese que él tiene providencia de las cosas de los hombres, pues crió esta inclinacion natural en los corazones de ellos. Ni es menor testimonio el comun consentimiento de todas las gentes por bárbaras y bestiales que sean, en las cuales siempre se halla alguna manera de culto de la Divinidad, aunque falso y errado; y esto con presupuesto que no honran esta Divinidad de balde, sino porque esperan favor de ella; porque si nada esperasen, no la honrarían, ni tendrían cuentas con sus templos y sacrificios. Y esto es confesar la divina Providencia, que es tener Dios cuenta con quien lo venera y honra. Y como esto sea cosa universal en todas las gentes, síguese que este afecto y conocimiento nace con el mismo hombre, y está impreso en su corazon por el Autor de la misma naturaleza. El cual, así como ingirió en los corazones de los hijos una natural inclinacion de acatar y reverenciar á sus padres, así tambien imprimió otra de honrar á Dios, que por muy más excelente manera es padre universal de todos los hombres. Y es tan notorio esto en luz de naturaleza, que dijo Aristóteles que no habíamos de poner en disputa si la nieve era blanca, ni tampoco si los padres y los dioses habían de ser honrados; sino dar ojos al que niega ser la nieve blanca, y azotes y castigo al que negare la honra debida á los padres y á los dioses.

Estas y otras semejantes razones movieron á los más graves y sabios filósofos, como fué Platon, y Sócrates, su maestro, y señaladamente los estóicos, uno de los cuales, que fué Séneca, escribió un libro entero de la divina Providencia. De la cual tambien hace mencion en otros lugares de sus epístolas. Y así en una que escribe á su amigo Lucillo dice estas singulares y notables palabras: Cerca de tí está Dios, contigo está, dentro de tí está, un espíritu sagrado mora dentro de nosotros, que guarda y nota nuestras buenas obras. El cual nos trata de la manera que nosotros le tratamos. Y ten por cierto que ningun hombre puede ser bueno sin él; porque ¿cómo podrá alguno despreciar las cosas de la fortuna sin su ayuda? El es el que nos da consejos magníficos. Cierto es que mora Dios en las almas de los buenos, aunque no sepa-

mos cuál Dios sea éste que en ellas mora. Un ánimo excelente y moderado, y que pasa por encima de todas las cosas como por viles y bajas, y se ríe de todo lo que nosotros tememos ó deseamos, sólo Dios lo puede hacer. No puede una cosa tan grande hacerse sin favor de él. Y así la mayor parte de este ánimo está en el lugar de donde bajó. De modo que así como los ravos del sol llegan á la tierra, mas ellos están en el mismo sol de donde descienden, así el ánimo grande y sagrado enviado al mundo para que por él conozcamos las cosas divinas, conversa aquí con nosotros, mas él está junto con su principio de donde nace. Y en otra epistola dice así (1): Maravillaste que los hombres vavan á los dioses: mayor maravilla es que Dios viene á los hombres, y lo que es aún más vecino, Dios viene á morar en ellos. Porque ninguna buena alma hay sin el favor y presencia de Dios. Todas estas son palabras de Séneca, el cual, sin haber leído el Evangelio, confiesa la necesidad de la gracia sin entender lo que es gracia y cuidado de la divina Providencia. Por donde hay razon para espantarnos de la ceguedad y locura de los herejes pelagianos (2), que recibiendó las Escrituras sagradas, dogmatizaban que podía un hombre con solas las fuerzas de libre albedrío, sin el socorro de la gracia, guardar perfectamente todos los mandamientos divinos, y merecer el reino de los cielos.

A este tan ilustre testimonio de Séneca añadiré el de Tulio (3), que confiesa lo mismo, diciendo que los dioses inmortales no solamente proveen á todo el linaje de los hombres, sino tambien á cada uno en particular; porque

<sup>(1)</sup> Epist. 74.

<sup>(2)</sup> Contra quos August. lib. de Hæresibus ad Quod vult Deum, hæres. 88.

<sup>(3)</sup> Tull. lib. II, de Nat. Deor.

si tienen providencia de todo el mundo, tambien la tienen de las principales partes de él, que son Asia, África, Europa, y si la tienen de éstas, tambien la tienen de las ciudades de ellas: como son Roma, Aténas, Esparta, Ródas, con las demas; y así se sigue que han de tener especial cuidado de cada uno de los moradores de éstas. Y en esta cuenta ponemos á Curio, Fabricio, Metelo, Marcelo, Caton, Scipion, Lelio y otros muchos singulares varones que hubo en Roma y en Grecia, ninguno de los cuales fué tan sin ayuda de Dios. La cual razon convenció à los poetas. v particularmente à Homero, que señalasen ciertos dioses por compañeros, ayudadores y defensores de los peligros á los hombres heróicos, como fué Ulises. Diomedes, Agamenon y Aquiles. Por donde se concluye, que nunca en el mundo hubo algun varon señalado, que no fuese ayudado con un soplo y favor de Dios. Lo susodicho es de Tulio, que tambien, como Séneca, confiesa la necesidad del favor divino, y el cuidado de la divina Providencia.

## \$ 1.

De cómo todas las cosas de este mundo fueron fabricadas para el hombre.

Esta misma providencia prueba el mismo Tulio, declarando muy en particular cómo todas estas cosas que vemos fueron fabricadas por la divina Providencia para el hombre, y así dice él: Si alguno preguntare ¿por cuya causa hayan sido fabricadas cosas tan grandes, por ventura por amor de los árboles y de las yerbas, las cuales, aunque carecen de sentido, son obras de naturaleza? Muy contra toda razon sería esto. Mas ¿por ventura fueron formadas por causa de las bestias? Tampoco se puede decir

que los dioses hayan fabricado esto por causa de las bestias mudas, que ninguna inteligencia tienen. Pues ¿ por cuya causa diremos haber sido hecho este mundo? A esto respondemos, que por causa de los animales que usan de razon, que son los hombres, porque solos ellos usan de razon y viven por ley. De modo que así como decimos que Aténas, y Lacedemonia, y todo lo que hay en estas ciudades, sirve à los moradores de ellas, así todas las cosas que hay en esta gran ciudad del mundo, son para servicio de los hombres, pues va el curso del sol, y de la luna, y de las estrellas, aunque sirven para el órden y gobernacion del mundo, mas son tambien un hermosísimo espectáculo para los hombres. Porque ninguna cosa hay cuya vista sea para nuestros ojos más insaciable, más hermosa, más artificiosa para nuestro entendimiento. Ca por el órden y curso de estos planetas conocemos la cualidad de los tiempos, y la variedad y mudanzas de ellos. Y si éstas conocen solos los hombres, para solos ellos hemos de juzgar que fueron hechas. Pues la tierra llena de mieses, y de diversas especies de legumbres que ella produce con grande abundancia, ¿sirve para el uso de los hombres, ó de las bestias? Pues ¿qué diré de las viñas y de los olivares, cuyos frutos tan copiosos y tan sabrosos no pertenecen à las bestias? Por que no tienen ellas ciencia ni de sembrar los campos, ni de cultivarlos, ni de segar y recoger el fruto de ellos á sus tiempos, ni de guardarlo para adelante, porque el uso y cuidado de todas estas cosas de solos los hombres es, y no de ellas. Por donde así como las cuerdas de una vihuela, y los otros instrumentos musicales, fueron hechos para solos aquellos que saben usar de ellos, así todas estas cosas susodichas, para solos aquellos sirven, que saben usar de ellas. Ni es razon decir que por causa de ellas hayan sido hechas; porque algunas veces arrebatan y hurtan algo de estos frutos, así como no decimos que recogen los hombres y guardan el trigo en sus graneros por causa de los ratones y de las hormigas que lo hurtan, sino para provision de sus mujeres é hijos v familia. Así que las bestias á hurto gozan de algo de esto, mas los hombres libre y descubiertamente. Porque zquién tendrá duda que tanta variedad y abundancia de frutas, tan sabrosas para el gusto, y tan suaves para el olor, y tan hermosas para la vista, hava dado la naturaleza para los hombres? Y ¿cómo se podrá decir que fueron estas cosas hechas para las bestias, pues nos consta que esas bestias fueron hechas por causa de los hombres? Porque ¿para qué otra cosa sirven las ovejas, sino para que de su lana se hagan paños con que nos vistamos? Las cuales ni pudieran mantenerse, ni sustentarse, ni dar algun fruto, si los hombres no tuviesen cuidado de ellas. Pues va la guarda tan fiel de los canes, y el amor con que aman v lisoniean á sus señores, y el furor y odio contra los extraños, y tan increible sagacidad y olor para buscar la caza, v tanta ligereza v alegría para perseguirla, ¿qué otra cosa nos representa, sino haber sido ellos engendrados para el provecho y servicio de los hombres? Pues ¿qué diré de los bueves cuyos lomos declaran no haber sido fabricados para llevar y traer cargas, mas las cervices tan acomodadas á recibir al vugo, y las fuerzas y anchura de los pechos para tirar el arado, vemos cuánto sirve al uso de los hombres? Por lo cual antiguamente en aquella edad dorada como los poetas la llaman, se tenía por gran delito matar los bueyes y comer de sus carnes. Prolija cosa sería si guisiese vo declarar ahora el provecho que nos viene de los mulos, y de las otras bestias caballares, las cuales vemos servir á los hombres. Mas el puerco, ¿para qué otra cosa sirve, sino para mantenernos

con su carne? Y para que esta no se corrompiese, diéronle el alma en lugar de sal. Y por ser este animal tan provechoso para nuestro mantenimiento, vemos que ninguno otro pare y cría tantos hijos como él. Pues ¿ qué diré de la muchedumbre y suavidad de los peces? ¿Qué de las aves de las cuales recibimos tan grande deleite, que parece que 'esta providencia tan regalada fué ordenada por el Epicaro? Las cuales no podríamos haber á las manos, sino con el artificio é industria de los hombres. Pues ya las bestias sieras alcanzamos monteando, parte para mantenernos de ellas, y parte para ejercitarnos en la disciplina militar, las cuales tambien domamos y domesticamos, como lo hacemos con los elefantes, y muchas cosas de ellos sirven para curar llagas y enfermedades, como tambien lo hacen las yerbas, cuya virtud y eficacia conocemos por largos tiempos y experiencias. Y si rodeáremos con los ánimos como con los ojos toda la tierra y los mares todos, verémos tan grandes espacios de campos fértiles y fructuosos, veremos los montes vestidos de verbas verdes, y el pasto de los ganados, y la increible ligereza con que los navíos corren por el mar. Y no sólo las cosas que están sobre la lierra, sino tambien las escondidas en las entrañas de ella nos sirven, las cuales, así como son para el servicio de los hombres, así sólo ellos las sacan á luz y las descubren. Lo susodicho es de Tulio, el cual, por los ejemplos susodichos, manifiestamente prueba todas las cosas de este mundo inferior, juntamente con el cielo, haber sido fabricadas y ordenadas para el uso y provision de nuestra vida. Lo cual todo es manifiesto argumento de la providencia que Dios tiene de los hombres, pues tantas cosas crió tan apropiadas para el uso y provision y regalo de los hombres, de que las bestias no son capaces.

Y demas de este discurso y argumento con que se prue-

ba esta divina Providencia, tambien la confiesa en el libro de las Leyes por estas palabras: Ante todas las cosas tengan por averiguado los hombres que son los dioses, señores y gobernadores de todas las cosas, y lo que pasa en la vida humana sucede por su voluntad é imperio, y que ellos entienden en hacer bien al linaje de los hombres, y miran lo que cada uno de ellos hace, y en qué peca, y con qué devocion y ánimo trata las cosas que pertenecen á la Religion; y finalmente, ellos tienen cuenta y razon con la vida de los buenos y de los malos. Pues ¿qué más dijera este filósofo, si tuviera luz de fe?

Pues por más ilustre tengo el testimonio de Plutarco (1), el cual confiesa juntamente con la divina Providencia la inmortalidad del alma por estas palabras: Una es la razon, que confirma y prueba la divina Providencia, y la inmortalidad del alma; ni podemos abrazar lo uno y desechar lo otro. Porque quedando el alma viva despues de la muerte del cuerpo, conviene, y aun es necesario, que reciba el castigo ó galardon de sus obras. Porque el tiempo que en este mundo vive, pelea como un luchador, y acabada la pelea, ha de recibir lo que mereció. Mas de qué manera haya de ser el alma despues de esta vida galardonada ó castigada, no sabemos de esto cosa cierta que podamos afirmar los que vivimos, porque este secreto nos está encubierto. Hasta aquí son palabras de este gran filósofo: las cuales nos declaran cuánta sea la fuerza y la luz de la verdad, pues en medio de las tinieblas de la gentilidad, venían sus ravos y resplandores.

Vengamos à Aristóteles (2), el cual, como ya vimos, no consiente que se dispute de la honra que se debe à los padres y à Dios, por ser cosa tan clara y tan perentoria.

<sup>(1)</sup> Plaut. lib. de sera numinis vindic.

<sup>(2)</sup> Arist. in lib. Topicorum.

El mismo en su Política, despues de haber dicho que cuatro cosas eran necesarias para una bien ordenada república, que son bastimentos, armas, artes y dineros, dice que la primera que le es necesaria es el culto de los dioses, que llaman Religion. Y en el décimo libro de las Éticas dice así: El que se rige por razon y entendimiento, y procura de perfeccionar esta principal parte de su alma, y está aficionado á lo bueno, parece que este tal será aceptísimo á Dios. Porque si los dioses tienen cuidado de las cosas humanas, como lo parece, cosa es conforme á razon que se agraden de una cosa tan buena y tan semejante à ellos, que es nuestro entendimiento; y los que aman esta parte de su alma, y procuran adornarla con las virtudes, justo es que sean amados de los dioses, como gente que vive virtuosamente, y que tiene cuidado de perfeccionar lo que recibió. Todas estas son palabras de Aristóteles, que favorecen la divina Providencia; pues hacen á Dios amador de los buenos, como de gente semejante á él en la nobleza del entendimiento y en la pureza de la vida. Y no ménos hace á este propósito atribuir este filósofo à la religion y culto de Dios el primer lugar en la república bien ordenada, como acabamos de decir. Porque ¿para qué fin han de honrar los hombres á Dios, si él ningun cuidado ni cuenta tiene con ellos? Con saber ahora los hombres por fe que hay pena y gloria eterna para buenos y malos, hay tantos hombres que tienen muy poca cuenta con Dios, ¿qué sería si ni en esta vida ni en la otra esperasen nada de él? Y ¿qué sería el mundo poblado de tales hombres, cuales serían los que esto creyesen, sino una cueva de ladrones y salteadores, y un cenagal de puercos, ó por mejor decir, un pedazo del infierno? Y siendo tal el mundo, ¿cuán indigna cosa sería de aquella infinita bondad y sabiduría haber criado esos tan grandes cielos, y esas tan resplandecientes lumbreras, y gobernar esta tan grande máquina del mundo, enviando sus lluvias á sus tiempos para fructificar la tierra,
y deputando los peces del mar, y las aves del aire, y los
animales de la tierra, todo esto para el uso de los hombres, siendo ellos mucho peores que bestias? ¿qué cosa
más indigna de tal saber y de tal bondad? Así que pues
Aristóteles tanto quiere que honremos á Dios, algo quiere
que esperemos de él, porque, como dijo el Cómico, nadie
quiere ser bueno de balde.

Mas el mismo filósofo, en el compendio de la filosofía que escribió à Alejandro, aunque algunos dudan ser este libro suvo, habla más claro de la Providencia, donde refiere una cosa memorable. Porque cuenta él que una vez rebosó el monte Etna una tan gran bocanada de fuego, que se extendió por todos los campos y tierras comarcanas; y huvendo todos los mozos á gran prisa, como los viejos no pudiesen huir, hubo algunos hijos tan leales á sus padres. que tomándolos sobre sus hombros, huían con ellos. Mas no pudiendo darse tanta prisa por la carga que llevaban, finalmente los hubo de alcanzar la apresurada llama. Entónces Dios, agradándose de aquella fe y lealtad de los buenos hijos para con sus viejos padres, hizo que se dividiese y apartase la llama en dos partes, para que se diese lugar y paso seguro á los virtuosos mancebos con sus padres. Esta historia refiere Aristóteles en el sobredicho libro, en la cual, no sólo confiesa la divina Providencia. sino tambien los milagros que sobrepujan toda la facultad de naturaleza.

#### \$ 11.

Véase esta Providencia divina, por algunos exquisitos y horribles castigos, en algunos pecadores.

Con este ejemplo juntaremos otros referidos, no por autores cristianos, á los cuales no dan crédito los infieles. sino por otros de otra religion. Y porque á esta providencia pertenece, no sólo galardonar los buenos, sino tambien castigar los malos, referiremos aquí algunos castigos tan grandes y tan extraordinarios, ejecutados contra hombres perversisimos, cuva grandeza declara ser ellos manifiesta obra de la divina Providencia y justicia. Entre los cuales tendrá el primer lugar el fin desastrado de aquel Herodes, que por sola ambicion de reinar usó de la mayor crueldad que jamas se vió, que fué derramar la sangre de tantos niños inocentes, y junto con ellos la de su propio hijo, con otras crueldades y tiranías de que usó el tiempo que vivió. Pues les clamores y voces, así de aquella sangre inocente derramada, como de los padres y madres de estos niños, que pedían venganza, era justo que llegasen à los oídos de aquel soberano Juez, el cual, demas de las penas de la otra vida, castigase una maldad tan extraordinaria con nuevo y extraordinario castigo. El cual refiere Josefo (1), noble historiador entre los judíos, por estas palabras: La terrible enfermedad de Herodes cada día se hacía mayor, hasta vengar enteramente la maldad cometida. Porque de fuera en el cuerpo y sobre haz ardía con un fuego templado; pero dentro se abrasaba como horno encendido. Siempre padecía grandísima hambre, y con ningun manjar que comiese podía amansar la cruelí-

<sup>(1)</sup> Lib. 1. de Bello Iudaico, cap. 21. Refert. Euseb. lib. 1 Eclesiast. hist.

sima rabia. Las entrañas tenía dentro llenas de llagas, y del cuerpo le salía un humor ralo y amarillo, que le bañaba hasta los piés, y desde los piés hasta la barba. Todos los miembros tenía hinchados, y sus partes vergonzosas podridas y llenas de gusanos, é hinchadas, y abominables y con terribles dolores. Y sobre todos los males le afligia el hedor que le salía, ó de la podredumbre de los miembros, ó del huelgo de la boca emponzoñada. Y tan cercado estaba de dolores, que va no le bastaban las fuerzas naturales para sufrirlos. Decían los adivinos que el soberano Emperador Dios le había dado esta pena por sus grandes v muchas maldades. Mas dado que de tan irremediables llagas estuviese herido, no por eso perdía la esperanza de vivir. Para lo cual procuraba aquellas artes y remedios que podía. Ca pasado el Jordan se bañaba algunas veces en los baños que se dicen de Calireo; cuyas aguas tambien para beber son saludables. Y pareció à los médicos que se debía bañar todo el cuerpo en aceite caliente; pero metido en este baño, se les descovuntaron los miembros, y los ojos le saltaron de sus propios lugares. De allí le trajeron á Jericó, donde movido por los llantos de sus criados, y desesperado ya de la vida, mandó repartir á sus caballeros à cada cual cincuenta pesos de moneda; y despues por algunos días distribuyó entre sus amigos gran suma de dinero. Pero despues, lleno de furor y braveza, v como amenazando á la muerte, acabó con una maldad v crueldad increible. Porque mandó llamar todos los varones nobles y principales de todas las ciudades y villas de Judea, y encerrarlos en cierto lugar; y llamando á su hermana Salomé con su marido Alejandro les dijo: Yo sé que los judíos se han de regocijar con mi muerte; pero si vosotros quereis cumplir mi mandamiento, vo tendré mi enterramiento y exeguias muy honradas con muchedum-

bre de hombres y mujeres que lloren. Tened à punto gente armada para que en la hora que vo espirare, maten todos estos varones principales de Judea que vo tengo encerrados; para que toda la provincia, aunque les pese, haga llanto en mi muerte. Y poco despues sintiendo ya la muerte cercana por la fuerza de los dolores, pidió un cuchillo para aparar una manzana como solía con su mano, y diéronsele. Despues de poco, entendiendo que nadie hubiese que le fuese á la mano, alzó el cuchillo, y metiósele por el cuerpo. Pero un poco tiempo que duró ántes que espirase, no quiso pasar sin crueldad, é hizo degollar al tercer hijo, despues de dos que por su mandamiento habían sido ántes degollados. De esta manera salió de la vida lleno no ménos de dolores que de maldades. Lo susodicho es de Josefo. En lo cual vemos verificada aquella sentencia del Salmo (1): Justo es Dios y amador de justicia, y sus ojos miran la igualdad. Vemos tambien aquí la hermosura y grandeza de la divina Justicia, la cual permitió que este tirano ni perdonase á sí mismo, ni á sus propios hijos, quien no perdonó á los ajenos. Y que no sólo pagase esta deuda con la muerte acelerada que él rabiosamente tomó con sus manos, sino tambien con aquella terrible y prolija enfermedad que él quiso redimir con su propia muerte. La cual enfermedad fué de tal cualidad que los mismos médicos que lo curaban entendían que aquella dolencia le venía del cielo por sus grandes pecados. Porque esta regla hemos de tener por general y verdadera, que cuando sobrevienen á un tirano calamidades extraordinarias, habiendo procedido maldades ó crueldades extraordinarias debemos entender por este castigo la severidad de la justicia y Providencia divina, que por este medio se declara y da motivo á los hombres escandaliza-

<sup>(1)</sup> Psalm., x, 8.

dos para predicar las alabanzas divinas. Conforme á lo cual dice el Profeta (1): Alegrarse há el justo, cuando viere la venganza, y lavará sus manos en la sangre del pecador. Quiere decir, que con el ejemplo de este castigo, y con el temor de la divina justicia, trabajará por justificar y purificar su alma.

El mismo Josefo refiere otro castigo extraordinario de otro Herodes (2), que es el que degolló á Santiago, y prendió à san Pedro para hacer otro tanto de él. Este, pues, estando indignado contra los moradores de Tiro y de Sidon, v viniendo ellos con toda humildad á pedirle perdon por la necesidad que tenían de él, salió á un cadalso vestido ricamente de vestiduras reales á hacer un razonamiento á estos pueblos que presentes estaban. Entónces ellos, levantando las voces, le comenzaron á lisonjear, diciendo: Palabras son estas de Dios, y no de hombre. Con esto el malaventurado y loco rey, de tal manera se ufanó y envaneció con esta lisonja, que en lugar de dar gloria á Dios, la tomó para sí, juzgando que en él cabía aquella tan grande alabanza. En este punto dice Josefo, que le hirió un ángel de Dios, y así comido y consumido de gusanos acabó desastradamente su vida. Donde es mucho para considerar, que habiendo este hombre malvado degollado un apóstol y preso otro, no recibió algun castigo; mas ahora recibió este tan grande, por haber hurtado la gloria à Dios y atribuídola à sí, para que por aqui se entienda el peligro que puede haber en la vanagloria v en la presuncion v estima de sí mismo.

Con estos ejemplos susodichos juntaremos los de los emperadores que persiguieron la Iglesia, comenzando desde Neron: Los cuales por la mayor parte tuvieron

<sup>(1)</sup> Psalm., LvII, 2.

<sup>(2)</sup> Lib. 19, antiquit. cap. 7. Actor., x11, 2 y 3.

desastrados fines, como en la segunda parte de esta escritura declaramos. Y entre estos es muy notable el castigo terrible de Maximino, y la miserable enfermedad que padeció, la cual los mismos médicos confesaban ser castigo de Dios por la grandeza de sus maldades y crueldades, como en su propio lugar declaramos.

Estos ejemplos son de escritores gentiles para los que no dan fe à los cristianos. Mas con todo eso referiré aquí otro ejemplo que en la Escritura se escribe del rev Antíoco (1), cuyas maldades y crueldades para con el pueblo de Dios fueron tales, que no se pueden explicar, sino diciendo, que casi todas las cosas que ha de hacer el Anticristo contra la honra de Cristo, hizo éste para destruir el culto de Dios. Este es el que martirizó à aquellos dichosos v bienaventurados siete hermanos Macabeos con su santísima madre, y el que hinchió el santo templo de rusianes y malas mujeres, y le mandó intitular del nombre de Júpiter y puso la estatua de este ídolo donde estaba el arca del Testamento. Y entre otras matanzas que de él se escriben, una fué, que en espacio de tres días fueron muertos ochenta mil hombres, y cuarenta mil cautivos, y otros tantos vendidos. Mas la divina Providencia que nunca duerme, despues de haber castigado los pecados de su pueblo por mano de este tirano, tomó de él la venganza que sus maldades merecían; porque él no hacía esto como ministro de Dios, sino como cruel tirano. Y así fué castigado con tal enfermedad, que él mismo entendió que no era ella natural, ni ordinaria, sino que venía de lo alto. Porque viniendo de camino, súbitamente lo hirió Dios con un increible dolor y tormento de las entrañas. Y no paró aquí el mal; sino todo el cuerpo se le cubrió de llagas tan horribles, que de ellas manaban arroyos de gu-

<sup>(1)</sup> II Mach., IX.

sanos que le roian y comían día y noche las carnes, y de ellas salía tan pestilencial hedor, que todo el ejército que con él venía, se agraviaba de él v él mismo no lo podía soportar. Conociendo, pues, el miserable el azote de Dios sobre sí, comenzó, aunque tarde, á humillarse y reconocer el poder de Dios y la maldad de sus pecados. Y así dijo (1): «Justa cosa es sujetarse à Dios, y que el hombre mortal no se quiera poner al igual con él. » Y arrepentido con este conocimiento prometió de igualar á la ciudad de Jerusalen, que él venía á asolar con la de Alénas, y privilegiar á todos los judíos, como á ciudadanos atenienses, y que él adornaría el templo con preciosos y ricos dones, y multiplicaría los vasos sagrados, y mandaría que de las rentas de sus alhóndigas se pagase la costa de todos los sacrificios. Y sobre todo esto, que él se convertiría à la fe de los judios, y andaría predicando por todas partes la grandeza del poder y gloria de Dios.

Todas estas son palabras de la Escritura sagrada, las cuales, aunque sirven para otros muchos propósitos, mas yo las he traído aquí, para que así este ejemplo como todos los demas que hemos dicho, junto con las razones alegadas, nos declare como aquel soberano Juez tiene especial providencia, no sólo de los brutos animales, sino mucho más del hombre, como de criatura más principal, dando á cada uno su merecido segun sus obras, á todos generalmente en la otra vida, y á muchos tambien en esta, como los ejemplos pasados testifican. Este es uno de los mayores consuelos que tienen los buenos en todos sus trabajos, alegrándose con la esperanza del galardon, y este mismo es el mayor freno que tienen los tibios y negligentes, sabiendo que hay castigo y pena eterna para ellos. Los cuales, cuanto es de parte de su malicia, no

<sup>(1)</sup> Ubi supr. 12.

querrían que Dios supiese los males que ellos hacen, ni que pudiese, ni quisiese castigarlos, por poder más sin remordimiento de conciencia revolcarse en el cieno de sus vicios. Y con esto hacen á Dios ciego para no ver, y flaco para no poder castigar é injusto para no hacer justicia. Y esto, cuanto es de parte de su deseo, es guerer que no hava Dios, porque tal Dios como ellos lo desean sin sabiduría, sin poder y sin justicia, no puede ser Dios. Mas á éstos y á todos nos desengaña Salomon, el cual concluye toda la disputa de su Eclesiastes, diciendo (1): Oigamos todos el fin á que toda esta disputa se ordena: «Teme á Dios y guarda sus mandamientos; porque este es todo el sér del hombre.» Y todas las cosas que en esta vida se hacen, traerá Dios á juicio, ora sean buenas, ora malas, para dar á cada uno su merecido, que es oficio propio de la divina Providencia.

# CAPÍTULO XXXVII.

DE LA INMENSIDAD Y GRANDEZA DE LAS PERFECCIONES DIVINAS POR EL TESTIMONIO DE LAS SANTAS ESCRITURAS.

Todo cuanto hasta aquí se ha dicho sirve para darnos conocimiento de aquellas cuatro altísimas perfecciones de nuestro Criador, que son: bondad, sabiduría, omnipotencia y providencia; que es la más alta, más necesaria y más provechosa filosofía de cuantas el ingenio humano puede alcanzar. Del fruto de este conocimiento ya tratamos. Mas ahora resta tratar de la grandeza de estas mismas perfecciones, que son los modos intrínsecos de ellas, como los llaman algunos teólogos, no sólo para el fruto que está ya declarado, sino para suspender los corazones en

<sup>(1)</sup> Eccle., x11, 13.

la admiracion de tanta grandeza, y para que por aquí entiendan la reverencia que se debe á tanta Majestad, y cuán grande mal sea ofenderla. Pero no será sólo este el fruto de esta materia, sino otros que al cabo se verán.

Y aunque mi intento en esta primera parte es proceder por las maravillas de las cosas criadas al conocimiento del Criador, mas porque las santas Escrituras nos dan más luz para este conocimiento, pondré aquí algunos insignes lugares de ellas, que para esto nos sirvan. Y en el primer lugar pondré las que se hallan en el libro del santo Job; porque así él como los amigos que con él disputan, tratan magnificamente de las grandezas de Dios, cuyo conocimiento alcanzaron por las maravillas que notaban en las obras de naturaleza de que aquí tratamos. Porque aunque el santo Job conoció por especial revelacion el misterio de nuestra redencion, y el de la resurreccion general, mas los amigos que con él disputaban no alcanzaron estos misterios, y por eso proceden por la consideracion que dijimos de las cosas criadas.

Es esta materia muy dulce y agradable á los amadores de Dios. Porque así como el que ama una persona huelga mucho de oir las alabanzas y excelencias de ella, así los que de verdad aman á Dios, reciben grande consolacion oyendo sus grandezas y maravillas, y junto con esto crece en ellos la reverencia de tan grande Majestad y el temor de ofenderla. Pondremos luégo en el primer lugar las palabras del santo Job y despues las de sus amigos, y esto con alguna declaración para que mejor se entiendan, tomando unas cosas y dejando otras como pareciere que más convenga.

Comienza, pues, el santo Job á tratar de la grandeza del poder y justicia de Dios, diciendo así (1): « Verdade-

<sup>(1)</sup> Job, IX, 1-20.

ramente sé que no se podrá justificar el hombre comparado con Dios, y si quisiere ponerse en justicia con él, de mil cargos que él le haga, no podrá responder á uno. Sabio es de corazon, fuerte y poderoso: ¿quién jamas le resistió, que tuviese paz? El es el que con su omnipotencia trastorna los montes, sin que lo pudiesen primero saber los moradores de ellos; los cuales él con el furor de su ira destruyó. El es el que mueve la tierra de su lugar y hace estallar las columnas de ella. El es el que cuando le place manda al sol que no nazca, y á las estrellas que no alumbren. El es el que extendió los cielos sólo, y el que anda sobre las olas del mar. El es el que crió diversas estrellas y constelaciones en el cielo para el gobierno del mundo. El es el que hace cosas grandes é incomprensibles y maravillosas que no tienen cuento. Si viniere à mi alma no le veré, w si se fuere tampoco lo entenderé; y si súbitamente quisiere examinar al hombre, y entrar en juicio con él, ¿quién le responderá, ó quién le podrá decir por qué haces esto? El es à cuya ira nadie puede resistir, y ante cuyo acatamiento se arrodillan los ángeles que mueren los cielos. Pues ¿quién soy yo para que le pueda responder y ose hablar con él? Porque aunque tenga alguna cosa que alegar por mi parte, no le responderé sino con toda humildad, y le pediré perdon. Y habiendo él oído mi oracion, no pienso que me ha oído. Si buscáis fortaleza, robustísimo es. Si igualdad de juicio, ninguno osará abogar por mí. Si quisiere justificarme, mi propia boca me condenará; y si quisiere mostrarme inocente, él mostrará que soy culpado. » Hasta aquí son palabras del santo Job; las cuales muestran cuán altamente sentía este santo de Dios y cuán baja y humildemente de sí mismo. Y más adelante tratando de la misma materia, dice así (1): «En

<sup>(1)</sup> Job, XII, 13-23.

él está la sabiduría y la fortaleza; en él el consejo y la inteligencia. Si él destruyere, no hay quien edifique; y si él encerrare ó encarcelare al hombre, no habrá quien le suelte. Si detuviere las aguas, todo se secará; y si las enviare con demasiada abundancia, toda la tierra se anegará. En él está el poder y la fortaleza, y él conoce al engañador y al engañado. El permite por sus secretos juicios que los consejeros yerren en sus consejos, y que los jueces y príncipes de la tierra vengan à quedar atónitos por la grandeza de sus calamidades. El quita la cinta á los reves poderosos, y hace que vengan á ceñir con una soga sus lomos. Quita su gloria á los sacerdotes, y abate la soberbia de los poderosos y grandes. Permite que verren en sus consejos los sabios, y que falte la doctrina á los viejos y ancianos. Hace que sean despreciados los príncipes, y levanta á los caídos y oprimidos. El es el que revela lo que etá en e profundo de las tinieblas, y saca á luz lo que estaba par de la sombra de la muerte. El es el que por sus secretos juicios multiplica las gentes, y las destruye, y despues de destruídas las restituye (1). El infierno está desnudo delante de él, v no tiene con qué cubrirse el lugar de la perdicion. El es el que envía el viento que sopla de la banda del Norte sobre el elemento del aire, y asentó la tierra en el lugar que ahora tiene sobre nada. El es el que recoge y ata las aguas en las nubes, para que no caigan de lleno sobre la tierra. El es el que viste y adorna su trono real, que es el cielo, y lo cubre cuando quiere con las pubes y con la niebla. El puso término à las aguas del mar, el cual durará miéntras en el mundo hubiere luz y tinieblas. Las columnas del cielo tiemblan de su presencia, y temen de cualquier muestra de su indignacion. Por su virtud y fortaleza salieron los mares de su lugar natural, y se recogie-

<sup>(1)</sup> Job, xxvi, 6-14.

ron en su propio seno, dejando descubierta la tierra. Su espírilu adornó los cielos, y por la virtud de su mano salió á fuera la culebra enroscada, echando de la compañía de los santos ángeles al perverso demonio. Esto es una pequeña parte de las grandezas de Dios. Y siendo verdad que todo ello apénas es un hilico de agua en comparacion de lo que queda por decir, ¿quién podrá sufrir el trueno de su grandeza, que no ménos que un trueno espanta los oídos de nuestras almas?» Todo lo que hasta aquí se ha dicho son palabras con que el santo Job declara lo que sentía de la omnipotencia, sabiduría y justicia de Dios.

## SI.

Prosiguen los amigos del santo Job las consideraciones pasadas y testimonios insignes de Profetas.

Ahora veamos lo que acerca de esta materia dicen sus amigos, uno de los cuales dice así (1): «¿Por ventura podrá el hombre justificarse comparándose con Dios, ó podrá ser más puro que su Hacedor? Mira que los ángeles que le sirven no tienen por sí mismos esta habilidad y firmeza en su sér y en su gracia, y en algunos de ellos halló maldad. Pues, ¿cuánto más los hombres que moran en casas de barro, que es este cuerpo corruptible compuesto y amasado del cieno de la tierra, se gastarán y consumirán como se gasta la ropa con la polilla?» Esto dice uno de los amigos del santo Job. Otro, hablando del mismo Dios, dice así (2): «La grandeza de su poder y de su justicia es tal, que causa terror y espanto en los hombres. ¿Por ventura podrá nadie contra el número de los ministros que le sirven, á los cuales to-

<sup>(1)</sup> Job, IV, 17-19.

<sup>(2)</sup> Job, xxv, 2-6.

dos comunica el resplandor de su luz? apor ventura podrá el hombre justificarse comparado con Dios, ó parecer limpio el que nació de mujer? La misma luna no resplandece delante de él, y las estrellas no están limpias en su acatamiento: pues ¿cuánto ménos lo estará el hombre, que es una podredumbre, y el hijo del hombre, que es un gusano?» Otro amigo del mismo Santo, tratando de esta misma grandeza, declara como Dios es incomprensible por estas palabras (1): «¿Por ventura hallarás tú el rastro de las pisadas de Dios, y conocerás perfectamente al que es todopoderoso? Más alto es que el cielo, apues qué harás? Más profundo es que el infierno, ¿cómo lo conocerás? Más larga es su medida que la tierra y más ancha que el mar. Si trastornare todas las cosas, y las amontonare en un lugar, ¿quién será poderoso para contradecirle, ó decirle, por qué haces esto? Ca él conoce la vanidad de los hombres; y el que ve sus maldades, ¿no tiene cuenta con ellos para castigarlas?»

Despues de estos dos amigos de Job toma la mano el más mozo de ellos, y tratando de las grandezas de Dios dice así (2): «Sus ojos están puestos sobre todos los caminos de los hombres, y él tiene cuenta con todos los pasos de su vida. No hay tinieblas ni sombra de muerte donde se puedan esconder los que obran maldad. El es el que quebranta y destruye muchos é innumerables, y pone otros en su lugar, porque él conoce las malas obras de ellos; y por eso les vuelve el día claro en la noche oscura, que es el tiempo de la prosperidad en adversidad, para que así sean castigados los que casi de industria se apartaron de él, y no quisieron entender sus caminos. Estos hicieron que llegase á sus oídos el clamor del necesitado,

<sup>(1)</sup> Job, 11, 7-11.

<sup>(2)</sup> Job, xxxiv, 21-30.

y los gemidos y voces de los pobres oprimidos. Cuando él concediere paz, ¿quién habrá que condene? Y cuando escondiere su rostro, ¿quién lo podrá contemplar? El es el que tiene universal señorio sobre todas las gentes, y sobre todos los hombres, y él es el que permite que reine en el mundo el mal rey por los pecados del pueblo. Levanta Job (1), los ojos al cielo, y contempla y mira la alteza y la anchura y grandeza casi infinita de él, para que siquiera por aquí veas cuánto es Dios más alto que tú. Si pecares, ¿en qué le dañarás? Y si se multiplicaren lus maldades, ¿qué mal le barás? Y si fueres justo, ¿qué le darás por eso, ó qué recibirá de tu mano? Al hombre que es como tú, podrá dañar tu maldad, y al hijo del hombre podrá ayudar tu justicia (2). Este es el soberano v grande Dios en su poder y fortaleza, y no ménos lo es en su sabiduría. ¿Quién podrá escudriñar sus caminos, v quién le podrá decir que hace algo contra justicia? Todos los hombres tienen conocimiento de él, mas cada uno le mira de léjos. Véis aquí el Dios grande que vence questra sabiduría, y el número de sus años es inestimable. El suspende las aguas de la lluvia, y despues las derrama en gran abundancia sobre la tierra, las cuales proceden de las nubes que cubren toda la region del aire. Estas grandezas de Dios (3) espantan mi corazon, y lo sacan de su lugar. El es el que contempla todo lo que se hace debajo del cielo, y el resplandor de su luz llega hasta los fines de la tierra. El es el que truena en las nubes con terrible sonido, declarando en esto la grandeza de su poder. El es el que manda á la nieve que descienda à lo bajo, wenvía á las aguas del invierno para regar la

<sup>(1)</sup> Job, xxxv, 5-8.

<sup>(2)</sup> Job, xxxvr, 22-29.

<sup>(3)</sup> Job, xxxvII, 1-13.

tierra. De la banda del Mediodía envía la tempestad y los torbellinos de las aguas, y de la banda del Norte envía los frios, y con el soplo de este viento se congelan las aguas, y despues de congeladas con el calor se derriten y derraman en grande abundancia. Los sembrados descan las nubes, y ellas templan la luz que reciben del sol, y la esparcen sobre la tierra, las cuales rodean el mundo donde aquel soberano Gobernador las encamina, obedeciendo ellas á su mandamiento, y extendiéndose sobre la haz de la tierra va en un lugar, va en otro, donde quiera que su misericordia las encamina.» Finalmente, acaba este amigo de Job (1) su plática: diciendo « que lo hemos de alabar con temor y temblor por la grandeza de su Majestad; añadiendo que ningun entendimiento lo puede dignamente conocer, por ser él en todas las cosas grande: grande en la fortaleza, en el juicio y en la justicia, cuya grandeza no se puede con palabras explicar. Por tanto le temerán los hombres, y no presumirán de contemplarle atrevidamente los que se tienen por sabios.»

Estas son las grandezas de Dios que los hombres alcanzaron considerando las propiedades de las cosas criadas, y el curso y órden de los cielos (2): los cuales predican la gloria de Dios, y declaran la sabiduría y artificio maravilloso de sus obras.

Oigamos ahora, despues del santo Job y de sus amigos, á los Profetas. Entre los cuales Isaías, hablando de la grandeza de este soberano Señor, dice así (3): «¿Quién midió las aguas con el puño, y pesó los cielos con el palmo de su mano? ¿quién tiene colgado de tres dedos el peso de la tierra, y asentó los montes y collados con peso

<sup>(1)</sup> Job, xxxvii, 23 y 24.

<sup>(2)</sup> Psal., xvIII, 1.

<sup>(3)</sup> Isai., xL, 12-29.

y medida? ¿quién ayudó al espíritu del Señor en esta obra tan grande, y con quién tomó consejo para fabricarla? Todas las gentes comparadas con él son como un hilico de agua, y como un grano de peso que se carga sobre la balanza. Las islas son como un poquito de polvo delante de él, v toda la leña del monte Libano, con todos los animales que hay en él, no bastarán para ofrecerle un digno sacrificio. Todas las gentes en su acatamiento son como si no fuesen, y en nada son reputadas delante de él. El es el que está asentado sobre el cerco de la tierra, v los moradores de ella son como unos cigarrones en su presencia. El es el que extiende los cielos como una cortina, v hace de ellos un tabernáculo para su morada. El es el que permite que verren los escudriñadores de los secretos en sus consejos, y descompone los jueces y poderosos de tal manera, como si nunca fueran plantados, ni sembrados ni arraigados en la tierra. Con el soplo de su viento se secaron éstos, y un torbellino los arrebató como una paja liviana. Pues ¿con quién me habéis comparado é igualado, dice el santo Dios? Levantad esos ojos al cielo, y mirad quién sea el que crió todo eso que véis. El es el que ordenó por su cuenta el ejército de las estrellas, y el que á todas ellas llama por su nombre. Pues ¿por qué dices Jacob y hablas Israel diciendo: No ve Dios mis caminos ni tiene cuenta conmigo? ¿Por ventura no sabes y no has oído que Dios es un Señor eterno, que crió los términos de la tierra, el cual ni se cansa, ni trabaja en la gobernacion del mundo, ni hay quien pueda comprender la grandeza de su sabiduría? El es el que da fuerzas al cansado, y hace fuertes y esforzados á los que parece que no tienen sér.» Todas estas son palabras de Isaías, las cuales nos dan testimonio de la grandeza, del poder y de la sabiduría y providencia de nuestro Criador. A este mismo tono habla Jeremías, diciendo (1): «Tú, Señor, hiciste el cielo y la tierra con tu grande fortaleza y con tu poderoso brazo; y por esto ninguna cosa será dificultosa á tu gran poder. Tú eres el que usas de misericordia con tus siervos por millares de años, y castigas los pecados de los padres en los hijos despues de ellos. Fortísimo, grande y poderoso, cuyo nombre es, Señor de los ejércitos, grande en tus consejos é incomprensible á todos los entendimientos. Cuyos ojos están puestos sobre los caminos de todos los hijos de Adan, para dar á cada uno su merecido segun sus obras, y segun el fruto de sus invenciones.» Esto es de Jeremías.

Vengamos al santo rev David, el cual en el Salmo 88, tratando de esta misma grandeza, dice así: «¿Quién en las nubes se igualará con el Señor, y quién entre los hijos de Dios será semejante á él? El es alabado y glorificado en el concilio y ayuntamiento de los santos, y es grande v terrible sobre todos los que asisten delante de él. Señor Dios de las virtudes, ¿quién será semejante á ti? Poderoso eres, Señor, y la verdad de tus palabras está junto contigo. Tú tienes señorio sobre las aguas del mar, v tú sosiegas el impetu de sus olas. Tú tomaste venganza del soberbio, y con el brazo de tu poder destruiste todos tus enemigos. Tuyos son los cielos, y tuya la tierra, y tú criaste la redondez de ella con todo lo que abraza. Tú hiciste el mar, y los vientos impetuosos que lo levantan. El monte Tabor y Hermon en lu nombre se alegrarán vistiéndose de arboledas y frescuras; y sólo tu brazo es el poderoso. » Y en el Salmo 73, tratando de esta misma materia, dice así: « Dios, Rey nuestro, ante todos los siglos obró salud en medio de la tierra. Tú, Señor, abriste y confirmaste con tu poder y virtud el mar y quebrantaste

<sup>(1)</sup> Jerem., xxxII, 17 y 19.

la cabeza del dragon en las aguas. Tú abriste fuentes y arroyos en el desierto, y secaste los grandes y caudalosos ríos. Tuyo es el día y tuya es la noche; tú fabricaste el sol y la mañana. Tú criaste todos los términos de la tierra, y el invierno y el verano son obras de tus manos.» Hasta aquí son palabras del Salmo.

#### S II.

Que trata especialmente de la divina sabiduría, con algunos lugares de la Escritura sagrada.

Estas autoridades que aquí hemos alegado nos declaran la grandeza del poder y de la sabiduría de nuestro Criador, las cuales despiertan en las almas religiosas una grande admiracion y reverencia de tan alta majestad, y un santo temor de ofenderla; mas porque este Señor no es ménos grande en la sabiduría, compañera de su omnipolencia, que en las otras perfecciones suyas, por tanto será necesario tocar aquí algo de ella, alegando algunos lugares de la santa Escritura que de ella tratan. Entre los cuales uno muy señalado es el Salmo 138, que trata de la inmensidad de esta sabiduría, hablando con Dios por estas palabras: «Señor, vos me tenéis probado y conocido, y vos sabéis todo lo que hago estando asentado ó acostado. Vos conocéis de léjos todos mis caminos, y no sale palabra de mi lengua que vos no la sepáis. Vos, Señor, sabéis todas las cosas pasadas y venideras. Vos me formasteis y pusisteis vuestra mano sobre mí. Más admirable es vuestra sabiduría de lo que yo puedo alcanzar, más alta que todo lo que yo puedo comprender. ¿Dónde iré, Señor, que me ausente de vuestro espíritu, y á donde huiré de vuestra presencia? Si subiere al cielo, ahí estáis vos; y si descendiera al infierno, tambien estáis ahí

presente. Y si tomare por la mañana unas alas muy ligeras, y con ellas volare hasta los últimos fines del mar, de allí me sacará vuestra mano, y me prenderá vuestra diestra. Mas dije yo entre mí: ¿Por ventura las tinieblas me esconderán de vos? Mas la noche será tan clara como la luz del día para comprenderme en mis deleites. Porque las tinieblas no son oscuras delante de vos, y la noche os será tan clara como el día. » Esto es de David.

Otro testimonio hay no ménos ilustre del Eclesiástico, que dice así: « El hombre que cometiendo adulterio no hace caso de este pecado, viene à decir entre si: ¿Quién me ve? Las tinieblas me encubren, v las paredes me tienen escondido. ¿Qué tengo por qué temer? El Altísimo no se ha de acordar de mis pecados. » Este tal hombre no teme más que los ojos de los otros hombres, y no entiende que les ojos de Dios son más claros que la luz del sol; los cuales están siempre mirando todos los caminos y pasos de los hombres, y la profundidad del abismo, y los corazones de los mortales, y lo más escondido de ellos. Porque todas las cosas estuvieron presentes á nuestro Senor Dios antes que fuesen criadas, y tan claramente las ve ahora despues de hechas. Y el mismo Eclesiástico, en otro lugar, pretendiendo avisar al hombre que no teme ofender à Dios, dice así (1): No digas, esconderme he de Dios, y ¿quién de lo alto se acordará de mí? En un pueblo grande no seré conocido. Porque ¿qué cosa es ahora mi alma entre tanta infinidad de criaturas? Mira, pues, joh, hombre! que el cielo y los cielos de los cielos, y los abismos, y toda la tierra, y todas las cosas que hay en ella se mueven en presencia de Dios, y en todas estas cosas está insensible el corazon del hombre, y él entiende todo lo que pasa dentro de los corazones de ellos. Mas

<sup>(1)</sup> Eccli., xvi, 16 y 17.

¿quién podrá atinar y entender los caminos de Dios? La conclusion de lo dicho es que todas las cosas, como dice el Apóstol (1), « están desnudas y descubiertas ante sus ojos. »

Y así confesamos que él tiene siempre y actualmente presentes los pensamientos de todos los hombres que fueron, son y serán hasta el fin del mundo, así de los que se han de salvar, como de los que se han de condenar. Y esto no es mucho para él, porque todos estos pensamientos conoce Cristo nuestro Salvador, no sólo en cuanto Dios, sino tambien en cuanto hombre; pues ha de ser proz de los unos y de los otros; y así conviene que sepa los procesos y vidas de todos. Esto sirve para que teman los hombres ofender á Dios, acordándose que pecan en los ojos y presencia del Padre Eterno y de su unigénito Hijo nuestro Salvador, el cual dice por su Profeta (2): Fo soy juez y testigo, dice el Señor.

## CAPÍTULO XXXVIII.

DE LA INMENSIDAD Y GRANDEZA DE LAS PÉRFECCIONES DE NUESTRO SEÑOR DIOS, SEGUN SE COLIGE POR LA GRANDEZA DE SUS OBRAS.

Lo que hasta aquí se ha dicho es lo que las santas Escrituras nos predican de la inmensidad y grandeza de nuestro Criador. Ahora procederemos en esta misma materia por las obras que en este mundo tiene hechas, así for las que él en la santa Escritura nos tiene reveladas, como por las que se alcanzan por la luz de la razon; porque éstas dan claro testimonio de la grandeza de su autor.

<sup>(1)</sup> Hebr., IV, 13. Psal., XCIII, 11.

<sup>(2)</sup> Jerem., xxix, 23.

Mas antes que descendamos à estas obras, señalaré aquí una principal diferencia entre otras muchas, que hay entre el Criador y sus criaturas. Y ésta es, que todas las criaturas tienen sus límites y términos hasta donde se extiende su naturaleza y virtud. De modo que tienen el sér limitado, y así el poder, y el saber, y la virtud, y todas las otras facultades que se siguen de este sér. Y este límite es conforme à la medida que el Criador quiso repartir á sus criaturas, dando á unas más y á otras ménos, segun plugo à su divina voluntad. Mas él, como no tuvo superior que lo criase, así tampoco tuvo quien le limitase el sér, ó el poder, ó el saber, ó la bondad, ó la felicidad, ó cualquiera de las otras perfecciones suvas. Y por esto, así como carece de límite y de término, así en todo y por todo es infinito. De manera que su sér es infinito, y su poder infinito, y su saber infinito, y su bondad infinita, y su hermosura, su gloria, sus riquezas, su misericordia, su justicia y todas sus perfecciones son infinitas. Y por eso es en sí mismo incomprensible é inefable, cuya grandeza ninguna criatura criada ni por criar puede comprender; porque sólo él perfectamente se conoce y se comprende.

Tenemos para esto un ejemplo muy acomodado en los reyes de la tierra; los cuales en su reino reparten los cargos y oficios á diversas personas, como les parece, limitando á cada uno la jurisdiccion de que puede usar sin perjuicio de la ajena. Mas el rey que limita estas jurisdicciones, tiene suprema y universal jurisdiccion en todo su reino, sin reconocer superior. Y por eso no se le puede señalar ni tasar jurisdiccion ni facultad alguna tan grande, que no se extienda ella á más, y más sin término ni medida. Y esta manera de jurisdiccion se llama infinita en este sentido, que no le podéis señalar término

alguno en que no pueda pasar adelante en materia de lícita jurisdiccion. Pues por este ejemplo entenderemos fácilmente lo que está dicho, haciendo comparacion del Criador á sus criaturas, como del rey á sus oficiales. Verdad es que en esto falta la comparacion; porque la jurisdiccion del rev es en cierta manera infinita, segun declaramos, mas la del Criador es plenariamente y en todas las maneras infinita. Lo cual aún se prueba por otra razon. Porque segun la comun sentencia de filósofos y teólogos. Dios es una cosa tan grande, que no sólo no puede haber otra mayor, mas ni se puede pensar mayor. Pues como sea mayor cosa ser las perfecciones infinitas que finitas y limitadas, si las perfecciones de Dios fuesen de esta manera limitadas, ya podríamos pensar otras perfecciones mavores que las suvas, lo cual es imposible por la sentencia susodicha, que es ser Dios una cosa tan grande, que no se puede pensar otra mayor.

Mas ántes que entremos en este santuario, donde se han de explicar cosas tan grandes, tomaré, como por tema y fundamento de ellas, aquellas palabras de un ángel que representaba la persona de Dios, el cual, siendo preguntado por el padre de Sanson, cómo se llamaba, respondió (1): «¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable?» Esta es una palabra que viene tan propia à la grandeza de Dios y de todas sus obras, que ninguna hay tan pequeña, que si bien se considera, no suspenda nuestros ánimos en la admiracion de su Hacedor, y no nos haga decir: ¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable? Tulio, grande orador, dice que no se ha de hacer caso de la elocuencia que no llega á poner en admiracion á los oyentes. Pues si el ingenio humano, ayudado de solo estudio y diligencia humana, puede lle-

<sup>(1)</sup> Judic., xIII, 18.

gar á hacer un razonamiento tan perfecto y acabado, que ponga en admiracion á cuantos lo oyeren, ¿qué se debe presumir de las obras trazadas y fabricadas por aquella infinita sabiduría en cuya comparacion toda la sabiduría de los querubines es ignorancia, especialmente en las obras mayores, de que aquí comenzaremos á tratar? De las cuales quien no se espanta y no queda como atónito considerándolas, es porque totalmente no las entiende, porque la majestad y resplandor de ellas le ciega la vista.

Comenzando, pues, por la obra de la creacion, digo, que aunque fuese verdad lo que dice san Agustin (1) y parece sentir el Eclesiástico, que Dios crió toda esta grande fábrica del mundo con todo lo que hay en él juntamente, mas con todo eso, con sumo y divino consejo repartió Moises las obras de la creacion en seis días. Porque como sea verdad que Dios crió todas las cosas por amor de sí mismo, esto es, para manifestacion de la grandeza de sus perfecciones, no pudiera nuestro entendimiento abarcar cosa tan grande, y que tantas y tan grandes cosas comprendía, como todo este mundo; y así desfalleciera con la consideracion de tantas y tan grandes cosas juntas. Y por eso la repartió el Profeta en muchas partes, mayormente que cada obra de estos seis días por sí es tan grande, y tiene tanto que considerar, que cada cual de ellas se podría repartir en muchas otras partes para haberse de considerar perfectamente.

Tambien se ha de advertir aquí que criar, hablando propiamente, no es hacer de una cosa otra, porque esto se llama generacion, sino es hacer de nada algo. Lo cual

<sup>(1)</sup> Eccli., xvIII, 1. D. Aug. de Genes. ad litter. 5, cap. 23, et imperfect. cap., 3, et de Mirabil. Sac. Ser. lib. 1, cap. 1, tom. 3. Item de Civ. Dei, lib. 11 cap. 7.

es cosa tan propia de Dios, que á ninguna criatura, por perfectísima que sea, puede ser comunicada.

Porque vemos en las mudanzas de las cosas naturales, que cuanto es mayor la distancia de un extremo á otro, tanto se requiere mayor virtud para causar esta mudanza. Y así vemos cuánto es más dificultoso mudarse la tierra ó el agua en fuego, que el aire. Pues como sea infinita la distancia que hay de no ser á ser, porque no puede imaginarse otra mayor, síguese que sea necesario infinito poder para esta obra; y este es de solo Dios (1): el cual llama las cosas que no son, como si realmente fuesen.

#### \$ 1.

# De la obra y creacion del primer día.

Comenzando, pues, á tratar de las obras de los seis días en que Dios crió todas las cosas, en el primer día se dice que crió el cielo y la tierra: por lo cual entendemos los cielos junto con los cuatro elementos que están debajo de ellos: tierra, agua, aire y fuego. No quiero encarecer aquí la grandeza del poder que bastó para que de nada, esto es, sin ninguna materia precedente saliese à luz este tan grande cuerpo de la tierra con todos sus montes y collados, porque todo este cuerpo no es más que un punto en comparacion de la grandeza de los cielos, sino de sola la grandeza de ellos; la cual es tal, que si no fueran tan sabios y tan ejercitados en la ciencia de la astrología los que la determinan, no fuera creible. Verdad es que al que atendiere la inmensidad del poder de Dios, habiendo él criado estos cuerpos para mostrar en ellos la grandeza de su poder, no le será increible lo que se escribe de esta grandeza;

<sup>(1)</sup> Rom., IV, 17.

presuponiendo siempre que el cielo superior es mucho mayor en cantidad que su inferior, y así subiendo por todos ellos hasta el Empíreo, cuya grandeza no se puede explicar, el cual es palacio real y morada de Dios, y de todos sus escogidos. Pues ¿de que cantera, veamos, sacó Dios á luz estos tan grandes cielos? Y descendiendo más abajo, ¿de qué abismo sacó estos tan grandes mares? ¿de qué lugar sacó este tan grande cuerpo de la tierra, y lo puso en medio del mundo? ¿quién, dice Dios por el santo Job (1), abrió los fundamentos de la tierra, y la asentó en su lugar por peso y medida? ¿sobre qué bases está ella firmemente asentada?

No pasemos al nono cielo que llaman el primer móvil, el cual con su movimiento arrebata y mueve todos los otros cielos inferiores, y les hace dar una vuelta al mundo en un día natural, ni tampoco al cielo Empíreo, que está sobre todos; cuva grandeza es tanto mayor que la de todos sus inferiores, cuanto ocupa mayor lugar: ni hay indicios en la ciencia matemática, con que esto se pueda liquidar. Paremos en sola la grandeza del cielo estrellado, donde hay tanta infinidad de estrellas de muy diferentes grandezas. Pues tanteemos ahora cuál será el poder que con una simple muestra de su voluntad sacó á luz de las tinieblas y abismo de la nada toda esta tan grande maquina, y no de un solo cielo, sino de tantos cielos juntos. Los hombres para hacer una casa es necesario juntar primero los materiales de que se ha de hacer, y maestros que la hagan, v peones que sirvan á los maestros, y diversas herramientas para la obra, y trazas, y modelos ántes que se haga. Y con todo esto á cabo de mucho tiempo dan fin a esta obra. Porque siete años gastó Salomon (2) en la fábrica

<sup>(1)</sup> Job, xxxvIII, 4 y 6.

<sup>(2)</sup> III Reg., v y vi.

del templo, travendo en él ciento y cincuenta mil hombres que entendían en la obra, y con tres mil y trescientos maestros que gobernaban la gente. Y con todo este aparato hizo un tan grande rey una casa que, comparada con el resto del mundo, apénas es un nido de hormigas. Mas aquel omnipotentísimo Criador, sin ninguna de estas cosas susodichas, en un instante, con una sola palabra, crió estos cuerpos de tan increible grandeza. Mas hácese creible, considerando la grandeza de las estrellas, entre las cuales ninguna hay tan pequeña, que no sea mucho mayor que toda la tierra, dado que desde acá parezcan tan pequeñas, por la grandísima distancia que hay desde la tierra al octavo cielo, donde ellas están; lo cual se puede entender por la grosura de los cielos. Por donde dicen los que de esta materia tratan, que si Dios convirtiese la tierra en una estrella, y la pusiese, no va en el octavo, sino más abajo, en el sexto cielo, no se vería de nuestros ojos por ser tan pequeña. Pues considere ahora quien tiene discrecion, cuán grande sea el número de las estrellas del cielo, entre las cuales hay algunas de tan notable grandeza, que son cien veces mayores que toda la tierra: pues segun esto, ¿qué tan grande será el cielo donde hay tanta infinidad de estrellas, y tantos espacios donde pudieran caber muchas más? Y toda esta máquina tan admirable formó el Criador de nada, con sola esta palabra, Fiat. Cosa es esta que nunca los filósofos del mundo pudieron acabar de creer, porque no entendían cómo fuese posible hacerse de nada algo, mayormente considerando que en todas las mudanzas naturales veían que siempre se presuponía alguna cosa de que se hiciese otra. Por lo cual ó creveron que el mundo había sido ab æterno, ó dijeron que Dios y la materia prima, que ellos llamaban cáos, de que todas las cosas creian haber sido hechas, fueron ab æterno, (1). Más la fe católica, enseñada por Dios, nos predica ser el poder suyo infinito, y que así puede hacer de nada algo; y que con este poder podría criar mil mundos en un punto, si quisiese. Porque á todo esto y mucho más se extiende la inmensidad de su poder. Esta es una maravilla que suspende y agota todos los entendimientos, y los hace inhábiles é incapaces para poder tantear una cosa tan grande, y así caen como aturdidos, por no poder vadear este piélago tan profundo. Y así vienen á reprender su atrevimiento de querer medir y pesar cosas tan grandes, castigándose con aquellas palabras del Angel. ¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable? Esta es, pues, la obra del primer día.

#### SII.

# De la obra del segundo día.

Vengamos á la del segundo. En este día estaba toda la tierra cubierta en torno con el agua, como elemento más liviano, que tenía su asiento y lugar natural, y como centro suyo, sobre el cuerpo de la tierra. Y porque estando así en la tierra no daba lugar á la habitacion de los hombres para cuyo provecho habían de servir los elementos con todas las otras criaturas, mandó el Criador á las aguas que dejasen este su puesto y lugar natural, y se recogiesen á otro seno, y dejasen la tierra descubierta. Y las aguas, como si tuvieran sentido para conocer, y oídos para oir, y piés para huir, súbitamente desampararon la tierra, y el puesto natural que les pertenecía, y se mudaron al lugar que ahora tienen, que ni es natural, ni tampoco se puede llamar violento; porque no hay violencia donde la criatura obedece al mandamiento de su Criador. Y lo que

<sup>(1)</sup> D. Aug. de Civit. Dei, lib. 11, c. 4.

más es, sin hacer él muros, ni reparos para que el agua no corra á su lugar natural, está sosegada y fija, sin tener más reparo que una arena suelta. Y aunque se levanten sus olas unas tras de otras hasta las nubes, que parecen venir á cubrir la tierra, en llegando á las arenas reconocen los términos y la ley que les es puesta, y quebrantando allí todo su furor, no pasan adelante. La cual maravilla encarece Dios muchas veces en la santa Escritura, especialmente en el capítulo xxxvIII de Job, que va alegamos, y más particularmente en Jeremías, diciendo (1): A mí no temeréis ni temblaréis de mi presencia, que fui poderoso para poner el arena por término y muro del mar, y embravecerse han é hincharse han sus olas y no lo traspasarán. Y pues el mismo Criador tanto amplifica la grandeza de este poder, con razon podemos aquí repetir las palabras del Angel: ¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable?

## S III.

Produccion de árboles é yerbas: obra del tercer día.

Vengamos à la obra del tercer día, que tiene más diferencias de cosas que considerar que el segundo; que es cuando mandó el Criador à la tierra que produjese todo género de plantas y arboledas. Pues con sólo este mandamiento del Criador, sin más semillas, sin más labor, sin influencias del sol y de los planetas y estrellas que aún no eran criadas, produjo la tierra tantas diferencias de plantas, de yerbas, de flores, de árboles, para tantos usos y provechos de la vida humana cuantos arriba declaramos, y por esto no lo repetimos en este lugar. Porque vieron los ojos de aquel Señor á quien todo lo venidero

<sup>(1)</sup> Jerem., v, 22.

está presente las cosas de que nuestra vida tenía necesidad, y para todas proveyó de remedio. Mas entre tantas especies y diferencias de árbolcs que no tienen cuento ni número, uno de los que nos debían dar conocimiento de su Providencia son los grandes pinos que nacen en algunas partes, mayormente en Alemania, tan grandes, tan largos, tan gruesos, y sobre todo tan derechos, que ni con regla, ni plomada pudieran salir más derechos, los cuales sirven para mástiles de navíos grandes, v galeones, que navegan de Occidente à Oriente, que son cinco mil leguas de agua por mares muy tempestuosos; de los cuales vi uno tendido en la ribera de Lisboa, de tan extraña grandeza que me puso en admiracion. Por do parece que vió el Criador que se habían de navegar estos mares tan grandes, y desde el principio del mundo, entre otras diferencias de árboles, crió tambien estos tan grandes, tan derechos, tan hermosos y tan acomodados al fin para que los crió. Porque por este medio navega tambien la fe junto con las mercaderías hasta el cabo del mundo.

## SIV.

Cuarto día: grandeza, ligereza y hermosura del sol.

Ni es ménos admirable, sino mucho más, la obra del cuarto día, donde dijo Dios: Háganse lumbreras en el cielo, para que alumbren la tierra. Y por la virtud de sólo esta palabra salió á luz el sol, la luna, el lucero del alba con los otros planetas, y toda la otra infinidad de innumerables y resplandecientes estrellas que hermosean más que las flores y rosas de la primavera esa tan grande bóveda del cielo, cuyo número, grandeza, virtud y eficacia ¿quién la podrá explicar? Y despues de explicada, ¿quién la podrá creer? ¿quién creerá que el sol es ciento sesenta

y seis veces mayor que todo el cerco de la tierra juntamente con el agua, pareciendo desde acá tan pequeño como la cabeza de un hombre? ¿ quién creerá la espantosa ligereza que el Criador le dió para moverse? Porque vemos que cuando por la mañana se comienza á descubrir en este nuestro mundo, en ménos que un cuarto de hora se descubre todo. Lo cual es correr tantas leguas, y tanto espacio cuanto ocupa el cerco de la tierra, multiplicando este espacio ciento y sesenta y seis veces, que es la cantidad que ocupa el cuerpo del sol. Pues ¿ qué ravo cae del cielo que se mueva con tal ligereza? Y si la tierra, como los matemáticos dicen, tiene en redondo seis mil trescientas leguas, multiplique quien esto sabe este número de leguas todas estas veces susodichas, v verá cuantos millares de leguas corre este planeta en tan breve espacio, cuanto es aquel en que se descubre cuando nace. Y considerando esto no podrá dejar de quedar atónito conociendo por aquí la grandeza de la omnipotencia que tal ligereza pudo dar á esta estrella, ó por mejer decir al cielo donde ella está, por cuyo movimiento ella se mueve. Mas no pára aquí la maravilla; porque mayor maravilla es considerar la ligereza con que se mueve el noveno cielo, que está sobre el cielo de las estrellas que llaman el primer móvil, el cual da una vuelta al mundo en espacio de veinte y cuatro horas, y arrebata y mueve juntamente consigo todos los otros ocho cielos inferiores. Porque presuponemos que cuanto un cielo está más alto que otro, tanto mayor espacio y lugar ocupa, y tanto con mayor ligereza se mueve. Pues estando ese primer móvil cinco cielos arriba del sol, síguese que se moverá con más que doblada ligereza que el cuarto cielo donde está el sol. Y si la ligereza del sol tanto nos espanta, ¿cuánto más espantará la del nono cielo, que con tanta mayor ligereza se mueve?

¿que rayo habrá tan ligero que no sea paso de tortuga, y mucho ménos en comparacion de él? ¿pues qué entendimiento habrá que no desfallezca, considerando la grandeza del poder que tal ligereza pudo causar? Y sobre esta maravilla hay otra y no menor; y es que un solo ángel es el que, aplicando su virtud á esta tan grande máquina del noveno cielo, la mueve desde el principio del mundo hasta hoy sin cesar, y sin cansar, y sin revezarse otro en este oficio, y esto con tan grande compas, que despues que el Criador le entregó este cargo, hasta hoy no perdió un solo punto de este compas, ni por este cuidado pierde un punto de la gloria que goza viendo la faz de su Criador. Y por razon de este compas aciertan los astrólogos muchos años ántes en los eclipses del sol y de la luna, por ser tan regular y tan insalible este movimiento. Pues ¿cuál es el poder que à una criatura dió tal poder? ¿quién no se humillará, y postrará, y se hará un gusarapillo delante de tan grande Majestad? ¿quién tendrá osadía para ofender un tan poderoso Monarca y Señor de los cielos y tierra? ¿quién no verá con cuánta razon dijo aquel ángel en persona de Dios: ¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable?

La grandeza del sol, que ya dijimos, alcánzase por las medidas y reglas que los astrólogos tienen para esto. Mas que sea él mayor que el cuerpo de la tierra juntamente con el agua, vese á ojos vistas por esta experiencia. Si ponéis delante de una hacha encendida un sombrero, que es un cuerpo mayor que la lumbre de esta misma hacha, la sombra de este sombrero, miéntras más adelante fuere, más y más se irá siempre extendiendo y ensanchando. Mas si pusiereis en lugar de él una manzana, que es un cuerpo menor que la llama de la hacha, la sombra de ella, por el contrario se irá siempre disminu-

yendo y angostando hasta que del todo se deshaga. Pues esto vemos por experiencia, que cuando el sol de noche está de la otra banda del mundo debajo de la tierra, la sombra de ella se va siempre estrechando, de modo que no llega más que al cielo de la luna, y por eso la eclipsa cuando acierta á ponerse debajo de la tierra enfrente de ella; mas allí fenece esta sombra, de modo que no llega al tercer cielo, donde está el lucero del alba, el cual nunca se eclipsa, porque la sombra de la tierra no llega á él. Lo cual abiertamente declara ser el sol, que tan pequeño nos parece, mayor que todo el cuerpo de la tierra, y agua: pues cuando él está debajo de la tierra, la sombra de ella siempre se va angostando de tal manera que no pasa del cielo de la luna, que es el que está más vecino á nosotros.

Pues la grandeza de su virtud, de su calor y claridad ¿quién la explicará? Anaxágoras, insigne filósofo, se espantaba tanto de la virtud y claridad de este planeta, que preguntando para qué había nacido, respondió que para ver el sol. Tanto se maravillaba de la hermosura y eficacia de esta estrella. Pues ¿cuál fué la virtud de aquel Señor, que con sólo mandar, encendió una lámpara que alumbra todo cuanto tiene criado, sacado el infierno, por que la tierra lo impide; y el cielo Empíreo, porque éste tiene otra manera de luz más excelente, que es el cordero de Dios, como dice san Juan (1)?

Ni es cosa de menor admiracion haber criado tan grande número de estrellas, que sólo él, que las crió, las puede contar. Y si cada una de las estrellas es mayor que este mundo inferior que entendemos por mar y tierra, ¿qué será haber criado él innumerables estrellas, sino haber criado innumerables mundos, tanto más hermosos y

<sup>(1)</sup> Apoc., xxx1, 24.

preciosos que éste, cuanto es más excelente la materia de las estrellas que la de los elementos? Y todas ellas, juntamente con el sol y con la luna, fueron criadas con una sola palabra.

#### S V.

Produccion de aves y peces: obra del quinto día.

Vengamos al quinto día cuando dijo Dios: Produzcan las aquas peces y aves en sus géneros y especies. Y dejadas infinitas cosas que aquí hay que considerar, de las cuales algo ya dijimos, una sola quiero ponderar. Considere el hombre cuántas diferencias de aves de diversas condiciones y especies vuelan por el aire; y de ahí baje al mar y mire esa fecundidad admirable de tantas diferencias de pescados, y de mariscos, y de tantas figuras y formas de ellas, unas tan grandes que espantan con su grandeza, y otras de tan extraña hechura que no ménos espantan con su artificio y figura: de ellas tan armadas como lo está un hombre con un arnes trenzado, y otras desarmadas, que sirven de mantenimiento para las otras. Y considere tambien la gran fecundidad de los peces que se contienen debajo de una especie, la cual sobrepuja la de los animales de la tierra y de las aves del aire. Porque éstos se hallan en ciertos lugares, pero el mar está casi todo cuajado de peces. Mas porque de esta materia tratamos ya algo, al presente no diré más que una cosa de mayor admiracion que todas, y ésta es, que siendo casi infinitas las especies de las aves del aire, y de los peces del mar, y de los animales de la tierra, no halló toda la filosofía del mundo una sola que no estuviese perfectisimamente fabricada en su especie, sin haber en ellas cosa que sobre ni que falte. De donde manaron aquellas cuatro insignes sentencias de filósofos, de las cuales una es, que

las obras de naturaleza son fabricadas por una inteligengencia, que es por una perfectísima y suma sabiduría, que no yerra en lo que hace. Otra es, que el Autor de la naturaleza siempre hace lo que es mejor y más perfecto. Otra es, que la naturaleza no falta en las cosas necesarias. Y otra, qne Dios y la naturaleza no hacen cosa superflua. De estas dos postreras sentencias se infiere que en toda esta infinidad de especies de peces, y aves, y animales, no se hallará cosa que se pueda decir, esto sobra ó esto falta, sino que todas están cabales y perfectas, cada cual en su género.

Pues considere ahora el discreto lector, cuál sea el poder y el saber de aquel Señor, que sin trabajo, sin instrumentos, sin materiales y sin espacio de tiempo, con sola una palabra crió esta infinidad de especies de aves y de peces, con tanta perfeccion y con tanta provision de miembros y habilidades para su conservacion, que si mil años estuviera pensando, á manera de hablar, cómo pudiera fabricar cada criatura de éstas, no la hiciera de otra manera que la hizo, pues su sabiduría no crece con los años y con el tiempo. Y si esta perfeccion guardara en una sola especie de animales, no fuera cosa tan admirable; mas guardarla en tanta infinidad de animales, que casi sobrepujan el número de las estrellas del cielo, y salir todos á luz en un momento, con sólo un quiero, cosa es ésta que sobrepuja toda admiracion. Y aunque la obra del cuarto día, cuando fueron criadas las estrellas y planetas del cielo, por las cuales se gobierna el mundo, sea admirable, más me parece que lo es esta del quinto día. Porque aunque las estrellas tengan singulares propiedades y virtudes para influir en los cuerpos de la tierra, pero en la figura hay poca diferencia de unas á otras, más que ser unas mayores y otras menores; mas en los cuerpos de los peces, y más aún en las aves, hay tanta variedad de miembros y órganos y de sentidos para conservarse en su sér, que casi toda aquella jarcia y armonía de miembros que pusimos en el cuerpo humano, hay en cada una de estas aves.

Y si es tan admirable la fábrica del cuerpo humano que formó Dios en el sexto día, ¿cuánto lo será la de tantos millones de cuentos de animales, que con una palabra fueron criados en el quinto? Cosa es esta de tanta admiracion, que sola ella, á juicio de Salomon, es bastante causa para inducir los hombres al temor y reverencia de tan grande Majestad. Conforme à lo que dice él (1): No hay cosa que se pueda añadir ni quitar á las cosas que Dios crió para ser temido. Quiere decir, que están todas las obras de Dios hechas con tanta perfeccion, que no hay en alguna de ellas, cosa que se pueda añadir como necesaria, ni que se le pueda quitar como superflua. Y hallarse esto en tanta infinidad de criaturas, sin que se pueda señalar una sola especie en la cual haya un verro ó un punto de más ó de ménos, ¿quién no ve ser esto obra, que nos incita á una admiracion de tan grande poder y saber, y á temor y reverencia de tan (2) grande Majestad, que todo lo que quiso hizo con tanta facilidad en el cielo y en la tierra, y en el mar y en todos los abismos.

## S VI.

Admirase esta misma omnipotencia y sabiduria por la resurreccion universal que nos propone la fe.

Este es el conocimiento que la obra de la creacion mayormente de los cielos, nos da de la grandeza del poder

<sup>(1)</sup> Eccle., III, 14.

<sup>(2)</sup> Psal., cxxxiv, 6.

y de la sabiduría del Criador. Del cual dice el Profeta (1) que los cielos predican la gloria de Dios, y que no hay lenguas ni naciones tan bárbaras, que no entiendan este lenguaje. Sobre lo cual dice san Crisóstomo: ¿Qué es esto? ¿cómo los cielos predican esta gloria? No tienen voz, no lengua, no boca: pues ¿cómo predican? Esto, dice él, hacen representando la grandeza, la alteza, la hermosura, el sitio, la forma, y la constancia de ellos: por la cual en tantos millares de años, ni se han envejecido ni gastado con tan continuos movimientos, ni alterado el curso de ellos, y cuando esto vemos adoramos al que crió tan hermosos cuerpos, y conocemos con tal vista la grandeza de esa Majestad.

Vemos ahora esto mismo por la obra de la resurreccion general, que la fe nos propone, la cual el santo Job, por especial revelacion de Dios, antes del Evangelio y de la ley, conoció y testificó por estas memorables palabras (2): ¿Quién me diese que se escribiesen estos mis sermones? ¿quién me diese que se esculpiesen en un libro con una pluma de hierro ó en una plancha de plomo, ó en una peña viva? Porque sé que mi Redentor vive, y en el día postrero tengo de resucitar, y otra vez tengo de ser cercado de esta piel de mi cuerpo, y en esta carne mía tengo de ver á Dios: al cual tengo de ver yo mismo, y mis ojos lo han de ver, y no otro del que ahora soy. Esta esperanza tengo yo guardada en el seno de mi alma. No se pudiera representar este tan grande misterio con mayor claridad y mayor aparato de palabras, que las de este santo varon. Pues esto que nos predica la fe, testifica tambien la razon, por ser esto conforme á la rectitud y cumplimiento de la divina justicia, para que pues el cuerpo

<sup>(1)</sup> Psal., xvIII, 1.

<sup>(2)</sup> Job, xix, 23-27.

juntamente con el alma, miéntras en este mundo vivieron se ocuparon, ó en servir á Dios, ó en ofenderle, justo es que en la otra sean galardonados ó castigados.

Pues consideremos ahora cuán grande sea el poder, que en un punto, y como dice el Apóstol (1), en espacio de un cerrar y abrir el ojo, resucitarán en aquel temeroso día del juicio todos los cuerpos de los hombres, y se juntarán con sus propias almas: para que así todo el hombre que es compuesto de cuerpo v alma resucite, ó para la pena ó para la gloria. Pues qué tan grande será el poder de aquel Señor, que por el ministerio de un arcángel, v sonido terrible de una trompeta, que sonará por todas las regiones del mundo, resucitarán los cuerpos, de los cuales unos estarán hechos tierra, otros ceniza, otros comidos de aves, otros de peces y otros de otros hombres, y todos estos han de resucitar. Y los que fueron comidos de otros hombres, resucitarán así los comidos como los comedores. Y los dientes, y calaveras y huesos, que en aquel tiempo estuvieren enteros, aunque estén esparcidos por todo el mundo, vendrán á reconocerse unos á otros, y à hermanarse y encajarse en sus propios lugares, como estuvieron cuando vivían. Pensemos, pues, ahora, ¡cuántos dientes de hombre estarán esparcidos á la hora de la resurreccion general, en todas las partes del mundo fuera de sus calaveras! Más serán estos por ventura que las estrellas del cielo; y Dios sabe dónde están, y á qué cabeza pertenecen, para venir á juntarse con ella. Y con ser estos dientes tan semejantes entre si, no se trocarán los unos con los otros, sino todos reconocerán sus dueños y sus propios lugares, y en ellos se volverán á fijar. Pues ¿cuál es el poder y el saber que hasta aquí se extiende?

<sup>(1)</sup> I Cor., xv, 52.

Cuenta Eusebio en el libro V de la Historia Eclesiástica que en una persecucion que hubo en tiempo del emperador Antonino Vero en Leon y Viena, ciudades de Francia, donde fueron innumerables los mártires que padecieron, no contentos con esto los tiranos, quemaron y volvieron en ceniza aquellos sagrados cuerpos, y echáronla en el río Ródano, para que se la llevase. Y de esta manera les parecía que acababan de vencer á nuestro Dios, y quitaban á nosotros la esperanza de la resurreccion. Porque decían: Esperan éstos que algun tiempo se han de levantar de los sepulcros, y por esto, engañados con esta vana supersticion, se ofrecen a los tormentos y á la muerte: pues ahora ¿veamos si resucitarán, y si los podrá valer su Dios y librarlos de nuestras manos? Pues siendo esto así, ¿cuál es aquel poder y saber que sabrá hacer diferencia entre tanta confusion y muchedumbre de cenizas, para conocer cuál parte de ellas pertenece al cuerpo de un mártir, y cuál á otro, para mudar aquella ceniza en su propio cuerpo? Pues aguién no sale de juicio considerando y adorando y pasmando de este tan grande poder y saber.

Mas con ser esta una cosa tan grande que sobrepuja toda admiracion, no sobrepuja la fe que de ella los fieles deben tener. Para lo cual sirve el ejemplo que para confirmacion de esta verdad trae el Apóstol (1), de la virtud que puso el Criador en todas las semillas de yerbas y árboles, en cada una de las cuales puso virtud para que de ella nazca la planta de que procedió la semilla; y lo que más es, conviene que esta semilla muera, para que muriendo resucite y fructifique. Más adelante explicaremos más enteramente este ejemplo, por el cual se verá cuán digno de fe sea este misterio, aunque parezca tan arduo.

<sup>(1)</sup> I Cor., xv. 38.

Porque á la rectitud y perfeccion de la divina justicia, como decimos, pertenece que el mismo cuerpo que fué instrumento y compañero del alma en el mal ó en el bien, sea participante con ella en su mal ó en su bien. Ca de otra manera podrían los malos, como dice Eusebio Emiseno, regalar sus cuerpos con todo género de vicios, presuponiendo que otros nuevos cuerpos habían de ser atormentados, y no los suyos. Y por esto conviene, como el Apóstol dice (1), que este cuerpo corruptible resucite incorruptible, y el que ahora es mortal se vista de inmortalidad, para que así reciba su debido castigo ó galardon. Pues en esta obra no ménos, sino por ventura mucho más que en la pasada, se ve la inmensidad de la sabiduría y omnipotencia del Criador; porque saber dónde están las cenizas, y las reliquias, y la materia de cuantos cuerpos ha habido desde el principio del mundo hasta que se acabe, y dónde están los que murieron ahogados en el mar en tiempo del diluvio y en los otros naufragios que han sucedido, y adelante se seguirán, ¿quién no ve cuán espantosa obra sea esta? Y si estos cuerpos estuvieran enteros con todo su armazon, como el de Lázaro de cuatro días muerto, ó como el del hijo de la viuda, que el Salvador resucitó, no nos espantara tanto; pero estando va comidos de peces, ó aves, ú hombres, y convertidos en la sustancia de ellos, esto es cosa que agota todos los entendimientos humanos; porque por esto predicando el Apóstol este misterio en Aténas, escarnecieron de él los atenienses (2), que era predicador de nuevos demonios. Mas á esto responde san Agustin diciendo: Concedamos que puede Dios hacer alguna cosa que nosotros no podamos entender. Y responde tambien Salomon dicien-

<sup>(1)</sup> I Cor., xv, 53.

<sup>(2)</sup> Actor., xvii, 18. Aug. de Civit. Dei, lib. 21, cap. 25.

do (1): Así como no alcanzas de la manera que se fabrica el cuerpo de un niño en el vientre de la mujer preñada donde hay tanta infinidad de miembros y órganos y sentidos, y todos tan acordados y proporcionados al servicio y uso del cuerpo humano, así no puedes alcanzar las maravillas y secretos de las obras de Dios, que es el hacedor de todas las cosas. Responde tambien el santo Job (2): el cual dice que hace Dios cosas grandes y admirables, y tales que el entendimiento humano no puede escudriñar ni entender cómo sean posibles. Pues por esta maravilla, que sobrepuja todo entendimiento, se conoce cuán incomprensible sea la majestad y grandeza de aquel soberano Señor, que tales cosas sabe y puede hacer, y con cuánta razon dijo aquel ángel que lo representaba: ¿Por qué preguntas por mi nombre, que es admirable?

#### S VII.

Confirmase toda esta doctrina con la prodigiosa virtud que en las semillas puso el Criador.

Vengamos á otra obra en parte semejante á esta, la cual tambien sirve para confirmacion de la pasada: que es la virtud admirable que puso el Criador en las semillas de todas las cosas, así de las plantas como de todos los animales; la cual, como un gran filósofo dijo, tambien agota todos los entendimientos, como la pasada, y sirve mucho para la fe y creencia de ella, como acabamos de decir. ¿Cuán admirable cosa es que una pepita tan pequeña de una naranja tenga dentro de sí virtud para que de ella nazca un árbol tan hermoso como es un

<sup>(1)</sup> Eccle., x1, 5.

<sup>(2)</sup> Job, v, 9.

naranjo, tan oloroso cuando está florido y tan vistoso cuando está cargado de fruto? Ni es menor maravilla, que en un piñoncillo esté virtud para producir un tan grande árbol como es un pino. Crece aún esta maravilla, como el Salvador declara en el Evangelio (1), en el granico de mostaza: el cual, siendo tan pequeño tiene virtud para que de él nazca un árbol tan grande, que se puedan asentar en sus ramas las aves del aire. ¿Quién, pues, fué poderoso para poner en cosa tan pequeña virtud tan grande? Pues de esta virtud que hay en las semillas se aprovecha el Apóstol para persuadir el misterio de la resurreccion. Pasemos á los animales. ¿Cuán admirable es la virtud que puso el Criador en el huevo de una pava, del cual en tan breve espacio nace una ave tan hermosa como es el pavon con toda aquella lindeza de plumas que arriba declaramos? Mas vengamos al hombre; y dejando á Absalon con sus cabellos de oro, y á su hermano Adonías (2), no ménos hermoso que él, y á la reina Elena (3), por quien se perdió Troya, pongamos los ojos en la santa Judit y en la reina Ester, y en Thamar, hija de David, y en las tres postreras hijas del santo Job (4), cuva hermosura engrandecen las santas Escrituras, v pasando de corrida por la materia de que se fraguó esta tan gran belleza, y maravillados de esto, consideremos cuál sea el poder de aquel artifice soberano, que de cosa tan vil pudo formar una cosa de tan grande hermosura, que muchas veces ha bastado para desatinar los juicios de infinitos hombres. Y así vienen sus desatinos á ser testimonios de este admirable artificio del Criador. Porque es

<sup>(1)</sup> Matth., xiii, 31 y 32.

<sup>(2)</sup> III Reg., 1, 6.

<sup>(3)</sup> Aug. Epist. 9, cap. 4.

<sup>(4)</sup> Job, XLII, 13.

tan grande la perversidad de muchos hombres, que de donde habían de tomar motivo para glorificar al pintor de tal figura, lo toman para le ofender, y perder el juicio, la salud, y á veces la vida, y sobre todo las almas.

A este ejemplo añadiré otro no ménos admirable. Vemos en los huevos que cada día comemos, una brizna blanca pegada en la vema v clara del huevo. Pues en esa brizna tan pequeña está la virtud formativa del pollo que nace del huevo, en el cual hay casi todo lo que pusimos en la fábrica del cuerpo humano. Y si miramos el huevo de una paloma, esa briznica es tanto menor que la otra, cuanto lo es su huevo menor que el de la gallina. Y si pasamos al de una golondrina, vendrá á ser tan pequeña como una cabeza de alfiler. Pues en esa tan pequeñita brizna puso el Criador virtud para fabricar de ese huevezuelo un cuerpo de un pajarillo, el cual con ser tan pequeño tiene toda aquella fábrica y jarcia de miembros, y órganos, y sentidos que arriba pusimos en el cuerpo humano con su estómago, hígado, bazo, bofes, tripas, venas, nervios, arterias, y con un corazon en quien caben pasiones de tristeza, miedo é ira, é imaginacion y sentido en parte espiritual; porque levantando los ojos al gavilan, conoce que es su enemigo y há miedo de él. Y no faltará quien tenga esta por tanto mayor maravilla que la fábrica de nuestro cuerpo, cuanto este cuerpecillo es de menor cantidad; pues para esto se requiere mayor artificio y sutileza de él como arriba declaramos tratando del mosquito. Pues de toda esta fábrica, el maestro que es la causa eficiente, es aquella briznica blanca que dijimos. Porque así como para hacer una arca ó una silla es necesaria la materia, que es la madera de que se haga, y el oficial que la haga; así en este huevecico que dijimos, hay ambas cosas, porque la materia es el huevo, y la causa eficiente de esta fábrica es aquella briznica blanca que dijimos. Porque aquí está la virtud formativa de este cuerpo. Pues ¿qué tan grande es la omnipotencia de quien pudo dar á tan pequeña sustancia tan grande virtud y facultad? Pues ¿qué entendimiento no se agota considerando la grandeza de este poder? ¿Quién no reverencia y adora esta tan grande Majestad, que fué poderosa para dar virtud à una sustancia tan pequeña, segun dijimos, como la cabeza de un alfiler, para que en espacio de quince ó veinte días acabase una tan grande fábrica, que ni el laberinto de Dédalo, ni los palacios de Salomon (1) que él edificó en espacio de trece años, tuvieron tantos repartimientos y oficinas, y cámaras, y recámaras como tiene el cuerpo de este pajarico? Verdaderamente, Señor, dice el Profeta (2), «admirables son vuestras obras, y mi alma lo conoce mucho. » Pues esta maravilla nos declara, que podrá resucitar un cuerpo de las cenizas que quedaron de él, quien pudo dar virtud à tan pequeña materia para esta tan grande fábrica.

Pues ¿qué diré del huevecico de un sábalo, del cual nace sin otra industria un tan grande y tan sabroso pez? Y si esto nos pone admiracion, mucho mayor nos la debe poner el huevecico de una sardina, que será poco mayor que una punta de alfiler, del cual nace una sardina, que en tan pequeño cuerpo tiene tantos instrumentos y sentidos, así para nadar como para buscar su mantenimiento, como cualquier otro pez grande. Y cuanto es más pequeño el cuerpo y el huevecico, tanto es mayor esta maravilla. Ni áun es ménos admirable la fecundidad y fruto de este pececillo, pues él es comun mantenimiento del mar y de la tierra, como arriba dijimos.

<sup>(1)</sup> III Reg., vII, 1.

<sup>(2)</sup> Psal., cxxxviii, 14.

## § VIII.

Adórase esta misma omnipotencia en la creacion del alma y consagracion del cuerpo de Cristo.

Pasemos de aquí á otra maravilla no menor que la pasada. Dicen los filósofos que el alma que tenemos viene de fuera, y no sale de la materia de nuestro cuerpo como las almas de los otros animales. Porque como ella sea sustancia espiritual á manera de los ángeles, no puede proceder de cosa material ó corporal; pues no hay proporcion de lo uno á lo otro. Mas diciendo ellos esto que la razon alcanza, no declaran de dónde venga esta alma pues viene de fuera. Mas esto que ellos no alcanzaron, nos enseña la religion cristiana diciendo, que Dios por sí mismo cria las almas y las infunde en los cuerpos despues de organizados en las entrañas de sus madres. Y tiénese que el cuerpo del varon à los cuarenta días despues de su concepcion es organizado, y el de la mujer á los sesenta. Y en el punto que esta fábrica se acaba, que es como edificar la casa con sus oficinas para aposento del alma, en este punto y momento es ella por Dios criada é infundida en el cuerpo. Pues comencemos ahora á filosofar sobre esto. Y extendamos ahora los ojos por todo el universo mundo que es por las tres principales partes de él, que son Asia, Africa y Europa, y en la cuarta que ahora se ha descubierto en las Indias occidentales, que llaman Nuevo Mundo; y corramos por todas las islas del Archipiélago, y por todas las del mar Océano, y por todas las tierras de bárbaros y negros que habitan debajo de la tórrida zona, y finalmente por todo lo que rodea el sol; y miremos cuántas mujeres estarán preñadas de todos estos hemisferios, y cuántos niños y niñas habrán

llegado à este punto en que les ha de ser infundida el alma, y veremos que de día y de noche ha de estar Dios criando almas é infundiéndolas en los cuerpezuelos, y esto sin faltar un solo punto del tiempo en que llegan á esta disposicion. Y esto no sólo hace en este siglo y edad presente, sino desde que crió el mundo hasta hoy. Y acaecerá estar en el mismo punto muchos de estos cuerpezuelos organizados, unos en Oriente v otros en Occidente, esto es, en distantísimos lugares, y acude Dios sin faltar un punto, y sin hacer falta en una parte por acudir à otra. Y esto hace, no por virtud de las influencias del cielo, ni por ministerio de ángeles, sino por sí solo. Y ni por esta tan continua y puntual ocupacion pierde aquella beatisima paz y felicidad en que vive, ni le pone esto en cuidado y solicitud de acudir á tantas partes. Pues pregunto ahora: ¿cuál es la sabiduría de tal Señor, que conoce la disposicion en que están todos los niños del mundo en los vientres de sus madres, para acudir al punto que están organizados para infundirles las almas, pues las mismas madres no lo saben? Y ¿cuál es la asistencia universal, sin jamas faltar al plazo señalado? Y ¿cuál el poder del Señor que cria de nada una sustancia tan espiritual v tan hermosa, en la cual resplandece la imágen de Dios? Cosa es esta que vence toda nuestra admiracion y entendimiento, y nos declara cuánto diste aquella beatísima sustancia de todo el poder y saber humano.

Con esta maravilla quiero juntar otra muy semejante, aunque en más excelente materia: que es la consagracion del cuerpo y sangre de nuestro Redentor. Porque tenemos por artículo de fe que en acabando de pronunciar el sacerdote las palabras de la consagracion, en el punto que acaba la postrera de estas palabras que son la forma de este divinísimo sacramento, asiste allí la presencia y om-

nipotencia divina para obrar, como santo Tomás dice (1), el mayor de todos sus milagros, mudando la sustancia del pan en su sacratísimo cuerpo, con el cual está juntamente su alma santísima con toda la Divinidad: v esto, que es otra maravilla, no sólo está en toda la hostia consagrada, sino tambien en cualquier partícula de ella. Por lo cual muchas veces, cuando faltan formas, comulgamos con una partícula de estas. Pues considere ahora el discreto lector cuántas misas se dirán cada día en todas las iglesias de la cristiandad, unas en las partes de Oriente y otras de Occidente, y otras en otros lugares, y cuán grande sea la sabiduría de este gran Dios que sabe todos los puntos en que se acaba la postrera palabra de la consagracion en todas las partes del mundo, sin faltar un solo momento: v cuál sea el poder de quien súbitamente muda una sustancia en otra. Cosa es esta que suspende y sobrepuja todo entendimiento: puesto caso que no es pequeño argumento para la fe de este misterio, lo que la verdadera filosofía ha de confesar de la creacion de las almas, de que poco há hablamos. Porque quien puede acudir tan puntualmente, como dijimos, á criar tantas almas é infundirlas en los cuerpecitos, en el punto que se acaban de organizar, puede tambien acudir á esta transformacion (2) del pan material en su sacratísimo cuerpo. Mas sin estos ejemplos basta la fe sola, como canta la Iglesia, para confirmar nuestro corazon en la creencia de este misterio, protestando que es tan grande y tan incomprensible el poder de aquel altísimo Dios, que puede hacer infinitas cosas que nosotros no podemos entender, como lo testifica el santo Job (3). Pues ¿qué resta aquí

<sup>(1)</sup> Opusc. LVIII, cap. 11.

<sup>(2)</sup> D. Thom. in Hymno Corporis Christi, Opusc. LVII.

<sup>(3)</sup> Job, 1x, 10.

sino reverenciar y adorar aquella inmensa Majestad, y por la grandeza de este poder conocer la alteza del sér de donde nace este poder, y confesar que como desfallece nuestro entendimiento en el conocimiento del poder, así, y mucho más, desfallece en el conocimiento del sér?

# § IX.

Elévanse estas consideraciones por la conservacion de las criaturas.

Mas quiero dar fin á esta materia, proponiendo otra singular maravilla de nuestro Criador, que es la asistencia general á todas las cosas criadas. Para lo cual se ha de presuponer que hay dos maneras de causas eficientes: unas que sirven para sólo hacer la obra, y no pasan adelante despues de hecha, como el maestro que hace la casa ó el pintor que pinta la figura; y otras que no sólo hacen las cosas, mas tambien despues de hechas las conservan el sér que les dieron, como lo hace el sol, el cual produce de sí los rayos de la luz, y él mismo los está conservando en aquella claridad que les dió, de tal manera que si él faltase ó cesase de producirlos en ese punto dejaría de ser. Pues de esta segunda manera confiesa la fe católica que aquel soberano Señor es causa de todas las cosas criadas; porque él por sola su bondad y voluntad les dió el sér que tienen, y él mismo las está conservando en ese mismo sér que les dió. Y esto con tan grande dependencia, que si un punto cesase de este oficio, todas ellas se volverían en aquella nada de que fueron hechas. De modo que así como parando las pesas de un reloj, todas las ruedas de él pararían, y cesaría todo aquel movimiento y concierto de dar sus horas, así pararía toda esta máquina del mundo y se aniquilaría, si aquel soberano Senor, que sostiene todas las cosas con la palabra de su virtud, cesase de conservarlas.

Para lo cual es necesario que él esté dentro de todas ellas, conservándolas en su sér, no sólo por su presencia y potencia, sino por su misma esencia. Para cuyo entendimiento se ha de notar que todas las otras causas producen sus efectos mediante la virtud que tienen: como el fuego calienta, mediante el calor que de él procede, y las estrellas y planetas, mediante sus influencias (1); mas en Dios no hay esta distincion de esencia y de virtud, porque en aquella altísima y simplicísima naturaleza no puede caber algun accidente, porque todo lo que hay en Dios es Dios, sin mezcla ni composicion de otra cosa. Y por tanto, donde quiera que hay algo de Dios, está todo él. Pues tampoco esta suma simplicidad no sufre division, para que pueda estar parte de él en un lugar y parte en otro (2). Y porque la causa y el efecto han de estar juntos, y tocarse uno á otro, y el sér es el más universal y más intimo efecto de todas las cosas, pues ninguna hay que carezca de él: síguese que Dios está en lo más íntimo de todas ellas, tocando el sér que tienen y conservándolo. Por lo cual el mismo Señor dice que él hinche los cielos y la tierra (3). Esta es una maravilla y excelencia de aquella altísima sustancia, que con ser simplicísima está toda en todo el mundo, y toda en cualquier parte de él, pues ninguna cosa criada hay que tenga sér por sí misma, sino sólo él, que de nadie depende.

Mas pasa aún el negocio adelante. Porque no sólo es causa conservadora del sér de las criaturas, sino tambien de todos los pasos y movimientos naturales que hay en

<sup>(1)</sup> D. Thom. 1. p. q. 3, art. 4 et. 6.

<sup>(2)</sup> Ibid. 1. p. q. 8, art. 1 incorp.

<sup>(3)</sup> Jerem., xxIII, 24.

ellas. De modo que ninguno puede mover el pié, ni la mano, ni abrir la boca, ni cerrar los ojos, sino por virtud de él. Y así él es más causa de todos estos movimientos, que el mismo hombre que los hace. Avicena dijo que Dios no hacía más que asistir al órden y movimiento de los cielos, y por este medio gobernaba las cosas de este mundo inferior. Mas la filosofía cristiana pasa adelante confesando que la primera causa, que es Dios, concurre con todas las otras cosas inferiores, así universales como particulares, las cuales todas son instrumentos de la primera causa; y así todos sus efectos se atribuyen más á la causa principal que los hace que á los instrumentos con que los hace, pues más propiamente se dice que el pintor pinta la imágen, que el pincel con que la pinta.

Pues segun esto, ¿cuál podremos pensar que es aquel sér, que no sólo hinche cielo y tierra, como ya dijimos, sino tambien concurre como causa principal con todos los pasos y movimientos naturales de todas las criaturas del cielo y de la tierra; y ni esto es para disminuir un punto de su felicidad y bienaventuranza, con el cuidado y providencia de acudir á tanta infinidad de cosas? Pues quien estas maravillas considera, ¿cómo no verá con cuánta razon dijo aquel Ángel por qué preguntas por mi nombre, que es admirable?

Pues de la consideracion de todas estas grandezas que aquí hemos declarado, se sigue en el alma un grande pasmo y admiracion de aquel sér divino, conociendo que es inmenso, infinito, incomprensible é inefable, y que no sólo cuanto se puede decir, sino cuanto se puede concebir y entender de sus grandezas, es casi nada en comparacion de lo que queda por conocer. Porque lo que la criatura, aunque sea angélica, puede conocer es finito, así como ella es finita; mas la grandeza de él es infinita. Y

así ninguna proporcion hay entre lo que se entiende y lo que queda por entender. Por esto dijo David (1) que cercó Dios de tinieblas el tabernáculo de su morada, para significar que ningun entendimiento criado puede llegar á comprender la alteza de su divina esencia. Y esto nos representa decir el mismo Profeta de él que sube sobre los querubines, y que vuela sobre las alas de los vientos para dar á entender que áun aquellos soberanos espíritus, en quien están depositados los tesoros de la sabiduría divina, quedan bajos en este conocimiento, y que pierden de vista al que vuela sobre las plumas de los vientos. Y esto mismo nos figuran aquellos dos serafines que vió Isaías (2) á los dos lados de Dios, los cuales con sus alas cubrían los piés y la cara de él, para representar esta misma incomprensibilidad de Dios, al cual ven de tal manera, que no llegan de cabo á cabo, ni comprenden cuanto hay en él.

Lo que hasta aquí se ha dicho nos abre camino para la teología negativa, de que san Dionisio es gran maestro (3). Para lo cual es de saber, que en esta vida tenemos dos maneras de conocimiento de Dios, uno que llaman afirmativo y otro negativo. El afirmativo es cuando rastreando por las perfecciones y hermosura que vemos en el cielo, sol, luna, y estrellas y en todas las otras criaturas, nos levantamos á conocer cuánto más perfecto y hermoso será el Criador que las formó, en quien están todas ellas juntas, con infinita eminencia y ventaja. Este llamamos conocimiento afirmativo, porque afirma y confiesa que están todas estas perfecciones en Dios. Mas negativo es el que presuponiendo cuán bajos y limitados son todos nuestros conceptos, niegan todas estas perfecciones

<sup>(1)</sup> Psal., xvII, 11 y 12.

<sup>(2)</sup> Isai., vi, 2.

<sup>(3)</sup> De Divin. Nomin. cap. 1 et 2.

de Dios de la manera que nosotros las concebimos y se las atribuimos, diciendo que no es Dios de esa manera grande, ni hermoso, ni sabio, ni poderoso, etc., como nuestros entendimientos lo conciben, porque él es de otra muy diferente manera grande, hermoso, sabio y poderoso, que todos los entendimientos criados no pueden alcanzar. Y de esta manera negando estas perfecciones que nosotros concebimos de Dios, le alabamos y glorificamos más, confesando que su grandeza es infinita, inmensa, incomprensible é inefable.

#### S X.

Contempla la desproporcion de todo conocimiento criado con alguna perfeccion del Sér infinito.

Y para formar en nuestras almas algun concepto, aunque confuso, de aquella altísima sustancia, hemos de tomar por fundamento una comun sentencia del mismo san Dionisio, el cual dice que en cada una de las criaturas hav tres cosas, que son sér, poder y obrar. Las cuales son tan consecuentes entre si, que por las unas conocemos las otras. Porque por las obras conocemos la grandeza del poder, y por ésta la del sér de donde proceden. Pues estas mismas tres cosas, que son sér, poder y obrar, consideramos en Dios nuestro Señor, aunque en él todas sean una misma cosa. Pues de sus obras hemos hasta aquí tratado, y por la grandeza del poder de do manaron, y por la grandeza de este poder conocemos la del sér, puesto caso que no iguala lo uno con lo otro, porque á mucho más se extiende aquel sér de lo que declara el poder. Porque con la facilidad que crió este mundo, podría criar con una sola palabra otros mil mundos tan grandes y mayores que este, como adelante declararemos. Pues tanteemos ahora cuál será aquel sér en quien cabe este tan admirable y espantoso poder. ¿Qué comparacion hay de todo otro poder criado, pues ninguno es poderoso para criar una hormiga?

Entendida, pues, la infinita distancia y diferencia que hay del poder del Criador á todo otro poder criado, entenderemos la que hay del sér criado al sér del Criador. Y conforme à esto decimos, que aquella altísima sustancia dista infinitamente de toda otra sustancia: la cual tiene otra manera de sér, y poder, y de grandeza, y de sabiduría, y de hermosura, y de otras infinitas perfecciones, que ningun entendimiento criado puede comprender. Y por esto, para conocer algo de él, hemos de dejar debajo de nuestros piés todas las criaturas del cielo y de la tierra, y pasar de vuelo sobre todo lo que se puede sentir, é imaginar, y entender, para llegar en alguna manera á aquella sustancia que sobrepuja todos los sentidos y entendimientos, y se diferencia y aventaja infinitamente de todo loor, la cual ni tiene figura, ni cantidad, ni cualidad, ni otro algun accidente, ni admite composicion, ni mudanza, ni siente por algun sentido corporal, ni por alguno de ellos puede ser sentida, ni tiene necesidad de luz, ni está sujeta á alguna division ó diminucion, ni es alma, ni potencia del alma, ni cuerpo, ni forma de cuerpo, ni puede dejar de ser, ni ser más de lo que es, porque en él está todo el sér, ni es razon, ni inteligencia de la manera que nosotros podemos entender, aunque es otra manera de razon, y de inteligencia, y de vida; ni es grande, ni bueno, ni sabio, ni poderoso, ni hermoso de la manera que nosotros imaginamos, porque él es de otra muy diferente manera grande, y bueno, y poderoso, y hermoso, y sabio.

Por lo cual no sólo san Dionisio, sino tambien Platon,

que fué antes de él, aunque filósofo gentil, cuando trata de las perfecciones divinas, usa de estos términos: Sobre bueno, sobre poderoso, sobre hermoso, sobre sabio, dando á entender por esta manera de hablar la supereminencia v ventaja de las perfecciones divinas á todo lo que nuestros entendimientos pueden alcanzar, porque él es una sustancia sobre toda sustancia, y una vida sobre toda vida, v una luz sobre toda luz, que no ven nuestros ojos, v una hermosura sobre toda hermosura, que no alcanzan nuestros entendimientos, y una suavidad, que sobrepuja toda suavidad, que no alcanzan nuestros sentidos, y no solamente los nuestros, sino tambien los de todos los ángeles, querubines y serafines. De manera que las perfecciones que todos los entendimientos criados alcanzan del Criador, le vienen tan cortas, que con más verdad se las negaremos, que se las atribuiremos. La cual teología nos declaró el Eclesiástico por estas palabras (1): Glorificad á Dios cuanto os sea posible, porque él es mayor que todo lo que de él podéis decir, y los que bendecis al Señor, ensalzadlo cuanto pudiereis, porque él sobrepuja toda la alabanza. ¿ Quién lo vió para que pueda contar sus grandezas? Y ¿quién lo podrá ensalzar cuanto él merece? Muchas otras cosas hay que están ocultas á nuestros entendimientos, porque pocas son las obras suyas que hemos visto.

Pues considerando esto el alma religiosa, y viendo que ningun título, ni nombre, ni atributo, ni alabanza llega á explicar lo que Dios merece, y todas las perfecciones y alabanzas de hombres y ángeles quedan infinitamente bajas para explicar lo que él es, desiste ya de estos nombres, y entiende que le queda un inmenso piélago y abismo de grandezas incomprensibles en que entrar, y así se quedan en un santo silencio y espanto de tamaña

<sup>(1)</sup> Eccli., xLIII, 30-36.

grandeza; y con esto no entendiendo, entiende, y no conociendo, conoce, porque conoce ser este Señor incomprensible é inefable. Y con esto le alaba más que con todos los nombres y excelencias que le puede atribuir. Lo cual significó el Profeta real, cuando, segun la traslacion de san Jerónimo, dijo (1): À tí, Dios, calla la alabanza en Sion. Dándose á entender que la más perfecta alabanza de Dios es este santo silencio y espanto que decimos: con el cual queda el alma religiosa como absorta y pasmada con una grande admiracion de tan incomprensible Majestad.

Esta es la teología que tantas veces repite san Dionisio. Y así en un lugar dice (2): La oscuridad y tinieblas en que se dice morar Dios en una luz inaccesible: la cual, como el Apóstol dice (3): ningun hombre vió ni puede ver. Y por el mismo caso que ni ve, ni conoce, se junta más familiarmente á aquel Señor, que sobrepuja todo conocimiento. Y en otro lugar dice él, que en esta santa ignorancia está el verdadero conocimiento de aquel Señor que está sobre todo entendimiento y toda sustancia, por donde concluye la materia este sumo teólogo diciendo, que veneremos este gran secreto de la soberana Deidad, el cual trasciende todos los entendimientos con una sagrada reverencia de nuestra alma y con un casto silencio. Y casto silencio llama el que despide de sí toda curiosidad de entendimiento, y queda en un pasmo y admiracion de tan grande Majestad, que le ata la lengua y el entendimiento v lo deja como sumido en el piélago y abismo de esta grandeza, donde no se halla suelo; y entónces canta con el Profeta: A tí calla la alabanza, Dios, en Sion.

Todo lo que hasta aquí se ha dicho sirve para que en

<sup>(1)</sup> Psalm., LXIV, 1.

<sup>(2)</sup> De Mystic. Theol. cap. 1 et deinceps.

<sup>(3)</sup> I Tim., vi, 16.

alguna manera, segun nuestra rudeza, entendamos alguna pequeña parte de la inmensidad y grandeza de nuestro soberano Dios y Señor: la cual de tal manera conocen aquellos espíritus seráficos que asisten ante su Majestad, que están como postrados y sumidos delante de ella, teniéndose por unos viles gusanillos en presencia de tanta grandeza; y así adoran, y reverencian y tiemblan delante de ella. Y por esto se dice en el libro del santo Job (1), que las columnas del cielo, que son aquellos espíritus soberanos que gobiernan el mundo, tiemblan en la presencia de tan grande Majestad. Aunque ese temblor, ni es penoso, ni servil; sino filial y reverencial. Porque conociendo la inmensidad de aquella grandeza, entienden que así como á la grandeza de la bondad se debe sumo amor, así á la alteza de la Majestad suma reverencia temor.

Mas vengamos á considerar en nuestro Dios, no sólo su grandeza, de que aquí hemos tratado, sino su magnificencia y largueza, y la dependencia que tenemos de él, pues, como está dicho, en él vivimos (2) y nos movemos, y somos y que nuestra vida está colgada como de un hilico de sola su voluntad. Lo cual significó él por Isaías, cuando dijo (3), que él era el que daba virtud para respirar á los hombres que moran en la tierra, significando por esto que él es el que nos está siempre sosteniendo y conservando, que es como estar siempre criándonos, haciendo siempre lo que una vez hizo, y proveyéndonos para esta conservacion de todos los regalos y beneficios de su providencia; y hasta los mismos ángeles (4) que ven su hermosura, no quiso que estuviesen exentos de nuestra yuarda. Finalmente, todo

<sup>(1)</sup> Job, xxv1, 2.

<sup>(2)</sup> Actor., xvII, 28.

<sup>(3)</sup> Isai., xL, 5.

<sup>(4)</sup> Psalm., xc, 2.

cuanto somos y poseemos y esperamos, á él lo debemos, de tal manera, que si él no nos mantuviese, moriríamos de hambre; si no nos vistiese, pereceríamos de frío; si no nos defendiese, seríamos muertos á manos de nuestros enemigos; si no nos gobernase, unos á otros nos comeríamos vivos, si no nos alumbrase, á cada paso caeríamos por las tinieblas de nuestra ignorancia; si no nos consolase, luégo seríamos con angustias y tristezas consumidos.

## S XI.

## Conclusion de todo lo dicho.

Comencemos, pues, ahora á filosofar sobre esta doctrina. Siendo tan soberanas y tan incomprensibles las grandezas de nuestro Señor Dios, como hemos visto, y siendo tantos y tales sus beneficios, y tanta la dependencia que nuestro sér y vida tiene de él, síguese que ninguna cosa se puede imaginar más obligatoria, más justa, más debida, más necesaria, más importante, más honesta y más excelente, que servir, honrar, amar, reverenciar, alabar y adorar á este Señor. Y esta obligacion es tan grande, que todas las que tenemos á los padres, amigos y bienhechores, ó á los reyes y príncipes de la tierra, ó á cualquier otra excelente persona, ayuntadas en uno, no se llaman obligaciones comparadas con ésta: así como todas las excelencias y perfecciones de ellas comparadas con las divinas, no se llaman perfecciones. Esto se sigue de lo dicho.

Y síguese tambien, que así como aquel soberano Padre está siempre conservándonos y sustentándonos sin cesar un punto de este oficio, así era justo que estuviese siempre la criatura ocupada en sus alabanzas y servicio. Y así como cumplir con esta obligacion es la cosa más debida y

más justa de cuantas hay en el mundo, así no cumplir con ella es la más injusta y la peor del mundo. De donde nace que cualquier ofensa hecha contra aquella soberana Majestad es de gravedad infinita. Y está clara la razon. Porque notoria cosa es que cuanto una persona es más alta, tanto es más grave la injuria hecha contra ella: de tal modo, que cuantos son los grados de la dignidad de la persona ofendida, tautos son los de la ofensa cometida contra ella. De donde se infiere que pues la Majestad de Dios es infinita, tambien lo sea la gravedad de la culpa cometida contra ella. Y verdaderamente así lo es, y como á tal le corresponde en la otra vida pena infinita, así porque priva al hombre de un bien infinito, que es Dios, como porque ha de durar por espacio infinito, que es para siempre miéntras Dios fuere Dios.

Pues siendo esto así, ¿qué lágrimas, qué sentimiento, qué palabras bastarán para explicar tan grande mal, como es ver la facilidad de los que todo esto creen y confiesan, en ofender este tan grande Señor, y provocar à ira los ojos de su Majestad? ¿qué ceguedad es ésta? ¿qué pasmo? ¿qué embaimiento, con que el demonio ha trastornado los corazones de los hombres, para que no conozcan este tan grande mal? ¿cómo se olvidan de aquel que los trae siempre en sus brazos, cuyo es el aire con que respiran, cuva es la tierra que los sustenta, y el mar que los mantiene, y el sol que los alumbra, y los otros elementos que los sirven, y los ángeles que los guardan? ¿cómo osan ofender aquella inmensa é infinita Majestad, cuva ofensa es de tanta gravedad cuánta es la grandeza de su sér? ¿cómo están casi siempre ofendiendo á quien siempre los está sustentando y gobernando? ¿cómo osan ofender á un Señor á quien adoran los principados, y de quien temen las potestades, y tiemblan las columnas del cielo? ¿cómo

se atreven á ofender á quien despues de muerto el cuerpo (1) puede echar el alma en los insiernos? Este es aquel espanto, por do comenzó Isaías su profecía diciendo (2): Oye, cielo, y oye tú tambien, tierra, porque Dios ha hablado. Hijos, dice él, he criado y ensalzado y ellos me han menospreciado. Conoció el buey á su poseedor, y el asno al pesebre de su señor, mas Israel no me ha conocido, ni mi pueblo ha entendido. ¡ Ay de la gente pecadora, y del pueblo cargado de maldades, simiente mala é hijos perversos! Desampararon al Señor, blasfemaron del Santo, enajenáronse de él y volvieron atras. Este olvido y menosprecio de Dios hubo en aquel pueblo, y este vemos en millares de cristianos en este tiempo. Y por esto no me maravillo que nos azote aquel justo Juez con tantas maneras de calamidades, con tantas hambres, y pestilencias, y mortandades, y guerras, y levantamientos de gentes, y lo que peor es, con tanta infinidad de herejías con que esté amancillada tan gran parte de la cristiandad, y sobre todo esto, con haber permitido el que tantos reinos y naciones de cristianos, donde un tiempo tanto floreció la fe y culto de Dios, estén ahora ocupadas, y avasalladas, y tiranizadas de cruelísimos infieles. Porque, como Dios sea justo, así como en todas partes crecen los pecados, así al mismo paso se multiplican los azotes. Entre los cuales el mayor es no conocer por los azotes la ira del que nos azota, ni entender que esto viene por pecados, ni haber por eso más enmienda de ellos. Esto declara que hay espíritus malos, enemigos del género humano, engañadores y trastornadores de los corazones. Y esto tambien nos es indicio de la ira divina: la cual por sus secretos juicios permite este tan extraño pasmo y ceguedad en los hombres, para

<sup>(1)</sup> Matth., x, 28.

<sup>(2)</sup> Isai., 1, 2-4.

que teniendo ojos no vean, y oídos no oigan, y corazon no entiendan (1), y teniendo fe y juicio no se aprovechen de lo uno ni de lo otro; y viendo cada día morir los hombres, no se acuerden que son mortales, y siendo tan agudos para los negocios del mundo, y tan sensibles para sus agravios, sean tan insensibles para las llagas mortales de sus almas.

Pues así como por lo dicho entendemos cuán grande mal sea ofender à aquella soberana Majestad, así tambien entendemos cuán necesaria sea la verdadera Religion; la cual, aborrecidos y abominados todos los pecados, se emplea en servir y honrar al mismo Dios. Porque, segun reglas de filosofía, cuanto una cosa es más mala, tanto su contraria es más buena; y pues tan grande mal es ofender à Dios, por aquí se entenderà cuan grande bien sea honrarle y servirle, que es oficio propio de la verdadera Religion. A la cual nos incitan, no sólo las leves divinas v humanas, más tambien la misma naturaleza, como nos lo muestran todas las naciones del mundo, entre las cuales ninguna hay tan bárbara, ni tan fiera, que no tenga algun conocimiento de Dios, y no le ofrezca alguna manera de culto y reverencia, aunque no sepa cuál sea el verdadero Dios. De lo cual se infiere que necesariamente ha de haber en el mundo alguna verdadera Religion, con que el verdadero Dios sea debida y santamente honrado y venerado. Porque de otra manera vana sería esta inclinacion natural si faltase esta Religion. Esta es, pues, la suma y conclusion de la primera parte de este libro, á la cual se ordena todo cuanto en él se escribe.

Porque por eso hemos tratado en él tan á la larga de las grandezas y perfecciones de Dios, y de la muchedumbre de sus beneficios, segun que resplandecen en todas

<sup>(1)</sup> Psalm., cxiii, 5 y 6.

las criaturas, para que claramente se vea la obligacion que tenemos á venerar y reverenciar esta tan grande Majestad y bondad, que es oficio propio de la Religion.

Resta ahora inquirir cuál sea la verdadera Religion y culto con que él haya de ser honrado. Porque se han visto en el mundo muchas maneras de ceremonias con que los hombres ciegos han pretendido honrar á los que tenían por dioses. De las cuales unas eran supersticiosas, otras vanas, que ninguna virtud tenían, otras sangrientas, en que sacrificaban hombres, otras torpes y deshonestas, en que prostituían las virgenes por honra de la diosa Vénus, otras desvergonzadísimas, como las que hacían á la diosa Flora y al dios Priapo, de que se hace mencion en la santa Escritura (1), y otras desvariadas y locas, como las que se hacían al dios Baco, emborrachándose los hombres, y haciendo mil insultos y locuras. Pues ¿qué podemos decir de todas estas maneras de religiones, sino que eran tales cuales los dioses que por ellas eran venerados, que eran los demonios. Y de tales dioses, ¿qué otras religiones se podían esperar?

Y que estas religiones sean falsas é indignas de Dios, muéstrase claramente por esta razon. Porque la verdadera Religion ha de ser con obras que agraden y honren á Dios, y ninguna cosa de cuantas hay en el mundo le agrada, sino sentir altamente de sus grandezas y perfecciones, é imitarle en la santidad y pureza de vida; porque esta hace al hombre semejante á Dios, que es la misma santidad y pureza. Y pues la semejanza es causa de amor, siguese que los que esta santidad y pureza de vida tuvieren serán los que más le agradarán y honrarán. De donde tambien se infiere que sola la Religion cristiana es la verdadera; pues ella es la que más altamente siente de las

<sup>(1)</sup> III Reg., xv, 12 y 13.

grandezas de Dios y de sus divinas perfecciones, y la que mayor santidad y pureza de vida profesa y enseña. Y demas de esto mostraremos aquí que todas las condiciones que ha de tener la verdadera Religion en sola ella se hallan con tanta perfeccion que no se puede imaginar otra mayor. Lo cual declararemos manifiestamente en la segunda parte que se sigue. Y en esto se verá cómo esta primera parte se ordena á la segunda. Mas porque en esta segunda parte se trata de las excelencias de la fe y Religion cristiana, ántes que tratemos de ellas será necesario declarar qué cosa es fe, y de dos maneras que hay de fe.

FIN DEL TOMO PRIMERO.

## ÍNDICE

DE LAS MATERIAS CONTENIDAS EN ESTE TOMO PRIMERO.

|                                                                                                                  | Pág.     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ARGUMENTO DE ESTA PARTE PRIMERA                                                                                  | 5        |
| CAPÍTULO PRIMERO Del fruto que se saca de la considera-                                                          |          |
| cion de las obras de naturaleza y cómo los Santos juntaron                                                       |          |
| esta consideración con la de las obras de gracia                                                                 | 9        |
| § I.—Excelencia de la ley de Cristo, y consonancia de las                                                        |          |
| obras de naturaleza y gracia                                                                                     | 15       |
| § 11 Del fin à que se deben ordenar estas especulaciones.                                                        | 18       |
| CAP. II.—Siguese una devota meditacion, en la cual se declara,                                                   |          |
| que aunque Dios sea incomprensible, todavía se conoce algo                                                       |          |
| de él por la consideracion de las obras de sus manos, que son                                                    | 00       |
| sus criaturas.                                                                                                   | 22       |
| CAP. HI.—De los fundamentos que los filósofos tuvieron para                                                      | 30       |
| alcanzar por luz natural, que hay Dios                                                                           | 90       |
| principio                                                                                                        | 32       |
| \$ II.—El movimiento de las criaturas nos conduce al conoci-                                                     | , 02     |
| miento de un primer movedor.                                                                                     | 33       |
| § III.—Al conocimiento de Dios inclina la misma luz natural.                                                     | 34       |
| § IV. — Al conocimiento del Criador nos llama la hermosura                                                       |          |
| y armonía de lo criado.                                                                                          | 36       |
| § V.—Pruébase un solo Hacedor por el orden de las criaturas                                                      |          |
| en el servicio de hombre.                                                                                        | 44       |
| § VI.—Locura de los ateistas epicúreos que atribuyeron todo                                                      |          |
| lo criado al acaso                                                                                               | 48       |
| § VII Convéncese lo mismo por la fábrica admirable del                                                           |          |
| cuerpo humano.                                                                                                   | 50       |
| § VIII.—Conclúyese la materia misma por las habilidades que                                                      | 36.0     |
| tienen las criaturas para su conservacion                                                                        | 33       |
| CAP. IV Consideracion del mundo mayor, y de sus partes                                                           | 200      |
| más principales.                                                                                                 | 59<br>64 |
| CAP. V.—Del sol, de sus efectos y hermosura.                                                                     | 04       |
| § I. — Providencia especial del Criador en este planeta para el órden de los tiempos, y otras excelencias suyas. | 69       |
| \$ II. — De la luna y estrellas.                                                                                 | 73       |
| CAP. VI.—De los cuatro elementos ó region elemental                                                              | 77       |
| CAP. VI.—De los cuarto elementos o region elemental                                                              | 44       |

|                                                                                                                          | PAG.    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| § único. — De cuán grande sea este beneficio del agua, y de la                                                           | -       |
| necesidad y utilidad de los vientos                                                                                      | 82      |
| CAP. VIII.—Del elemento del agua                                                                                         | 86      |
| S único De otras excelencias y propiedades del mar, que sim-                                                             | - 7 - 4 |
| bolizan los atributos de su Criador                                                                                      | 89      |
| CAP. IX.—Del cuarto elemento, que es la tierra.                                                                          | 93      |
| CAP. X.—De la fertilidad y plantas y frutos de la tierra                                                                 | 98      |
| § I.—De las yerbas, piedras y flores medicinales.                                                                        | 103     |
| § II Diversidad de árboles, diferencia y suavidad de sus fru-                                                            | 107     |
| CIII Admirable providencie para la concervacion de las fru-                                                              |         |
| § III.—Admirable providencia para la conservacion de las fru-<br>tas, y de la fertilidad de las vides.                   | 110     |
| § IV.—De la utilidad de otros árboles, y fecundidad de semillas.                                                         | 114     |
| CAP. XI.— Preámbulo para comenzar á tratar de los animales,                                                              | 00 00   |
| mayormente de los que llaman perfectos                                                                                   | -118    |
| CAP. XII.—De las propiedades comunes de los animales                                                                     | 122     |
| § I.—De la vehemente inclinacion de los animales á su conser-                                                            |         |
| vacion.                                                                                                                  | 124     |
| § II                                                                                                                     | 130     |
| § 111. — De otras propiedades de los animales que manifiestan                                                            | 4.00    |
| la divina bondad                                                                                                         | 130     |
| CAP. XIII. — De las habilidades y facultades particulares que                                                            | 133     |
| tienen todos los animales para su conservacion.                                                                          | 130     |
| CAP. XIV. — De las habilidades que los animales tienen para                                                              | 136     |
| mantenerse.  \$\section \text{IDe otras habilidades m\text{ m\text{ s particulares de animales diver-}}}\$               | 100     |
|                                                                                                                          | 139     |
| § II.—De los gatos, lobos y otros animales nocivos.                                                                      | 148     |
| & III — Prosigue la misma materia.                                                                                       | 151     |
| § III.—Prosigue la misma materia. § IV.—Lealtad admirable de los perros y confusion de la ingra-                         |         |
| titud del hombre                                                                                                         | 156     |
| CAP. XV De las habilidades que los animales tienen para                                                                  |         |
| curarse en sus enfermedades                                                                                              | 160     |
| S único Del instinto especial para prevenir los peligros algu-                                                           | - Court |
| nas aves y peces                                                                                                         | 163     |
| CAP. XVI. — De las habilidades y armas que los animales tie-                                                             | 40      |
| nen para defenderse.                                                                                                     | 167     |
| § I.—Del elefante, é industria en pelear de otros animales. § II. — De la compañía que se hacen algunas aves para su de- | 11      |
| force Esta lovanta al espíritu al conocimiento y amor del                                                                |         |
| fensa. Esto levanta el espíritu al conocimiento y amor del<br>Criador.                                                   | 173     |
| CAP. XVII.—De las habilidades y facultades que la divina Pro-                                                            |         |
| videncia dió á todos los animales para la criacion de sus hi-                                                            | 1       |
| ios                                                                                                                      | 18      |
| § 1.— Prosigue la materia con un notable ejemplo de gratitud.                                                            | 18      |
| § II Especialísima providencia del Criador, y del matrimo-                                                               | 100     |
| nio é industria de otros animales                                                                                        | 18      |
| CAP. XVIII.—Cómo resplandece más la sabiduría y providen-                                                                |         |
| cia del Criador en las cosas pequeñas que en las grandes.                                                                | 191     |
| § I.—De la hormiga.                                                                                                      | 193     |
| § I.—De la normiga.<br>§ II.—De otros animalillos más pequeños que las hormigas.<br>§ III.—De las arañas.                | 202     |
| S III.—De las aranas                                                                                                     | 206     |
| CAP. XIX. — Del fruto de las abejas, y del gusano que hace la                                                            | 208     |

|                                                                 | PAG.        |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| CAP. XX.—De la república y órden de las abejas                  | 211         |
| CAP. XXI.—De los gusanos que hilan la seda                      | 222         |
| S único.—De otros animalillos pequeños y nocivos al hombre.     | 226         |
| CAP. XXII De otras propiedades muy notables de diversos         |             |
| animales                                                        | 228         |
| § I. — Prodigiosa equivalencia del instinto natural de algunos  |             |
| animales con la razon de los hombres                            | 236         |
| \$ II.—Del payon                                                | 239         |
| CAP. XXIII.—Prólogo sobre la fábrica y partes principales del   |             |
| mundo menor, que es el hombre.                                  | 247         |
| S único Ninguna cosa de este mundo, por grande y esclare-       |             |
| cida que sea, declara los atributos dichos, como el hombre.     |             |
| Y sentencias admirables de filósofos                            | 252         |
| CAP. XXIV De la fábrica y armazon del cuerpo humano so-         |             |
| bre los huesos                                                  | 257         |
| CAP. XXV De algunos avisos generales que conviene pre-          |             |
| suponer para tratar de la primera facultad de nuestra alma,     |             |
| que pertenece à la nutricion y sustentacion del cuerpo          | 260         |
| CAP. XXVI De los miembros necesarios para la digestion y        |             |
| purificacion del manjar                                         | 266         |
| § I.—Oficio de los intestinos, y causas de los excrementos      | 271         |
| 💲 II. — Del oficio del hígado 🐪                                 | 276         |
| SIII-Del corazon                                                | 279         |
| Š IV.—De los pulmones ó livianos.                               | 280         |
| § V.—Consideracion sobre lo dicho                               | 283         |
| CAP. XXVII.—Introduccion para tratar del alma sensitiva y de    | Contract of |
| los espíritus animales.                                         | 286         |
| S único.—De la dignidad y eficacia de los espíritus, y de todas | 100         |
| las cosas espirituales                                          | 289         |
| CAP. XXVIII. — De los espíritus animales que se engendran       | 200         |
| en la cabeza.                                                   | 293         |
| CAP. XXIX. — De los sentidos interiores que están en la ca-     | 200         |
| beza                                                            | 296         |
| CAP. XXX.—De los cinco sentidos exteriores, y primero de los    | 300         |
| CAP. XXXI.—Lo que dice Tulio de los sentidos exteriores de      | 300         |
| nuestro cuerpo.                                                 | 307         |
| CAP. XXXII.—De la conveniencia de las otras partes exterio-     | 001         |
| res de nuestro cuerpo                                           | 311         |
| CAP. XXXIII. — De la parte afectiva del alma sensitiva: que     | ~           |
| es de las pasiones y afectos que están en nuestro corazon.      | 314         |
| I.—De cómo estos afectos bien gobernados sirven para conse-     |             |
| guir las virtudes y huir los vicios                             | 317         |
| § II Orden de esta espiritual monarquía, y guerra de nues-      |             |
| tro adversario en esta parte concupiscible                      | 320         |
| CAP. XXXIV.—Del alma intelectiva y de sus oficios               | 323         |
| CAP. XXXVPor cuantas razones se dice ser el hombre he-          |             |
| cho á imágen y semejanza de Dios                                | 326         |
| § 1.—Por algunas singulares propiedades de Dios se ve la seme-  |             |
| janza que tiene con él nuestra alma                             | 331         |
| § II. — Distincion de imágen y semejanza en la formacion del    |             |
| hombre                                                          | 334         |
| CAP. XXXVI.—De la providencia especial que Nuestro Señor        |             |
| tiene de las cosas humanas                                      | 335         |

- . & I.—De cómo todas las cosas de este mundo fueron fabricadas para el hombre.
  - S II. Véase esta Providencia divina , por algunos exquisitos y horribles castigos, en algunos pecadores.
- CAP. XXXVII.—De la immensidad y grandeza de las perfecciones divinas por el testimonio de las santas Escrituras. . .
- § 1. Prosiguen los amigos del santo Job las consideraciones pasadas y testimonios insignes de Profetas. . . .
- S II. Que trata especialmente de la divina sabiduría, con algunos lugares de la Escritura sagrada, .
- CAP. XXXVIII.—De la inmensidad y grandeza de las perfecciones de nuestro Señor Dios, según se colige por la grandeza \$ 1.—De la obra y creacion del primer dia.

  - S III.-Produccion de árboles é yerbas; obra del tercer día.
  - IV.-Cuarto día: grandeza, ligereza y hermosura del sol.
- V.-Produccion de aves y peces: obra del quinto día.
- VI. Admírase esta misma omnipotencia y sabiduria por la resurreccion universal que nos propone la fe. . .
- S VII.-Confirmase toda esta dorvina con la prodigiosa virtud que en las semillas puso el Criador.
- S VIII .- Adórase esta misma omnipotencia en la creacion del alma y consagracion del cuerpo de Cristo.
- S IX. Elévanse estas consideraciones por la conservacion de las criaturas.
- X. Contempla la desproporcion de todo conocimiento criado con alguna perfeccion del Sér infinito. .
- S XI.—Conclusion de todo lo dicho.

SAN ALEXANDS AND THE PROPERTY OF THE PARTY O WALLEY TO BE STORY THE RESERVE THE PARTY AND THE

ome was a Light College to the College of the Colle

The state of the s

entering the city of the conditions of the conditions

The state of the s

