

# REGISTRO.

\*. ABCDEFGHIKLMN.

Tutti sono Quaderni, eccetto N., ch'è quinterno.



IN VINEGIA APPRESSO GABRIEL,
GIQLITO DE FERRARI.

# REGISTRO.

\*. ABCDEFGHIKLMN,

Tutti sono Quaderni, eccetto N. s. s. N. s. ch'è quinterno.



IN VINECIA APPRESSO GABRIEL SIN VINECIA APPRESSO GABRIEL



# DEVOTISSIME MEDITATIONI

PER I GIORNI DELLA SETTIMANA tanto per la Mattina, come per la Sera.

DEL R. PADRE F. LVIGIDI GRANATA,
DELL'ORDINE DI SAN DOMENICO:

Nellequali si contemplano i principali misteri della salute nostra.

TRADOTTE DI SPAGNVOLO IN ITALIANO, da M. PIETRO LAVRO Modonese, A' cui nuouamente, oltre la diligente correttione, sono aggiunte l'autorità Latine della sacra SCRITTVRA.

Con due Tauole, una de' Capitoli, & l'altra delle cose piu notabili.

Questo è il quarto Fiore della nostra Ghirlanda spirituale.

CON PRIVILEGIO.



APPRESSO GABRIEL GIOLITO DE FERRARI. M D LXXVII. AKAMENTHE A CO

: 2014. and masslinates

. A. T. A. H. A. H. L.

CMA LATIT Cara Contain

. Nichtstein ein

PERL

William .

TRADUCT

Jid

Depring A



# AC REVERENDISSIMO MONSIG. PAOLO MARIO VESCOVO DI CAGLI, SIG. MIO OSSERVANDISSIMO.





On E' DVBBIO ALCVNO, Reuerendissimo Signor mio, che si come la luce del Sole scac cia da se le altrui tenebre, & col suo splendore rende illustri, & chiare tutte le cose, che gli sono d'intorno, così etiandio si

uede, che la uirtù di un'huomo solo è di tanta sorza, che non solamente illustra se medesimo, ma anche tutti i suoi discendenti, unitamente con la Patria. Di quì nasce; che molti Oratori, Poeti, & diuersi altri huomini di alto ualore, si legge, per la propria uirtù hauer donato il pregio dell'immortalità à lor medesimi, alla samiglia, & alla lor Patria, le quali

di basse, & uili sono poi diuenute alte, & pregiate, merce della lor uirtu, senza la cui luce sarebbono sor se rimaste sepolte sempre nelle lor tenebre: E perche, quanto piu alcuno si auuicina alla famiglia, ò ue ro alla patria di quello, nel quale risplende l'Acci. uirtu, piu diuiene partecipe della gloria, & del ualor suo, & per conseguente è anche piu obligato ad amarlo, & riuerirlo di qual si uoglia altro. Mosso da questa cagione, Reuerendissimo Signot mio, sendo io discendente dalla medesima linea materna del la nobilissima famiglia d'Angeli, dalla quale ha pa rimente origine Vostra Signoria Reuerendissima,mi è parso, connumerando me tra quelli, che per ciò piu gli deuono, esser astretto da un particolar obligo, à douergli mostrar alcun segno della riuerenza, & deuotione, ch'io gli deuo; per il nuouo splendore della dignità sua, cresciuto alla nobiltà della nostra fami glia; onde imitando alcuni huomini non inurbani, che con un picciolo segno d'un semplice fiore, fanno ad altrui palese l'affettione del grato, & ricordeuole animo loro, ho uoluto dedicargli il presente Trattato delle Deuote, & Pie Meditationi del Reuerendo Padre, Fra Lvigi di GRANATA, nel quale mi scuserà, s'io lascierò quel, che a' nostri tempi si suole communemente servare, cioè, con questa occasione, che hora mi si appresenta, raccontare per quanti, & quali meriti ella al presente risplenda di si sublime dignità; percioche sarebbe impresa, che dopo

doppò la difficultà, richiederebbe lungo spatio di tempo, oltre che le honorare qualità sue non ricercano piu testimonio di scritture, quando che elle per se stesse siano à bastanza manifeste ad ogniuno, e progiormente all'Eccellentissimo Signor Duca suo Signore, il quale satto pre sago dell'infinito ualor di Vostra Signoria Reuerendissima; non più tosto, che nella florida Città di Bologna ascese al degnissimo grado del Dottorato, cominciò à far saggio di lei, ado prandola primieramente in alcuni importantissimi negotij nella camera Regia di Napoli, doue rimasto del tutto intieramente satisfatto, tosto che Vostra Signoria Reuerendiss. con la sua matura speditione sece ritorno, su mandata da sua Eccellenza all'Inuittissimo CARLO QVINTO, dalquale essendo ritornato, con hauer medesimamente ottenuto quanto ella desideraua, ando Nunció di sua Eccellenza alla felice memoria di Paolo Terzo, & successinamente à uarij altri Pontefici; morendo in tanto CARLO QVINTO, & douendo l'Eccellentissimo Signor Du ca trattare alcune cose di matura, & prudente consideratione col Serenissimo Re Filippo, la mandò di nuouo Imbasciatore con superbissima pompa à sua Maestà Catholica, & in tal carico (si come in ogn'altro, ) hauendo sua Eccellenza ottenuto ogni suo desiderio, considerando finalmente per la continoua. esperienza fatta di V. Signoria Reuerendis, potere sempre sperare del ualor suo ogni selice successo. ought.

iii

& riposarsi quietamente nel maturo consiglio suo, deliberando tener Vostra Signoria. Reuerendissima appresso di se; la propose all'universal gouerno del stato suo, nel quale trattando il tutto con animo giusto, & maturo giudicio, su reputata sempre di ca.: stima, & di tanto ualore, che rendeua stupore ad ogniuno, hauendo massimamente il gouerno del natiuo terreno; nel quale quantunque rare uolte si neggia che alcuno ne rapporti altro che biasimo, & odio, ella nondimeno con il prudente reggimento suo, ha non solamente suggito il biasimo, la maleuolenza, & l'inuidia altrui, che piu delle uolte sogliono sar percuotere in pericolosissimi scogli la uita humana: ma facendo l'acquisto della gratia di sua Eccellenza, si ha fatto ancho beneuoli i popoli del suo stato, il che si come sia cosa ueramente rara, & di raro ingegno, cosi etiandio sia giudicata degna di rara lode. Si aggiunge à tutto ciò l'incredibil bon tà sua, manifestatasi spesse uolte nell'hauer rinuntiato il carico della dignità Episcopale, che hora astretto dalla obedienza, & dal commandamento della Santità di Nostro Signore, è stata forzata di accettare contra ogni sua uoglia. Lasciarò anche da parte raccontar la sagacità, & l'acutezza d'ingegno del Signor Troiano, & il ualore della gloriosa memoria del Capitan Giulio suoi Germani, i quali come dui nuoui lumi accrescono di tal maniera l'antico splendore della casa de' MARII, & d'ANGELI, che **farebbe** 

farebbe difficil cosa poter aggiunger punto alla nobiltà dell'una, & l'altra famiglia, le quali cose, tutte unite insieme, la rendono non solamente meriteuole della presente dignità, ma etiandio sermamente gli promettono per lo auuenire qual si uoglia altro piu pregiato, e piu sublime grado; ma riuolgendo hora questo dir inio al satisfare in alcuna parte, quan to per obligo gli deuo, gli saccio dono del presente Volume, supplicando V.S.Reuerendiss. non si sdegni accettarlo, & insieme con esso lui tener memoria di me, con che so sine, & riuerentemente me gli offero & inchino. Di Venetia, a'XXV. di Maggio.

M D L X VIII.

Di V. S. Reuerendissuna

a povejenach kasingi d' Pouris) 1459 a' Gudici da crema nel d' d

ad Anna la feronda a Cari

ં શકેરી છે ત્રિકાણ દેશ લુક્ષે આઇક હોતા કોર્ય

tore in oursitionale arithmeter will t

jedenda del marredi.

Deuotissimo scruitore

Giouanni Giolito de' Ferrari.

e enta de l'entre de la company de la compan

e design in construction in marks &

the direct depresentation and the

111



#### NELLA PRIMA PARTE.



ELLA uirtù, & eccellenza dell'oratione cap. 1. 5 Due maniere d'ora tioni, & le medi-

tationi per li giorni della setti mana cap. 2

Di cinque parti dell'oratione.cap. 3 car.

Meditatione per il Lunedì mattina doue si cotempla il lauar de' pie di, & l'institutione del santissi mo sacramento.

Del santissimo Sacramento, & per quai cause fu instituito. Parte seconda del cap.3.

Per il giorno del Martedimattina: doue si contempla sopra l'oratio ne del Signore nell'horto, &

| suo esser preso.                | 23     |
|---------------------------------|--------|
| Meditationi sopra i passi del   | l'Euar |
| gelio.                          | 27     |
| Come fu preso il Saluatore      | parte  |
| seconda del martedì.            | 32     |
| Di quei, che spiritualmente     | legano |
| le mant à Christo. Parte        | terza  |
| del martedì.                    | 3.5    |
| Il Mercordì per la mattina:     | Doue   |
| si contempla come il Sign       | ore fu |
| appresentato innanzi a' P       |        |
| ci, & a' Giudici. la prima      |        |
| ad Anna, la seconda à Ca        |        |
| terza ad Herode: & la q         | uarta  |
| à Pilato.                       | 36.    |
| Meditatione sopra i passi dell' | Euan   |
| gelio.                          | 39     |
| Di quei trauagli,che passò il . | Salua  |
| tore in quella notte della st   |        |
| sione; Et come fu negato        | da S.  |
| Pietro. Parte seconda de        |        |
| cordì.                          | 41     |
| le hattiture chamicausta il     |        |

## TAKOLA DE. CAPITOLI.

| : saluatore ligato alla colonna.                |
|-------------------------------------------------|
| 3 Parte terza del mercore . 45                  |
| Il Giouedi per la mattina: Doue si              |
| pensa alla coronatione fatta al Si              |
| gnore con le spine: & al dir di Pi              |
| lato, Eccol huomo. & chel Sal                   |
| uatore portò la Croce in spalla.49              |
| Meditatione sopra i passi dell'Euan             |
| regelio sarrosse ira discussi org i             |
| Ecco l'huomo, parte seconda del Gio             |
| uedi. 53                                        |
| Come il Saluatore portò la Croce in             |
| spalla. Parte terza del Giouedi. 56.            |
| Per il giorno del Venerdi mattina,              |
| Doue si contempla il misterio del               |
| la Croce, & quelle sette parole,                |
| che Christo disse , stando fitto in essa Croce. |
| Meditatione sopra i passi dell'Euan             |
| gelio ? 62                                      |
| Contemplatione della Croce. Parte               |
| Seconda del Venerdì . 63.                       |
| Come il Sig. fu inchiodato su la Cro            |
| ce . Parte terza del Ven. 65                    |
| La copassione che fece il figliolo alla         |
| madre, o la madre al suo figliuo                |
| lo . Parte quarta del Ven. 66                   |
| Vn'altra meditatione . la dottrina,             |
| che s'impara al piè della Croce,                |
| per il medesimo giorno . Parte                  |
| quinta del Ven. 67                              |
| La patienza che debbiamo hauerne                |
| trauagli ad imitatione di Christo               |
| Parte sesta del Ven. 70                         |
| Il Sabbato per la mattina. Doue si              |
| contempla la lanciata, che diero                |
| al Saluatore, e come fu deposto                 |
|                                                 |

dalla Croce col pianto di Nostra Signora, & come fu spolto. 72 Meditationi sopra i passi dell'Euan gelio . . . ves rui lob 1 es Come Christo fuleunto dalla Croce, & il pianto della beata Vergine Parte seconda del Sabbato: 7; Si dichiara per qual vausa la S.Ver gine, e tutti i giusti sono afflitti in questa uita co diuerse tribulatio ni. Parte terza del Sabbato. 77 Dominica per la mattina: doue si pé saal misterio della resurrettione con quattro passi, cioè il discender al limbo:la resurrettione del suo santo corpo, lo apparire alla sacra Vergine; & poi alla Maddalena, or a gli Apostoli. Meditat. sopra i passi del testo. 82 Della resurrettione del corpo del Sal uatore. Parte seconda della Dominica. Come il Saluatore apparue alla bea ta Vergine nostra Signora. Parte terza della Domenica. Cominciano le altre sette meditatio ni ne' medesimi giorni della settimana per la notte. Il Lunedì per la notte, doue si atten de à conoscer se medesimo : & à pensar de' peccati:e questo è il ca mino di ottener la uera bum.lta del cuore, e la penitenza: che so no le due prime parti, & fonda menti della uita Christiana: 90 Trattato primo della confideratione de' peccati : nel quale a lungo si

水

dichiara la meditatione sopradet ta: 45 million of the Della moltitudine de peccati passati Parte 2. del Lun. per la notte 95 Di quei peccati, & difetti:ne' quali l'huomo è caduto dopò che ha co nosciuto Dio. Parte terza per la notte del Lun. Della grauezza de peccati. Parte quarta del Lun. per la notte. 100 Le cause della propria conscienza, & dell'abhorrire, & sprezzare il peccato. Parte quinta del Lun. per la notte. IlMartedì per la notte doue l'anima diuota pensa alle conditioni, e mi serie della vita: accioche ella ueg ghi quanto sia uana la gloria del mondo: siche uedendo l'huomo le sue cose fondate in debole fondamento:uegghi manifestaméte quã to ei sia soggetto alle miserie, & uiltà di questo infelice stato. 105 Trattato secondo, doue si tratta del la consideration di quelle miserie che accompagnano la uita huma na. Et ui si dichiara perfettamen te la meditation sopradetta: 109 Delle miserie della uita bumana, & prima della sua breuità. Parte seconda del secondo trattato del marted). Come la nostra uita è incerta. Parte terza del secondo trattato del marted?. Quanto sia fragile la uita nostra. Par.4.del 2.tratt.del mart. 116

Quanto sia mutabile questa uita: Pa.5. del tratt. 2. del mart. 118 Quant'è inganneuole la nostra uita. Par.6. del tratt. 2. del mart. 120 Q uanto sia miserabile la uita nostra Par.7.del 2.tratt.del mart.121 Dell'ultima miseria humana, che è la morte. Parte ottaua del secon do trattato del martedi. 125 Qual frutto si caua dalle considera tioni sopradette. Parte nona del secondo trattato del mart. 126 Il Mercordi per la notte:doue si pen sa al passo della morte, che è una delle piu utili considerationi, che possi hauer un Christiano: si per ottenere la uera sapienza, come ancora per fuggir il peccato; & per cominciare per tempo ad ap parecchiarsi per l'hora della mor Trattato secondo del mercordi, nel quale si tratta la consideratione della morte : & si dichiara piu à lungo la meditat.passata. Come la morte è incerta; & quanta pena ci dà il separarci dalle cose che siamo astretti à lasciar nella morte. Parte seconda del secon do trattato del mercordi. 136 L'horror della sepoltura; & il timo re di quella sorte che ci può toccare. Parte terza del secondo trattato del mercordi. Come si conoschiuo quà giù i falli, & la cecità della uita passata:et qual sia il timore del render con

to. Parte quarta del secondo trattato del mercordi. Dell'estrema untione, & agonia del la morte. Parte quinta del secon do trattato del mercordi. La sozzura del corpo morto: del sepellirlo, & della sepoltura: & come si parte l'anima da quello. Parte sesta del secondo trattato del mercordi. Il Giouedi per la notte; doue si pensa il finale giudicio: accioche con questa consideratione si destino in noi que' due affetti tanto necessa rij al Christiano: cioè il timor di Dio,& l'aborrire il peccato. 149 Trattato secondo del giouedi per la notte. Doue si deue considerare circa il giudicio finale: Et in que sto si dichiara meglio la passata consideratione. Quanto sarà seuero il giorno del giu dicio. Parte seconda del trattato secondo del giouedi. I segni che precederanno il giudicio Parte terza del secondo trattato del Giouedi per la notte. La fine del mondo: & la resurrettio ne de' morti. Parte 4.del 2. trat tato del Giouedi per la notte. 160 La uenuta del giudice : la materia del giudicio . Quali saranno gli accusatori, & i testimonij. Parte 5. del Giouedi per la notte. 163 Il Venerdi per la notte, si pensa alle pene dell'inferno, con laqual consideratione non meno che con la

passata, si confermi l'anima tua nel timor divino: & che per con seguéte aborrisca il peccato. 169 Trattato secondo del Venerdi per la notte. Della consideratione delle pene infernali. Nelquale si di chiara piu a lungo la meditatione sopradetta. La sorte delle pene, che sono nell inferno. Parte seconda del secondo trat.del Ven. per la notte. Del tormento de' sentimenti: e di tut te le potéze interiori dell'anima. Par.3.del 2.tratt.del Ven. 176 Della pena chiamata del danno. Par te 4.del 2.tratt.del Ven. Dell'eternità di tutte queste pene so pradette. Parte 6.del 2.trattato del Ven. per la notte. Il Sabbato per la notte: Doue si pen sa alla felicità della gloria. Que sta consideratione è tanto utile, che quando haueßimo lume di ue ra fede, essa sarebbe bastante à farne dolce ogni fatica: & le ama ritudini, che sostenessimo per acquistar questo bene, se l'amore delle ricchezze fa dolce all'huomole fatiche, & itrauagli, che per quelle si sopportarono, Se l'a mor de' figliuoli fa desiderare al la donna i dolori del parto, che de ue far l'amor di quel supremo be ne; à comparatione del quale gli altri non sono beni. Trattato secondo della confideratione della gloria del Paradiso per

## TAVOLA DE CAPITOLI.

il Sabbato la notte. Nelquale si dichiara à lungo la meditatione passata. Della beltà, & eccellentia del luogo Parte 2.del trattato secondo del Sabbato per la notte. La seconda allegrezza, che riceuerà · l'anima con la compagnia de' san ti. Parte terza del secondo trat tato del Sabbato per la notte. 192 La terza allegrezza, che riceuerà l' anima con la chiara uisione di Dio. Parte quarta del 2 tratta to del sabbato per la notte. 195 La quarta allegrezza, che sentirà l' anima con la gloria del corpo. Par. 5. del Sabb. per la notte. 196 Il quinto gaudio dell'anima, ch'è del la duratione eterna. Parte 6.del secondo trattato del Sabbato per la notte. Dominica per la notte, doue si pensa a' diuini benefici, per renderne gratie al Signore: & per ac-

cendere molto piu nell'amore di quello, che t'ha fatto tanti beni. sentendo piu di cuore il dispiacere delle offese, che facesti à si benigno benefattore. Trattato secodo della Dominica per la notte, della consideratione de benefici divini. Nelquale si dichiara piu à lunga la meditatione sopradetta. Del beneficio della creatione. Par te seconda del secondo trattato de la Domenica per la notte. 204 Del beneficio della conservatione. Parte terza del secondo trattato della Dominica per la notte. 206 Del beneficio della redentione. Parte quarta del secondo trattato del la Dominica per la notte. 208 Del quarto beneficio della uocatione Parte 5 del secondo trattato del la Dominica. De' benefici particolari. Parte sesta del secondo tratt.della Dom.2 I 4

## IL FINE DELLATAVOLA DE CAPITOLI.





# TAYOLA DELLE GOSE NOTABILI,

CHE NELLA PRESENTE OPRA

Standard in the Standard C. O. N. T E N. G. O. N. O. I and one of the contract of the contract



Come debit effer eclebrata facrifiqua

Christo, & Shound .



DAMO, & Eua, conobber meglio le miserie huma ne, che nessun'altro. carre 109 Adamo pecco d'un peccato solo e l'ho

ino pecca in tuni. slemanta il 190 Accidenti della infirmità sono nuncij della morte. 130 Affanno de dannati. Afferri nobilissimi quartro, che deue hauere il Christiano. Agonia della morte è maggior batta-gha di questa urta Albero della uita, & luoi frutti. 190 Al fornicatore ogni pane è dolce. 96 Allegrezza de fanti non inuecchia 196 Allegrezza della Vergine ueggendo il suo fighuolo risuscitato. Allegrezze de' Beatt infinite amb 192 Anima nostra uale pri che tutti gli An geli . Argomento quanto Dio abhortifce il peccato por che per esto fece morir il tuo figituolo in Croce. 101 Antichristo farà il maggior perfecuto

re, che habbia d'hauer la Chiela 158

#### main Bloth, was lease is

-៣០គ្នា ខ្ញុំ វាស្តុការ , រក្សាលុខ ៣១៩ លេខន ជើ DENEFICAdicinque maniere. De carte parts on beorie of Beneficio della redentione Benefici molti sono comprefi sotto'l be neficio di Christo. Benefici secreti di Dio dati à gli huomi 201 ;:ni . Bella confideratione, passar calin<sup>28</sup> Benefici di cinque maniere. Benefici non si deono di necessità medi taretuttijnsieme, bessel Beneficio maggiore che ne dà il Signo re. in neu auton el reboulous 27 Benefici politiui en 1914 i 1906 a 201 Benefici privatiui. Benefici della creatione. Bene di molte fortione de la 1214 Beni del paradilo. Cirillo fiegoliate police innertial Dia dal accessore la gran forza di mone te elle Dio à macricordia de notiri

CALVENNA Bondate à CHRIS

# TAVOLADELLE

| Cameleonte, mare Euripido, & la luna           | 1  |
|------------------------------------------------|----|
| mutano.                                        |    |
| Chi è com pagno nella pena, deue effer         | ١  |
| compagno nella gloria. 87                      | I  |
| Chi è da Christo amato, non può esser          | ı  |
| trauagliato da cose del mondo. 48              | l  |
| Chi hauerà giustamente giudicato se            | l  |
| medelimo, potrà ficutamente asper              |    |
| tare il giorno del giudicio. 168               | I  |
| Chi era Cittadino Romano, non era              | I  |
| eastigato con battiture. 45                    |    |
| Chi furono quelle persone più amare            | ľ  |
| Chi furono quelle persone piu amate<br>da Dio. | l  |
|                                                | ì  |
| Chi non ha conosciuto per proua il be          | 1  |
| ne, non sà ciò che fia il male. 109            | I  |
| Chi non riceue le sante ispirationi da         | l  |
| Christo, gli lega le mani 35                   | I  |
| Chi offende Iddio, offende tutte le crez       | 1  |
| ture, 103                                      | 1  |
| Chi fono quelli, che legano le mani à          | 1  |
| Christe.                                       | 1  |
| Chi uiue ne' mali odori, non sente il          | 1  |
| fetore.                                        | 1  |
| Chi uuol ben morire, impari à mori-            | ١  |
| re, & muoia piu uolte uiuendo. 135             | l  |
| Christo su condotto cinque nolte inan          | ŀ  |
| zi à diuerfi giudici                           |    |
| Christo hebbe sinque mila, & quaran-           | l  |
| 0.000.000                                      | 1: |
| Christo siò che dirà à gl'ingiusti il di       | I  |
|                                                | I  |
| Christo nasque moni se anni                    | Į  |
| Christo nacque, morì, & operò per amo          | I  |
|                                                | I  |
| Christo sparse il sangue per mostrarci         | 1  |
| la grandezza del suo amore, per in             | l  |
| catenarci a le con perpetuo obligo,            | I  |
| & confonder le nostre uanità inse              |    |
| gnandoci à sprezzare la gloria del             | l  |
| mondo.                                         | I  |
| Christo flagellato ha gran forza di mo         | Ì  |
| uere a compassione il cuor del pesca           | l  |
| tore. And ship for                             | ĺ  |
| Christo Hagellato posto innanzi à Dio          | -  |
| dal peccatore ha gran forza di mone            |    |
| re esso Dio à misericordia de nostri           |    |
| peccati.                                       | Ì  |
| Christo nella sua morte ci diede essem         | ĺ  |
| pio di pouertà. 64                             |    |
| 1 4 4 4                                        | Į  |

| -                                       |                                                                                                               |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1                                       | Christo era piu tormentato dalla Cro-                                                                         |
| 1                                       | ce interiore, che dalla esteriore. 66                                                                         |
| -                                       | Christo in tutta la sua uita fostenne la                                                                      |
|                                         | Croce. 71                                                                                                     |
|                                         | Christo pianse sopra Gierusnlem, per                                                                          |
| 46.00                                   | pietà di coloro che non eran per do-                                                                          |
| -                                       | ner accettare il beneficio, ch'egli lor                                                                       |
| -                                       |                                                                                                               |
|                                         |                                                                                                               |
|                                         | Christo cosola chi patisce per lui in que                                                                     |
|                                         | tto mondo.                                                                                                    |
|                                         | Ciò che acquista l'anima per uirtu del<br>santissimo sacramento.                                              |
|                                         | Circonstanze quattro, che si debbono                                                                          |
|                                         | conflerere no miferii Jolla                                                                                   |
| -                                       | confiderare ne' misterij della passio-                                                                        |
|                                         | ne. 200                                                                                                       |
|                                         | Circonstanze tre de' pecesti. 91                                                                              |
| ,                                       | Colui che peces, di nuouo erocifigge                                                                          |
|                                         | Christo.                                                                                                      |
|                                         | Come debbe effer celebrata l'amientia                                                                         |
|                                         | tra Christo, & l'huomo. 7                                                                                     |
|                                         | Comparatione bellissima. 16.& 55                                                                              |
|                                         | Conditione della gloria del Paradiso.                                                                         |
|                                         | carre 184                                                                                                     |
|                                         | Conscienze nostre, Iranno testimoni                                                                           |
| -                                       | contro di noi,                                                                                                |
|                                         | Cose, che fi debbono confiderare del                                                                          |
|                                         | Paradiso.                                                                                                     |
|                                         | Cola spauentola è il uenir in giudicio                                                                        |
|                                         | con Dio. 141                                                                                                  |
| -                                       | Conoscer se stesso è la piu alta filosofia,                                                                   |
| 100                                     | che possi imparar l'huomo. 133<br>Conservatione dell'huomo. 2 de<br>Consideratione dell'offese satte al pros- |
|                                         | Conseruatione dell'huomo. 200                                                                                 |
|                                         | Consideratione dell'offese fatte al pros-                                                                     |
| -                                       | amo. 95                                                                                                       |
|                                         | Consideratione di S. Bonauentura, 101                                                                         |
| 000000000000000000000000000000000000000 | Consideratione sopra le pene, c'hebbe                                                                         |
| -0000000                                | Christo in Croce. 209                                                                                         |
|                                         | Christo in Croce . 209<br>Consideratione de divini benefici ne                                                |
|                                         | infiamma nell'amor di Dio. 203                                                                                |
|                                         | Consideratione, che deue far fra se me                                                                        |
|                                         | desimo il peccatore. 102                                                                                      |
|                                         | Consideratione di S.Girolamo intorno                                                                          |
| -                                       |                                                                                                               |
| 1                                       | Consideration della timidità, che Chri                                                                        |
| Table of the last                       | fto hebbenella suz morte. 28                                                                                  |
| -                                       | sto hebbenella sua morte. 28<br>Consideratione, sopra l'agonia, che                                           |
| -                                       | Christo hebbe nell'horto, orando                                                                              |
| <b>Management</b>                       |                                                                                                               |
| CHARACTER                               | Confi-                                                                                                        |

## COSE NOTABILI.

| the second proper according to the second second |                                          |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------|
| Consideratione sopra il prezzo della ne          | Descrittione delle bruttezze del Demo    |
| dita di Christo. 32                              | nio. 195                                 |
| Confideratione sopra la mala notte, che          | Diffinitioni dell'oratione.              |
| hebbe Christo. 41                                | Diffinitioni della pena. 179             |
| Consideratione sopra la negatione di             | Dialogo de cuori di Christo, & Ma-       |
| Pietro . 42                                      | ria. 58                                  |
| Confideratione della patienza, c'hebbe           | Dio fi diletta di ueder patire chiunque  |
| Christo al conspetto de suoi nemi-               | egli ama. 78                             |
| Cuting at competto ac mos memi-                  | Dio principio della sapienza, & della ca |
| G1. 44                                           |                                          |
| Consideratione sopra le battiture, che           | rità.                                    |
| hebbe Christo. 45                                | Dio fa ogni cosa bene,& l'ordina à buo   |
| Consolatione sarà ueder la faccia diui           | fine. 103                                |
| na. 195                                          | Dio creò l'huomo della piu uil cosa del  |
| Consolatione à gli afflitti. 79                  | mondo.                                   |
| Corpi del mondo gouernati dalle uir-             | Distanza tra'l peccatore, e l'inferno, & |
| tù celesti.                                      | la uita humana.                          |
| Corpo humano, muore una uolta: &                 | Discorso bellissimo sopra Christo resu   |
| l'anima tante volte, quante si ricor-            | fcitato . 86                             |
| da di lasciar le cose amate da lei.136           | Diuina gratia si dà à gli humili, & di-  |
| Cosa ottima sarebbe il suggire ogni              | uoti: Maran dialam hagian 92             |
|                                                  | Dolori di Maria Vergine per li flagelli  |
| compagnia, chi uolesse suggir l'ira-             | di Christo.                              |
| condia. 76                                       |                                          |
| Conueisatione continua, leua vna buo             |                                          |
| na parte della marauiglia. 138                   | Doti del corpo glorificato. 186          |
| Creatione dell'huomo, & suoi benesi-             | Disprezzi del mondo sono thesori, & i    |
| ci. 199                                          | piaceri tormenti al Christiano. 104      |
| Cuore dell'huomo peccatore si trasfor-           | Due Crosi, che tormentarono Chri-        |
| ma in diuerse figure, le quali ogni              | fto. 66                                  |
| hora si rappresentano innanzi senza              | Due parti, che precedono l'oratione.11   |
| neiuna fermezza. 100                             |                                          |
|                                                  | ા લાકા છે. કોડી છે કે વિકેટ કે તે નહીં ક |
|                                                  | E                                        |
| D                                                | The Regional world to be the field       |
|                                                  | Ffetti della morte. 108                  |
|                                                  | Effetti horibili del giorno ultimo       |
| Ell'inconftanza. carte 99                        | del mondo. 159                           |
| Dannati piangeranno il di del giu                | Errori, & uanità nostre scopriremo il    |
| dicio.                                           | gioruo del giudicio. 141                 |
| Dannati malediranno padre, & madre,              | Espositione d'un passo d'Esaiz. 180      |
| & chi non gli haura castigati in que             | Eternità dourebbe bastare à sarci chia-  |
| fto mondo. 178                                   | mare le tribulationi. 179                |
| Demonio ciò che dirà à Dio contra i              | ALAMANA ALAMANTAN                        |
| peccatori. 166                                   |                                          |
| Demoni tormenteranno i dannati.174               | ur siltà otter terri Remoù emoul []      |
| Descrittione della città dell'Apocalis-          | 11                                       |
|                                                  | Alli nostri nascono da non mirareil      |
|                                                  | fine. Calli di com 1933                  |
| Di che renderemo conto il di del giudi           | Fine della gloria humana 147             |
| cio . 165                                        | Fine della pena di Christo su principio  |
| Dieci precetti. 98                               | I THE COTTE LAND OF AUTHOR OF LINES LA   |
|                                                  |                                          |

# TAVOLADELLE

| della pena di Maria Vergine . 74                             | Complete examplement in a contract the C  |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Figura dello Apocalisse 161                                  | i figure i totalOubanh                    |
| Figlin oli sette di Giacob. 192                              | Confiderations appeals mails notice that  |
| Forma del sacramento dell'estrema vn-                        | TI la Clarin the Christo house Jall       |
| tione. The barren to the 143                                 | salute delle nostre anime, gli fi         |
| Frutti, che si cauano dall'oratione: 8                       | niu fiero marririo, che la morte de       |
| Fruiti; che ci dierono i tormenti di                         | Il Demonio hebbe piu forza, & auto        |
| Christo.                                                     | rità sopra Christo, che non sebbe         |
| Fuoco infernale, quanto sia ardente, &                       |                                           |
|                                                              |                                           |
| alpre.<br>Na rioni roll Abrod Provingo stori                 | Il maggior peccato di Pietro fu il tene   |
| fice. To                                                     | re d'esser tenuto discepolo di Chri-      |
| shaloo ku ulqallob $oldsymbol{G}$ mond i bom of $\mathbb{G}$ | fto.                                      |
| Pli .obeca l                                                 | Ingratitudine quanto sia graue colpa      |
| lorni due nel mondo, uno di Dio,                             | carte 202                                 |
| l'altro dell'huomo.                                          | I Hollis peccasi torrientarono Chimo.     |
| Giorno ultimo occulto, eccetto à Dio.                        | 1 Carle 32                                |
| carre . oiniu178                                             | DEON HOLDING COUNTRY CONTRACTOR           |
| Giudicio estremo sarala piu horribil                         | In futte le reite dell'annon trouz qual   |
| cofa, che mai sia stata narrata. 1155                        | the opera nonta, eccepto ene in group     |
| Giusti, deono ancor essi temer il giu                        | 110 di l'alqua, il quale è l'utto di Ciri |
| dicio. And Liss                                              | 1. 1.0.                                   |
| Giusti temono il giudicio di Dio. 16;                        | i peccati noitri hanno caulato le pene    |
| Gratitudine gioua à tre cose. 203                            | di Cilitto.                               |
| Call Instants of the Callage of the Control                  | Il primo commandamento il nonota          |
| or losifin Diskermaninestin i                                | con la Fede, Speranza, & Charità.         |
| tid Croci , che torna core ono Chin                          | carte                                     |
| · 60                                                         | Il peccatore uomita Dio:                  |
| T Orrendo modo di tormentare, à                              | here for entire no remain forte           |
| Carte 180                                                    |                                           |
| Horribili considerationi della morte                         |                                           |
| carte 138                                                    | Amento della Versina Maria ma             |
| Huomo comparato ad una canna. 93                             |                                           |
| Huomo maluagio nella sua morte ue-                           | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2   |
| de cole horribili.                                           | Gerromiana Cu alianti anda diberar        |
| Huomo non è altro che miseria. 93                            | Graidallia Cara                           |
| Huomo morto, come e trattato 146                             | Lite delle ducuiron Amore & Ciufti        |
| Huomo nasce piu pouero di natura di                          | 1 1 sin from immanui ) Din non li na fre  |
| ogn'altro animale.                                           |                                           |
| Huomo sarà più offeso da quelle cose,                        | I I ade de' libri di C Domanda            |
| che egli ama in questo mondo, che                            | Lodi della contemplatione                 |
| dall'altre. 148                                              | I beneifen o. s. i i i i                  |
| Huomo dorme la terza parte della ui-                         | Toccasione di necesse ma l'huomo          |
| ta. 113                                                      | 1 III maffattat                           |
| Huomo sempre deue uegliare.                                  | 81                                        |
| Humanità di Christo.                                         |                                           |
| STANSING CHAIRP OF PRICE IE MITTH " 104                      | 7                                         |
| Caning is often O law og illebom?                            | Maggior                                   |
|                                                              |                                           |

# COSENOTABILI.

| A Aggior auuersita qual sia. 177                         |
|----------------------------------------------------------|
| Maggior pena, che hauranno i                             |
| dannati, sarà la prinatione del som                      |
| mo bene. 152                                             |
| Martirio nessuno si può agguagliare al                   |
|                                                          |
| Maledittione, quanto sia essicace . 152                  |
| Marauiglie due accadute nel mondo.                       |
|                                                          |
| Meditatione dell'humiltà di Christo 40                   |
| Meditatione Cons l'affa l'amana                          |
| Meditatione, sopra l'osse d'un corpo-                    |
| · • 7/1                                                  |
| Meditatione sopra la corona delle spi-<br>ne di Christo. |
| [1](1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(              |
| Meditatione sopra. Ecco l'huomo. 54                      |
| Meditatione sopra il uiaggio di Chri-<br>fto alla Croce. |
| Malination & Desident of the state of                    |
| Meditatione à Dio. 142                                   |
| Meditatione à Maria Vergine.                             |
| Meditatione à Christo nel Monte Cal-                     |
| uario. 62                                                |
| Meditatione à Christo crocifisso. 65                     |
| Meditatione alle Marie, ch'erano al pie                  |
| della Croce di Christo.                                  |
| Meditatione à Christo Crocisisso. 68                     |
| Meditatione sopra i trauagli, che heb-                   |
| be Christo in Croce. 70                                  |
| Meditatione sopra la lancia, che ferì il                 |
| costato di Christo.                                      |
| Meditatione fatta à Christo, essendo                     |
| egli morto nelle braccia di sua ma-                      |
| dre. 76                                                  |
| Meditatione sopra la resurrettione di                    |
| Christo. 83                                              |
| Meditatione sopra il corpo del Signore                   |
| rimasto nel sepolcro. 86                                 |
| Meditatione sopra i sentimenti del cor                   |
| po. 91                                                   |
| Meditatione sopra i sacramenti male es                   |
| fercitati.                                               |
| Meditatione sopra l'opere di misericor                   |
| dia.                                                     |
| Membri del corpo di Christo, perche                      |
| hanno unità & amore                                      |

M

| Miserie estreme della uita human                                                                           | 2.102 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Miseria prima.                                                                                             | 105   |
| Seconda -                                                                                                  | 106   |
| Terza.                                                                                                     | 106   |
| Quarta.                                                                                                    | 106   |
| Quinta,                                                                                                    | 207   |
| Sesta.                                                                                                     | 107   |
| Moife commandaua, che le batt                                                                              |       |
| date al malfattore, no passassero                                                                          |       |
| fanta.                                                                                                     | 46    |
| Morte è fine di tutte le miserie.                                                                          | 108   |
| Mutatione dell'huomo.                                                                                      | £19   |
|                                                                                                            |       |
| 2                                                                                                          | . !   |
| on the $N$ - $N$ |       |
| ent and a second                                                                                           |       |
| Atura dell'huomo misera.                                                                                   | III   |
| Nessuno sà l'hora della sua a                                                                              | nor-  |
| ાં <b>૧૯</b> ૧, પાંચમજારિક સત્તારામાં કે <sub>પ્રકા</sub> ત                                                | 106   |
| Non basta esser pentito de pecca                                                                           |       |
| non si pensa alla moltitudine,&                                                                            | ora-  |
|                                                                                                            | 100   |
| Non è nel Cielo cosa piu preciosa                                                                          | che   |
| l'animo tribulato de' giusti.                                                                              | 78    |
| Non si troua miglior oratorio in                                                                           | ninn  |
| luogo, se non doue è Christo.                                                                              |       |
| Non e sacrificio piu grato à Dio,                                                                          |       |
| il cuore del tribulato.                                                                                    | 79    |
| Non può uiuer spensierato colui,                                                                           | che   |
| aspetta de' casi suoi utile, ò dan                                                                         |       |
| carte                                                                                                      | 31    |
| Numero di quelli, che sono nella                                                                           | citrà |
|                                                                                                            | 191   |
| era i dinorus Proventa e s                                                                                 |       |
| -inanosan amin. I 🏍 -                                                                                      |       |
| 0                                                                                                          | * *** |
| ration with the to                                                                                         |       |
| Pere d'hippocrissa.                                                                                        | 98    |
|                                                                                                            | 162   |
| Orationi di due sorti.                                                                                     |       |
| Oratione uocale è di grand'utile a'                                                                        | 9     |
| cipianti.                                                                                                  | Pilli |
| Oratione assimigliata ad una and                                                                           |       |
| carte                                                                                                      | 29    |
| Ordine de i beati, nella città di                                                                          |       |
| Carte                                                                                                      | 191   |
| ear to                                                                                                     | LyL   |
|                                                                                                            | 7     |
|                                                                                                            |       |

## TAVOLA DELLE

| Arole d'Adam dette à Christo. 85          |
|-------------------------------------------|
| Parole, che deue far dire il peni-        |
| tente à Dio.                              |
| Parto della donna, quanto sia miserabi-   |
|                                           |
|                                           |
| 1                                         |
| Peccati della lingua. 99                  |
| Peccato commesso contro a Dio, com-       |
| prende tutte le brutture d'ogni pec-      |
| cato. 92                                  |
| Pene infernali, come si debbono con-      |
| fiderare. 169                             |
| Pene di due sorti si patiscono nell'infer |
| nono. ( ) Lond to depoi old of 69         |
| Pena non sa l'huomo colpeuole, ma la      |
| causa di essa pena.                       |
| Penitenza deue esfer proportionata a i    |
| peccati. 157                              |
| Penitenza è la prima parte dello edifi-   |
| ciospirituale. 94                         |
| Perche causa Christo ci diede il sacra-   |
| mento dell'altare.                        |
| Pene diuerse appropriate a' sensi. 120    |
| Pena del danno.                           |
| Pene particolari di tutti i uitij. 120    |
| Pene infernali, accompagnate dall'eter    |
| nità.                                     |
| Pena da noi considerata, cagiona mag-     |
| gior timore della colpa . 173             |
| Piangere il peccato, & tornarlo à com-    |
| mettere, è segno d'animo incontri-        |
| to. 42                                    |
| Pianto de gl'ingiusti. 167                |
| Potentie dell'huomo. 129                  |
| Propositioni che in questa opera si con   |
| tengono.                                  |
| Pietà di Dio uerso l'huomo. 201           |
| Premij de' corpi gloriosi. 197            |
| Premij de' peccati. 175                   |
| Premio delle uirtà, quale sia. 196        |
| Profetia di Naum Profeta, del giorno      |
| del giudicio.                             |
| Profetia del Re Sedechia. 157             |
|                                           |

 $\lambda$  be a clirence who steed that  $\lambda$  is a prima .  ${f q}$ 

#### Q

| Vali sieno li castighi p    | atticolari. |
|-----------------------------|-------------|
| carte                       | 180         |
| Quanto sia gioueuole in no  |             |
| ratione del giudicio final  | e. 154      |
| Querele, che danno le creat | ure all'huo |
| mo peccatore.               | 102         |

#### R

| Agionamento che faranno i gi           | U-  |
|----------------------------------------|-----|
| fti à se medesimi il di del giu        |     |
| cio                                    | 61  |
| Che faranno gl'ingiusti à se stessi il | ďì  |
| del giudicio.                          | 52  |
| Ouero Meditatione sopra la piaga,      | :h' |
| hebbe Christo nel costato.             | 75  |
| All'anime dannate.                     | 62  |
|                                        | 76  |
|                                        | 84  |
|                                        | 12  |
| Ragione, perche dobbiamo sempre        | ue  |
| gliare, & temere l'hora della mo       | -٦( |
| te.                                    | 15  |
| Rammarico, che nasce dalla conscie     | n-  |
|                                        | 77  |
| Redentione dell'huomo. 2               | 00  |
| Resurrettione è tutta di Dio.          | 82  |
| Rinfacciamento all'huomo peccator      | e.  |
| Carto                                  | 92  |
| Rinfacciamento de' peccati dell'hu     | 10- |
| mo d'intorno a' difetti Capitali.      | 99  |
| Riprensione de' peccati al peccatore.  | 96  |
|                                        |     |

#### 5

S Anto Hilario, che faceua nel punto
della morte. 144
Sauio pensa di continuo alla morte.133
Separatione da Dio è la maggior pena
che si troui. 179
Sepoltura scuola di sapienza. 133
Scherui, & dolori dati à Christo: 34
Segni, che apparitanno innanzi al gior

## COSE NOTABILI.

| no del giudicio.                                              | 150, |
|---------------------------------------------------------------|------|
| Segni auuenuti nella morte di Christo.                        | . 18 |
| Sei cose sono abhorrite da Dio.                               | 37   |
| Sentenza fatta da Dio nel giorno del s                        | ziu- |
| Adicio.                                                       | 167  |
| Seruiamo nella uita al modo: & nella i<br>te chiamiamo Iddio. |      |
| Sette miserie della nita nostra.                              | 142  |
| Sibille ciò che dicono del di del giudi                       | cio. |
| carte                                                         | 150  |
| Simiglianze date alla nostra uita.                            | 114  |
| Spiriti celesti temeranno il di del gi                        | udi- |
| cio.                                                          | 163  |
| Stratij usati à Christo, ligandolo alla                       |      |
| lonna.                                                        | 45   |
| Sustanza dell'anima nostra, non si puo                        | in-  |
| tender perfettamente.                                         | 205  |
| # # F -                                                       |      |

#### T

| Imore ci gout     | erna nella | gratia  | diui-  |
|-------------------|------------|---------|--------|
| L na.             |            |         | 154    |
| Timor di morire è | il primo   | colpo,  | he ci  |
| dà la morte.      |            | e faig  | 136    |
| Tormento usato da | l Tiranno  | Falari. | de.182 |
| Tutte le creature |            |         |        |
| catore.           | 1.1.1.1    |         | 102    |

#### V

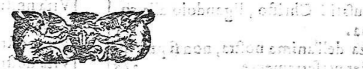
| T Ferme, che mordel a conscienza       | , che    |
|----------------------------------------|----------|
| V fia.                                 | 177      |
| Visione dell'Apocalisse.               | 189      |
| Visione di Daniel Profeta.             | 164      |
| Vita nostra piu naturalmente si ama    | , & co   |
| piu dispiacere si perde.               | ¥37      |
| Vita nostra è un punto à paragone      | dell'e   |
| terna.                                 | 106      |
| Vita nostra assimigliata ad una cade   | ela.107  |
| Vita nostra assomigliata al siore, & a | ll'her-  |
| ba.                                    | 117      |
| Vita nostra è come stella cadente.     | 113      |
| Vita nostra è comparata alle uessich   | e, che   |
| fanno l'acque.                         | 115      |
| Vita nostra è incerta, & fragile.      | 116      |
| Vita nostra assimigliata à un mulin    | 0.119    |
| Vita nostra quanto sia fragile.        | 117      |
| Vita nostra insidiata da diuersi acci  | denti.   |
| carte                                  | 117      |
| Vocatione di Dio, & disobedienza       | a dell'- |
| huomo.                                 | 98       |
| Vocationi due di Dio.                  | 211      |
| Vocatione dell'huomo.                  | 200      |
| Vlanza de gli Egittij.                 | 110      |

# ILFINE DELLA TAVOLA delle cose piu notabili.





# I ONED ITAVA I TVOLCOMMAN DAMENTI



SALMO CXVIII.



LAMEDITATIONE DEL MIOCVORE, E'SEMPRE NEL TVO CONSPETTO.





# TRATTAT DELL'ORATIONE, ET MEDITATIONE:

NEL QVALE SI RAGIONA DE' Principali Misteri della Fede nostra.

COMPOSTO DAL R. T. F. LVIGI DI GRANATA, dell'Ordine de' Predicatori.

ET TRADOTTO DI SPAGNVOLO IN ITALIANO per M. PIBTRO LAVRO Modonese.



## ROEMIO.



ORATIONE, (ragionando propriamente) è una dimanda, la quale facciamo a Dio delle cose pertinenti alla nostra salute: & s'intende per qualunque eleuatione del cuore ad esso Dio: siche ogni Meditatione, & Contemplatione, & ogni buou pensiero, si può chiamare Oratione. Et in tal sentimento usiamo hora questa uoce: perche la principal

materia di questo libro è la contemplatione delle cose divine, & de' misteri della santa Fede. Et noi siamo mossi à fare quest'opera, conoscendo come Dissinitio ogni nostro male nasce dalla inconsideratione, dicendo Gieremia. Desola- ne dell'ora tione desolata est omnis terra: quia nullus est qui recogitet corde. Qua tione. si uoglia dire. Qnesta terra è destrutta; perche ella non pensa attentamente nelle cose diuine. Et perche non ci mancasse questa, i divini misteri sono tanto efficaci, che il minor di essi da noi considerato, basterebbe per raffre-

marci da' uity, & rimediare alla uita nostra. Chi si pensarebbe di commes tere un peccato, se pensasse che GIESVCHRISTO mori per lo peccato; & che egli lo castiga con perpetuo bando del Cielo, & con eterna pena? Perciò si uede come quantunque i misteri della nostra sede siano tan to potenti ad inclinare i cuori de' buoni, tuttauia non operano ne' cuori d'al cuni, che mai non si pongono à pensare à ciò che credono: & non operane ne' beni loro, quanto potrebbono operare: perche secondo i medici, le medicine non giouano all'infermo, se non sono mandate per lo stomaco, & digerite con la forza del caldo naturale. Cosi uolendo, che i misteri della nostra fede ci siano utili, bisogna che siano digeriti nel cuore col caldo del la meditatione: Perciò ueggiamo assai Christiani di buona fede, ma di uita poco essemplare: O questo è perche essi non si pongono à considerare ciò, che credono, & tengono la fede nascosta, come la spada nella guaina: ò come la medicina nella speciaria, senza seruirsene, come farebbe mestiero. Confessano il giudicio, i piaceri de' buoni, & il supplicio de' maluagi, ma non si pongono à pensare sopra il loro credere. Bisogna dunque rompere in pezzi queste cose per uedere, che cosa ui si troua dentro. L'animale mondo (secondo le leggi) tra le altre cose deue ruminare ciò ch'egli haurà mangiato, perche il mangiare si appartiene alla fede, & il ruminare alla consie deratione: ma l'uno, & l'altro è necessario per giouare ad essa fede. Et per ciò la sacra serittura tanto ci raccomanda la contemplatione della legge diuina, & de' suoi misteri, che è lo studio della uera sapienza. Mosé amico di Dio, con grande instantia ne manifesta questo, dicendo. Mettete queste mie parole nel cuor nostro; & portatele alla mano legate, come per un se-Deut. 2. gno; & insegnatele à uostri figliuoli; accioche pensino in esse. Quando stai à sedere, à camini, à uai à dormire, à ti leui, pensa in esse; & seriuile sopra la tua porta ; accioche le habbi di continuo innanzi gli occhi. Non si poteua con piu efficaci parole commendar la continua contemplatione del

le cose divine, che con questa sentenza: dicendo con esso meco Salomone, Che

Prou 1. dobbiamo portare la legge di Dio, come una catena d'oro pendente dal col-O 3. lo; & che la notte dormiamo con essa, & che la mattina con lei cominciamo

à ragionare. Felice chi si porta in tal modo; & chi stà nella casa della sapien Eccl. 14 Za; & chi pensa nella legge del Signore; cioè considerando attentamente i suoi misteri. Altri, che uà cercando la sapienza, si fermi nel suo camino; stij alle sue porte; sermi il bordone a' suoi pareti; edisicandosi una casa uicina ad essa. Lo Spirito santo con talimetafore altro non ci mostra, che un continuo essercitio; & la perpetua consideratione, che usa il giusto intelligente nelle opere marauigliose di Dio. Perciò tra le laudi dell'huomo giusto questa è la principale, ch'egli penserà nella legge del Signore giorno, &

notte: & che starà nascosto nelle parabole, mostrando, che la sua pratica Sal. è d'inuestigare, & contemplare i mirabili secreti delle diuine opere. Per Eccl. 14 zanto sono molti gli occhi, che ci manifestano gli animali in Ezechiele à far Ezech. E chiaro quanto piu ha bisogno il giusto della continua consideratione, & nista delle cose spirituali, che d'altri molti esercità.

Vedesi adunque quanto ci fa mestiero di questo santo esercitio dell'oratione, & meditatione, & chi fa il contrario, manifestamente contradice allo Spirito santo. Terò si douerebbono leggere quei cinque libri della con-Lode de i sideratione scritti da S. Bernardo ad Eugenio Papa, perche quini si nedreb Bernardo. be quanto uaglia questo esercitio per ottenere ogni uirtu. Et nel primo libro, dichiarando egli come la contemplatione è madre d'ogni uirtù, dice: La Contemplatione purifica la fonte, dalla quale essa nasce, cioè l'anima; regge le passioni naturali: dirizza l'opere, corregge i difetti; compone, & ordina i costumi : abbellisce la nostra uita, & finalmente dà cognitione al-Phuomo delle cose divine, & humane. Questa distingue le cose confuse; Lodi della raccoglie le disperse; inuestiga le secrete; cerca le uere, & essamina le ap- cotempla. parenti, & finte. Questa ci insegna ad ordinar le cose, c'hanno d'auue. tione. nire, pensando al passato. Questa nelle prosperità considera alle auuersisà; perciò non le sente tanto fermamente quando uengono; perche le ha pre menute, considerando ad esse, or una di queste uirtù si appartiene alla prudenza, l'altra alla fortezza. Questa dico siede come giudice per dar sencentia tra' diletti, & le necessità; assegnando à ciascuna i suoi termini: cioè dando alla necessità quanto basta, & leuando da i diletti quello ch'è souer chio. Et in questo modo forma la uirtù della temperanza, alla quale s'ap partiene quest'officio. Questo dice S. Bernardo. ilquale proua, che la consemplatione è la fonte di tutte le uirtu. Et se ui pensassero quelli, che poco stimano questi santi esserciti, essi uedrebbono chiaramente quanto si sco-Stano dalla dottrina de' santi, ma piu dallo Spirito santo.

Molte persone diuote, & catoliche, hauendo inteso quanto grande utile nasce dalla pietosa meditatione, si esercitano in essa; assegnandole certi tempi. Benche molte uoltz si raffreddano da quest'opera tanto santa per le difficultà, che ui trouano: una è la materia da contemplare, & l'altra è che ui manca il caldo della diuotione, che deue accompagnare questo eserci tio, s'egli ha da esser fruttuoso. In luoco del quale spesso ui entrano gran seccaggini del cuore, & Strana guerra di pensieri. Ma su ordinato questo libro per rimediare à tali inconvenienti, & è diviso in due parti. Nella prima per rimediare allo inconueniente primiero, si tratta della materia dell'oratione, ò meditatione: nellaquale si pongono quattordici meditationi per tutta la settimana, mattina, & sera; che trattano de luochi principali

della nostra sede; di quelli specialmente, la contemplatione de quali è pin utile à raffrenare gli affetti de nostri cuori, & inclinargli all'amore, & Prepositio timore di Dio, si che abborriscano il peccato. Trattasi parimente delle ni delle co parti di questo esercitio, che sono cinque: cioè, preparatione, lettione, quest'ope-meditatione, rendimento di gratie, & dimanda: accioche l'huomo habbia

ni delle co parti di questo esercitio, che sono cinque: cioè, preparatione, lettione, quest'ope-meditatione, rendimento di gratie, & dimanda: accioche l'huomo habbia ra si coten molta uarieta di cose da occupare il cuore; & destare il gusto della diuotiogono. ne: & sinalmente per illuminare l'intelletto con diuerse considerationi, & dottrine. Et oltre di questo, ui si comprendono sei cose: lequali si debbono considerare in ogni passo della passione del Saluatore; accioche sia l'opera piu copiosa. Queste cose si trattano nella presente opera, per rimediare al primo errore. che dicemmo.

Nella seconda parte, per rimediare al secondo, si tratta di quelle cose, che aiutano la diuotione di quelle materie, che l'impediscono; & delle communi tentationi, che sogliono patir le persone diuote. Et parimente si dan no alcuni auisi, per non deuiare da questo camino. Questi quattro articoli si trattano nella seconda parte.

Dipoi ui si aggiunge la terza, nomata Guida de' peccatori. Sonoui ancora tre Sermoni, che trattano della uirtù. & eccellenza dell'oratione. Accioche dandosi piena instruttione di esse uirtù, l'huomo possa essercitarsi util-

mente, per riportarne l'utile debito di cosi utile seruità.

Si offenderà forse il Christiano per la lunghezza delle meditationi per la settimana: alche sono molte risposte. La prima è, che trattandosi in questa parte de' misteri principali della nostra fede: la cui contemplatione tanto im porta à rimediare alla uita nostra, bisognaua allargare la mano per il gran de utile, che ne segue: perche in questo libro non solo pretendiamo di mostrare la materia della contemplatione: ma etiandio di manifestare l'ultimo sine di essa, che è il timore di Dio, & la emendatione della uita: siche una delle cose, che à questo piu gioua, è la prosonda contemplatione di que' misteri, che ui si trattano: percioche ueramente queste quattordici orationi sono tanti sermoni; i quali danno materia al cuore humano di porsi nelle mani del suo legitimo signore, quanto da lui sia possibile.

Questa è adunque la cagione della lunghezza, che s'è usata; percioche niuno si deue dolere di hauer la mensa carica di copiose uiuande; poiche egli non è astretto à mangiare di tutte; ma può ben seeglierne di quelle, che piu gli piaceranno. Et ho posto in breuità la somma della contemplatione; accioche chi non uolesse passare piu auanti, si habbia à cibare di questa.

IL FINE DEL PROLOGO.



## LAPRIMAPARTE DELL'ORATIONE, DOVE SI TRATTA DELLA

SVA MATERIA.



DELLA VIRTV', ET ECCELLENZA postationi de to Die Li Liai O O RIA THE COINS E PARIL HORASSO

& commune anicoà tiu o matina galà, à ma pona rade per ennare à Dio; primitia di gloria futata, Micome la manan, che consecucia



ining 13

OVENDO TO SCRIVERE DELL'ORAtione, pareua cola ragioneuole, che si trattalle pri ma la necessità, & eccellenza di essa; accioche uedendo quanto utile da tale operatione se ne ri porta, con piu lieto cuore ci mettessimo ad ognifatica per ottenetla. Ma lasciando questa consideratione al fine del trattato, dirò solamente, che

chiunque uorrà in breue tempo ottenere la persettione, s'assatichi per ottener questa uirtu, che è unico, & singolar rimedio per ottenere ogni bene: essendo l'oratione (come dicono i Santi) uno leuare à Dio la mente, con la quale tanto ci auiciniamo à lui che diuentiamo una cosa istessa con esso. L'Oratione è un leuarsi dell'anima sopra di Dissinitio se, & unirsi con Dio, entrando in quel pelago dell'infinita bontà, & ne dell'ora amore. L'Oratione è uno eleuarsi dell'anima à riceuer'Iddio, quando, egli uiene à lei con nuoua gratia; & alloggiarlo come nel suo rempio; perpossederlo, goderlo, & amarlo. L'oratione è uno stare dell'anima: innanzi à Dio; mirando uno l'altro: la qual uista è di maggior uirtù,; che il nedere le stelle, ò altra creatura. L'oratione è una catena con la quale l'anima unita à Dio ode la sua dottrina; & riceue le influentie!

us est, quasi uoglia dire. L'anima mia si distilla in udire la uoce del suo innamorato. Perche secondo San Bonauentura, Iddio quiui ac cende l'anima del suo amore; & l'unge con la sua gratia; con la qual untione essa leuata contempla; contemplando ama; amando gusta; & gustando riposa. Nel qual riposo ha tutta la gloria, che si può dall'huomo ottenere in questo mondo.

Siche l'oratione è un pascolo dell'anima, anzi un'abbracciamento con Dio; un bacio di pace tra lo sposo, & la sposa: un Sabbato spirituale; nelqual Iddio sollazza con essa; & è una casa di sollazzo nel mo te Libano, doue il uero Salomone si trastulla co' figliuoli de gli huomini in spirito di riposo. Questo è un salutifero riparo à rimediarci i difetti; & un chiaro specchio, nel quale si uede Iddio, & l'huomo con ogni uirtù. Ella è un'esercitio di uirtù; morte di sutti i sensuali appetiti; & la sonte d'ogni buon proposito; porto di quei, che sfanno per pericolare, & corona de' trionfanti. Questa è la medicina de gli infermi, l'allegrezza de' dolori; la fortezza de' deboli; il rimedio de' peccatori; la regola de' giusti; l'aiuto de' uiui; il suffragio de' morti, & commune aiuto à tutta la Chiesa, essa è una porta reale per entrare à Dio; primitia di gloria futura, & come la manna, che conteneua in se ogni soauità. Vna scala di Giacob, che aggiunge da terra al Cielo: per la quale gli Angeli sempre montano, & scendono: portando à Dio le nostre dimande, & riportandoci le gratie conueneuoli...

## PARTE SECONDA DEL CAPITOLO.



H r uuole adunque caminare alla persettione, & diradicare dall'anima sua tutti i uitij, piantando in luo co di essi le uirtù, abbracci l'oratione; la quale gli aprirà la uia ad ogni bene. Questo ne uolse insegna re il N. Saluatore nel misterio della sua Trassiguratio

ne, del quale scriue San Luca; che à gli erranti nel monte di subito si trassigurò: siche egli lampeggiaua loro la faccia come il Sole, & le uesti uennero candide come neue. Haurebbe potuto il N. Saluatore trassigurarsi senza sar oratione: ma egli uolse trassigurarsi dall'oratione, per mostrare la uirtù di essa à trassigurare le anime, cioè cacciare da loro il uitio: & uestire del nuouo huomo, che su creato allimagine di Dio. Quiui s'illumina l'intelletto co' raggi del uero Sole,

& quiui

#### SPIRITVALI.

& quiui le uesti dell'anima diuentano candide, come neue.

il medesimo manisestò Iddio al santo Giob dicendo, che muta 10b. 39. forse le penne lo Sparuiero, quando le batte al mezo giorno per la tua sapientia. Gran marauiglia è, che questo uccello sappia spogliarsi le penne uecchie, & uestirsi le nuoue, si che cerca l'aria calda del mezo giorno, accioche si allarghino le porrosità & se n'escano le penne uecchie; dan do luoco à quelle, che rinascono. Ma gli è maggior maraui glia à uedere un'anima spogliarsi il uecchio Adamo, & uestirsi il nuouo, che è CHRISTO; mutando ancora i costumi dell'huomo uecchio à nuoui:perche essendo tato gradi le forze della natura, & maggiori quel le de' costumi già confermati, gran forza è uincere due si potenti nemi ci. Poiche questo mutamento cosi marauiglioso si fa in quel modo, egliè da sapere, che l'anima diuota si uolta al mezo dì, & batte le ali al l'aria. Voltarsi al mezo giorno, che significa se non leuarsi à contem plare questa luce eterna, & quegli accesi raggi di quel uero Sole di giu stitia? che significa battere le ali, se non stare quiui, desiderando di volare in alto: bramando il cielo, leuandosi sopra di se, & d'ogni creatura? perche allhora soffia quel uento di mezo giorno; che è il fresco dello Spirito Santo; si che, se il suo caldo temperato manda suo ri le pene uecchie dell'antico Adamo, perche escano le nuoue uirtù, che cominciano à nascere: perche in uero questa è una delle principali eccellentie dell'oratione; la qual uirtù desta, & esercita le altre uirtù. dicendo un dottore. Nell'esercitio dell'oratione si purifica l'anima, s'emenda la carità; s'illumina la fede; si fornifica la speranza; rallegrasi lo spirito; si allargano le uiscere; si purifica il cuore; si manifesta la uerità; si uince la tentatione; si fugge la tristezza; si rinuonano i sen timenti; si ristora la uirtù indebolita; si caccia la tepidezza; si consuma la ruggine de' uitij; & salgono in essa uiue scintille dal cielo: tra le quali arde la fiamma del diuin'amore. Grandi sono l'eccellentie, & i priuilegi dell'oratione. A' questa stanno aperti i cieli; si scuoprono i secreti, & ad essa stanno attete le orecchie di Dio. potrei allegare altri testimoni à confermare questa uerità, ma bastami questa di S. Bonauen tura, che dice della sua mirabile essicacia di questa uirtù queste parole.

Se uuoi sopportare con patientia le auuersità, & miserie di questa uita, attendi all'oratione. Se uorrai ottenere la forza di uincere le tentationi, se brami di mortificare la tua propria uolontà con tutti i suoi desideri, datti all'oratione. Se uuoi conoscere le astutie del diauolo, & desenderti da' suoi inganni, attendi all'oratione. Se uuoi uiue re lietamente, & caminare con soauità per la uia della penitentia, &

وتلفكن

A iiij

La uirtù ne.

ne.

delle fatiche, datti all'oratione, Se tu uuoi cacciare dall'anima tua le mo sche de uani pensieri; attendi all'oratione Se tu uuoi sostentare la diuo tione piena de' buoni pensieri, & santi desideri, attendi all'oratione. Se brami di fortificare, & conseruare il cuor tuo nella uia di Dio, attendi all'oratione. Et finalmente se tu unoi diradicare dall'anima tua ogni ui dell'oratio tio, & piantarui le uirtù, attendi all'oratione: perche in essassi riceue l'unione, & la gratia dello Spirito Santo, che insegna tutte le cose. Ol tre di questo, se tu unoi ascendere all'altezza della contemplatione, & goder i dolci abbracciamenti dello sposo, esercitati nell'oratione che è la uia all'anima di montare alla contemplatione; & gustare le cose ce lestiali. Tu uedi di quanta urriù sia l'oratione (si come ho di sopra mo strato) & che ueggiamo molte persone semplici hauer ottenuto le sopradette gratie, & maggiori, mediante l'esercitio dell'oratione. Questo dice San Bonauentura. Qual tesoro si può trouare, nè cosa piu ricca, & piena? O breue sommario di tutte le uirti; & riposato cami no per andare al sommo bene. Voi c'hauete sete, uenite all'acqua, & se non hauete oro, ne argento, uenite in fretta à pigliar l'acqua senza prezzo: uenite ogni sorte d'huomini à bere à questa fonte, maritari, reli gioli, & mondani. Chi uiue nel mondo, starà con questa urru, securo, & i religiosi saranno piu persetti. I peccatori, qui piangeranno i lor peccati, & i giusti saranno piu giustificati. Voi ch'andate alla guerra, in questo modo, otterrete uitoria; & uoi che uiuete in pace, con que sta uia la farete maggiore. Se ui trouare dubbios, ui chiarirete; se ciechi ui illuminerete; se infermi, ui sanarete; se tiepidi, ui scaldarete; Frutti che se tribulati, ui sarà dato refrigerio: se desiderate cosa alcuna, per l'ora si cauano fione l'otterrete, & il uostro cuore conservarete. Essendo religiosi, dall'oratio per darui à queste lasciate il mondo. Se siate maritati, non ui è migliore aiuto per sostener i pesi del matrimonio. Essendo fanciullo l'oratione ti darà il latte: Se sei huomo robusto, ti darà cibi di gran sostantia. Se brami di esser sauio, questa ti darà la uera sapientia. Vo lendo esser semplice, qui trouerai la uera semplicità. Se brami le delitie: non ne trouerai maggiori sotto'l cielo, che quelle dell'oratione, se ami le fatiche, l'oratione, ti darà forza per sopportarle. Se unoi sem pre andare consolato lieto, & contento, & occupato nel migliore eser citio che sia al mondo, datti all'oratione in spirito, & otterrai quanto brami. Questa è la perla preciosa, per la quale il Sauio uendè quan to possedeua. Questo è il tesoro, & l'heredità, che sa l'huomo ueramen te ricco, & felice. Per questa andaron i santi ne' deserti; e i religiosi lasciarono il mondo. Per questa à Papa Gregorio era piu dolce la pouera 1111 de

cella.

cella, che la fedia Potificale. A questa sono ordinati, tutti i buoni eserci: tij, il digiuno, la lettione, il Coro, le uigilie, & l'altre penitétie, & asprez ze. Essa è di tal uirtu, ch'ella paga có larga usura tutto ciò che si fa plei. A STREET OF LEGISTER STORES OF CONTROL OF STORES OF STOR

#### DI DVE MAMIERE DI ORATIONI: ET LE MEditationi per i giorni della settimana. Cap. II. នៃ Learnets , មេន ពី ឧទ្ធប្រាសារបាន bittoris la quali benatic ជាត្រាច ជ



020

Onovi due sorti d'oratione, una mentale, che si fa Oratione con la mente, & co'l cuore, l'altra uocale, che si espri di due sor me con la bocca. Tra queste due orationi è poca disse ti renza: percioche secondo i Teologi, l'atro esteriore non aggrunge all'interiore alcuna differenza essentia-

le, come si uede manifestamente in questa nirtu: perche dimandino da Dio co'l cuore solo, ò col cuore & con la bocca, non altera punto la dimanda, essendo tanto chiaro à Dio il linguaggio del cuore, co me quello della bocca, quando egli uiene dal cuore.

Si che l'oratione uocale fatta conueneuolmente, non è di minor. merito, nè efficacia, che la mentale una alla mana alla il musi onollog

Ma tuttauia molto commendano i Santi l'oratione mentale, dicendo S. Agostino. Non sia nell'oratione un molto parlare, ma un molto! supplicare: perche parlar molto nell'oratione, è procurar cosa necessaria con mezi non necessarij. Ma il molto supplicare chiama Iddio comlungo mouimento del cuore; percioche in questo negotio più uagliono i gemiti, che le parole; & il pregare, che il parlare.

I Săti laudano sommamete questa soggia di orare; percioche in que sto lo spirito stà pin attento, non essendo distratto da cose esteriori. Ma orando con la bocca, o cantando in coro, molte uolte passa la mente di sopra le cose senza pensarui & no sono gustate dall'anima. Ma chi ora col cuore, si ferma meglio à pésar nelle cose; il che gioua assai: percioche, gioua più un misterio, ò una parola della scrittura bene intesa, che infi niti passati senza considerarui. Siche il fare oratione in fretta, è come un nébo di acqua, che laua la superficie della terra, & nó penetra all'interiori di essa, ma il Profeta dell'oratione mentale, dice. Gridai co tutto'l cuor mio al Signore. Et perche egli sapeua quato sus seguata al Signore l'oratione métale diceua. Ti offriro o Sig. sacrificij pieni midolla, cioè oracioni: & affetti, ch'escono dal profondo del cuore, & non da' labbri.

Egliè manifesto, come secondo la sententia del Saluatore, ch'ogni nostro bene & male nasce dal cuore : si che qui si deue applica re la medicina, doue è la radice del dolore: & questo si sa principalmente nell'oratione mentale, con diuotione. Perche in uero altro non è la diuotione, che un'unguento, & medicina del cuore, che risolue ogni nostro tristo desiderio; talche durando ella in noi, non habbiamo gusto alcuno, nè appetito di cose triste: Ma l'oratione, & ogni esercitio spirituale satto esteriormente senza spirito, si come non penetrano all'intimo del cuore, così nongiouano: come le untioni, & lauande, che si applicano di suori; le quali benche diano qualche resrigerio all'infermo, non lo sanano però intieramente; perche non giungono alle radici del male interno.

e'oratione Questo ci manisesta chiaramente l'esperienza d'ogni giorno, permentale è che hauendo l'huomo considerato prosondamente alcun passo della piu perset che hauendo l'huomo considerato prosondamente alcun passo della ta della vo passione, ò d'altro misterio, si leua piu robusto al ben operare, che

quando ha fatto l'oratione uocale.

Ma quantunque l'oratione mentale sia degna d'ogni laude, nondimeno l'oratione uocale è di grand'utile, specialmente a' Principian ti, che nó posson reggersi alla mentale: & anco per li proficienti, quan do essi sono tenuti di usarla; & quando sono in tal termine, che non possono leuarsi alla mentale, come auuiene molte uolte.

# LA SECONDA PARTE DEL CAP. SECONDO.

OR a trattaremo principalmente dell'oratione mentale, che si fa col cuore solo: dichiarando particolar mente la materia sua, e il modo, che si deue tenere in essa; accioche chi uorrà cominciare à seguir questo camino, sappia la uia di entrarui; & habbia qualche

instruttione particolare di ciò che deue sare, perche dopò il tempo, & lo Spirito santo gl'insegnerà la miglior uia, che deue tenere; per-

che egli è il principal maestro di questa dottrina.

Perche la commune materia dell'oratione mentale è la contemplatione della passion di Christo, & de gli altri atticoli, & mifteri della nostra sede, che conducono l'huomo ad amare, & temere Dio, parmi conueneuole di metter qui le considerationi d'essi misteri, & diuiderli per la settimana; accioche l'huomo habbia ogni giorno un nuouo cibo dell'anima da ruminare; & per tale diuersità sia leuato la noia, che cagionerebbe un cibo solo: & così la diuersità della dottrina cagiona maggior luce all'huomo p intédere le cose diuine.

Et perche l'anima nostra uiue di considerationi, che sono il suo cibo, co'l quale si sostenta lo spirito; & perche gli huomini mangiano

Oratione uocale, è di grande utile a' pri cipianti.

cale.

due

due uolte il giorno per ristorar tutto ciò che'l caldo naturale ha consumato, cosi sia bene dar da mangiare all'anima due uolte al giorno; cioè la mattina, & la sera, per ristorare quanto del caldo delle passioni, & appetiti nostri è consumato; perciò è stato necessario di prouedere di due meditationi; una per la mattina, & l'altra per la sera, come si dirà ne' capi seguenti.

Ma s'alcuno tanto mancherà di tempo, ò haurà si poca diuotione, che non possa ritrarsi due uolte il giorno, studisi almeno di risoluersi à contemplar una uolta. Et per non perdere le seguenti meditationi, ne potrà contemplar una alla settimana; accioche egli si pre-

naglia di tutta la presente dottrina.

### DI CINQVE PARTI DELL'ORATIONE. CAPITOLO TERZO.



ARA auisato il settore, come non si deue consumare il tempo della meditatione; percioche due parti le pos Due parti, che prece dono precedere, che sono la preparatione, & la settio-dono l'ora ne: & à quelle seguono due altre, che sono il rendimen tione. to di gratia, & la dimanda. Là onde dobbiamo prepa

rare il cuor nostro à questo essercitio; & poi legger ciò, che si deue con templare; & segua incontinente la meditatione sopra quanto n'è letto, dando sine con tendimento di gratie per gli hauuti benefici, & diman da di tutto quello, che sentiremo esserci necessario per l'anima nostra, & de'nostri prossimi. Di queste cinque parti trattaremo copiosamen te a' lor luoghi, & per quei che sono principianti, terremo quest'ordine; del quale non hanno bisogno coloro, che sono in questo essercitati.

MA egli è da notare, che le meditationi della notte si pongono se paratamente; dichiarando quai punti principali si deono considerare in ciascuno; indi ci si manisestano tutti copiosamente; accioche leggendoli meglio s'intendino; considerando prima in somma ciò che si deue contemplare. Egli è il uero, che non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principali della passione di Christo non ho posto al principali della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principio le meditationi della passione di Christo non ho posto al principi

## SEGVONO LE PRIME MEDITATIONI DE GIORNI DELLA SETTIMANA.

PER LA MATTINA.



Fattosi il segno della Croce, con quella preparatione, che si è altroue dichta rata, si contempla il lauar de piedi, che fece CHRISTO a' CONTENTIONE del Santiss. Sacramento.

## L'EVANGELIO.

Luc. 22. Mar. 14 Matt. 26 Gio. 13. SSENDO GIVNTA L'HORA DELla cena, il Signore si pose à mensa con gli Apostoli: a' quali d'isse. Con desiderio ho desiderato di mangiar con uoi questa Pasqua, prima che io pati-

sca. Et cenando disse. În uerità ui dico, che uno di voi mi tradirà. Et dolendo si tutti di queste parole, comin ciò à dire ciascuno d'essi. Son io quello sorse ò Signo re? A' quali egli rispose. Colui, che mette la mano nel piatto, mi tradirà: Ma il figliuolo della Vergine uà al

luo

suo camino, come è scritto di lui: Nondimeno guai à quell'huomo, che lo tradirà: meglio sarebbe per lui, ch'egli non sosse nato. Allhora Giuda, che lo doueua tradire, gli disse. Sono io, è Signore! & il Signore gli rispose, Tu l'hai detto.



Fornita la cena, GIES V leuandosi, si cauò le uestimenta; & cintosi un sciugatoio, pose dell'acqua
in un catino; & lauando i piedi a' suoi discepoli, gli
asciugaua con quel sciugatoio, con cui s'haueua cinto. Ma giunto à Simon Pietro, esso Pietro gli disse. Signore, tu mi laui i piedi? A' questo rispose Giesv. Tu
non sai quello che hora io faccio; ma lo saprai dipoi.
Pietro gli disse. Non mi lauerai i piedi in eterno. Se
non ti lauerò, (disse Giesv) non haurai parte meco.
Simon Pietro à questo rispose. Lauami ò Signore non
solo i piedi, ma etiandio le mani, e'l capo. Chi è mon
do, (disse Giesv) ha bisogno solamente che gli

MEDITATIONI SPIRITVALI

siano lauati i piedi; perche nel rimanente egli è tutto mondo: Et uoi siete mondi: ma no tutti. Et percioche egli sapeua chi lo doueua tradire, però soggiunse, non tutti. Fornito di lauar i piedi, ripose le sue uestimenta; & tornato à sedere, disse loro. Intendete uoi quello, c'ho satto? Voi mi chiamate Maestro, & Signore, & dite il uero, perche sono ueramente: & perciò se io uostro Signote, & Maestro ui ho lauato i piedi, & uoi douete lauarueli l'uno l'altro: perche ui ho dato essempio, che sacciate uoi, come ho fatt'io.

Et fornito di lauare, prese il pane, & lo benedisse, & diuise, & diedelo a' discepoli, dicendo. Pigliate, & mangiate, Questo e' il mio Corpo. Et parimente pigliando il Calice, rendègratie à Dio, & lo diede loro, dicendo. Bevete tutti di Questo, per che egli e' il mio sangue del nuovo testamento, che si spargera Per molti in remissione de' peccati. Et quante fiate voi farete questo, eatelo in mia commemoratione.

## Meditatione sopra i passi del suddetto testo.

ONTEMPLA anima mia in questa cena, il tuo benigno GIESV, mira l'essempio d'inestimabile humiltà, ch'egli ti mostra; leuandosi da mensa, & lauan
do i piedi a' suoi discepoli. O' buon GIESV, che
cosa è quella, che tu sai? ò quanto s'humilia la tua

Maestà. Di che pensiero saresti stata anima mia, se tu hauessi ueduto Iddio inginocchiato a' piedi de gli huomini, & a' piedi di Giuda? O' crudele, perche non si t'intenerisce il cuore à tanta humiltà; &

15

son ti si rompono le uiscere à tanta mansuetudine? Come è possibile à Giuda, che tu babbi disposto di uendere questo mansueto Agnello? Non sai placar il cuor tuo uedendo tanta humanità per simile esfempio? O mani bianchissime, & santissime, non haueste à schiso, &
fastidio lauare que piedi lordi dalle sozzure del caminare? O spiriti
felici, mirate à ciò che sa il uostro Saluatore: Venite sin dal cielo à mi
rarlo, & uedretelo inginocchiato a piedi de gli huomini; & pensate
s'alcuno del uostro lignaggio usò mai tal cortessa. Signore, io udij, la
tua parola, & udij le tue opere, siche rimasi stupito. O selici Apostoli, non tremate uoi ueggendo tanta humiltà? che sai tu Pietro? con
sentirai, che il Signor della Maestà ti laui i piedi?

Pietro adunque, stupito di uedere il Signore a' suoi piedi inginocchiato, disse. Domine, tu mibi lauas pedes?cioè, Signore, tu mi laui i piedi? Non sei tu il figliuolo di Dio uiuo? Non sei tu il creatore del mondo? La bellezza del Cielo? Il paradiso de gli Angeli? Il rimedio de' peccatori? Lo splendore della gloria paterna? La fonte della diuina sapien za? Et tu Signore di tanta bontà unoi attendere à tanta bassezza? Tu, che fondasti il Cielo, & la terra con tanta lealtà, & marauiglia? Tu, che chiudi il mondo con la mano; & mouendo i Cieli, gouerni la ter ra, diuidi le acque, ordini i tempi, & disputi le cause, beatifichi gli An geli, indrizzi gli huomini, & reggi il tutto con sapienza, lauerai i piedi à me, che sono poca terra, & cenere, un uaso di corrottione pieno di uanità, & d'ignoranza, con altre infinite miserie, & de' peccati, che è di tutte la maggior miseria? L'alrezza di tua maestà, & la profon dità delle mie miserie mi muouono à non consentire à questo. Lascia ò Signore tale ufficio a' serui; leuati cotesto panno di lino dauanti, pi gliati le tue uesti, & torna à sedere al tuo loco. Non si uergogna il Cielo, ueggendo come egli con tale cerimonia lo mette fotto la terra? poiche la mano, al cui potere pose il padre tutte le cose, si abbassa a' pie de gli huomini? Guarda che non si turbi la natura, ueggendo ella il suo creatore sotto di se. Guarda che la sposa figliuola del Re non ti sprezzi, uedendori in questo habito, & non ti uoglia per sposo.

Pietro, come huomo, che non intendeua le cose diuine, in tal mo do parsaua; nè comprendeua quanta gloria si rinchiudeua in quest'ope ra tanto bassa. Ma il Saluatore intendendo il tutto, & bramando di lasciarci si mirabile essempio di humiltà, satisfece alla semplicità del

discepolo; & segui l'opera cominciata.

Quà è da notare, come il Saluatore uosse fare un'opera tanto uile, perche egli doueua mostrarsi piu humile nella passione, per lasciarci

commendata essa opera, che è d'ogn'altra la maggiore. Quante doueuano esser le tue uirtù, poi che sei tanto laudata, ò humiltà, insegnata, & predicata da CHRISTO in tutta la sua uita; da CHRIs To essaltata per bocca della sua santa madre? O fior bellissimo di ogni uirtù. O diuina Calamita, che trahe à se il Creatore di tutte le cose, chi sprezzerà te, sarà da Dio sprezzato; benche fosse nella piu al ta parte del Cielo: & chi abbracciarà te, sarà da Dio abbracciato; quan tunque egli susse il maggior peccatore del mondo. Grandi sono le tue gratie; & marauigliosi i tuoi effetti. Tu plachi gli huomini; sei grata à gli Angeli; confondi i demoni, leghi le mani al Creatore. Tu sei mor te de' uitij; madre delle uirtù: specchio delle uergini, & albergo della santissima Trinità. Chi edifica senza te, distrugge; chi muoue la uir tù senza te, la mette in faccia del uento. La uergine senza di te è sprez zata, & spinta dalla porta del Cielo; & la publica meretrice con esso teco è riceuuta a' piedi di Dio. Abbracciate uergini questa uirtù; la quale ui giouerà à conservarui la uerginità. Cercatela uoi religiosi, perche senza essa, ogni uostra religione è uana.

Considera poi, che lauati i piedi, gli asciuga con quel panno di lino, del quale egli è cinto: & lieuati piu alto con l'occhio dell'anima, & ui uedrai rappresentato il misterio della nostra redentione.

Considera, come quel panno di lino raccolse in se ogni immonditia di quei sporchi piedi, i quali rimasero mondi, & il panno restò immon do, & macchiato dopò che gli hebbe asciugati. Quale cosa è piu soz za, che l'huomo peccatore? & che cosa è piu monda, & pura, che Christia do concetto di Spirito Santo? dice la Sposa. Dilettus meus

Cant. S. Christo concetto di Spirito Santo? dice la Sposa. Dilettus meus candidus, & rubicundus, elettus ex millibus, cioè. Bianco, & rosso è il mio innamorato, & eletto tra mille. Egli adunque tanto bello, & puro uosse riceuere in se ogni macchia, & bruttura dell'anima nostra, la quale egli lasciò pura, & monda; rimanendo egli come lo uedi su la Croce, assitto, & imbrattato. Ragioneuolmente adunque si mara-uigliano gli Angeli di tanta sua bruttura, & dimandano per Esaia, Esa. 62. dicendo. Quare erro rubrum est indumentum tuum, de uestimentum si-

Esa. 63. dicendo. Quare ergo rubrum est indumentum tuum, & uestimentum sicut calcantium in torculari? cioè, Perche porti le uesti tinte di sangue, & macchiate come del colore di quegli, che pestano l'uua. Se
queste macchie ti uengono per altrui colpa, cioè di noi peccatori, non
era meglio lasciar l'huomo col suo tristo merito, che sporcare te uera
beltà del mondo? Qual pietà ti sece tanto desiderare la purità dell'a
anima mia, con tanto pretio, & danno? Qual'huomo si porrebbe
con tela lauorata d'oro, à nettare un uaso immondo? Benedetto sia tu

Signore

Signore Iddio mio, & ti benedicano gli Angeli per sempre, perche uo lesti uenire à riceuere in te le immonditie del mondo, cioè di noi, accioche rimanessimo liberi da esse.

Considera poi con quai parole il Saluatore diede fine à questa histo ria, dicendo. Exemplum enim dedi uobis, &c. lo ui ho dato essempio:ac cioche si come ho satto io; sacciate ancora uoi. Queste parole non so lamente si deuono referire à questo essempio di humiltà, ma à tutte l'opere, & uita di CHRISTO: ilquale è un perfettissimo ricetto di tutte l'euiriu: ma specialmente di quella, c'hora ci uiene rappresentata; cioè l'humiltà, & la patienza: come bene dichiara il martire Cipriano, dicendo. Questa su opera di gran patienza, & humiltà, che l'alta Maestà uolesse scendere da cielo in terra, & uestirsi della nostra terra: & che coprendo la gloria della sua immortalità, si facesse mortale; & che egli innocente, & senza colpa, parisse per noi nocenti, & colpeuoli. Colui che mantiene ogni creatura, digiuno nel deserto quaranta giorni; & finalmente pati same, accioche gli affamati della parola di Dio, fussero satollati. Combatte col demonio, che lo tentaua: & hauendo lo uinto, non gli uolse far altro male che riprenderlo. Non sprezzò Patieza di mai i suoi discepoli, come il Signore i serui, anzi gli trattò con cari- Christo. tà, & beneuolenza, come fratelli: benche questo non è marauiglia, ch'egli sopportasse i discepoli ubidienti, quando che puotè sopportar Giuda, che lo tradiua, & mangiaua con lui, senza scoprirlo, & senza

risiutare il bacio; col quale sapeua di essertradito.

Quanta patientia mostrò egli uerso i Giudei, sin à quest'hora? Quanta fatica sostenne egli à piegar quei cuori indurati, che credessero alle sue parole? Quanto s'ingegnò di trahere quei sconoscenti alla uita dritta con le buone opere? Con quanta mansuetudine rispondeua à chi gli contradiceua? Con quale clementia sopportaua gli arroganti? Con quale humiltà, daua luogo all'ira de' suoi nemici, & persecutori? Come s'affaticò di ticuperar coloro, c'haueuano amazzati i Profeti, & ribellati a Dio sino all'hora della morte? sino al qual tempo egli sofferse infinite ingiurie, fin che uenne allo spargimento del sangue? Come hebbe egli tanta patienza à sopportare gli sputi di quelle immonde bocche; hauendo egli con lo sputo schiarito la uista del cieco? Come sofferse le battiture colui, nel cui nome i suoi serui Hagellano i demoni? Perche su coronato di spine colui, che corona i suoi martiri di fiori eterni? Come su battuto in faccia con le palme delle mani colui, che dona la palma di uittoria a' uittoriosi? Come Afflittioni è spogliato delle sue uesti colui, che con le uesti immortali adorna i di Christo

MEDITATIONISPIRITVALI

suoi Santi? Come è abbeuerato con fele colui, che ci diede il pane celestiale: & con l'aceto, hauendoci dato il Calice della salute? Quel tanto innocente, quel tanto giusto, anzi l'istessa innocentia, & giusti tia è annouerato tra' ladroni, & l'eterna uerità è accusata con falsi testimonij: & il uerbo diuino tacendo uà à riceuere la morte.

Segni au-

.of. mil.

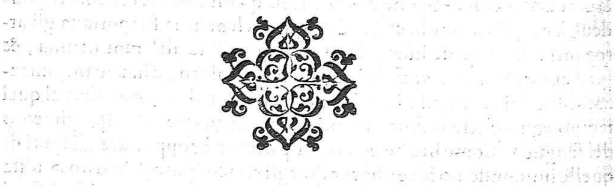
Et perche nell'hora della morte del Saluatore, s'oscurorno le stelle. menuti nel si turbarono gli elementi; tremò la terra; & la notte cacciò il giorno. di Christo Il Sole per non uedere si crudo spettacolo, leuò i suoi raggi dal mondo. Mail Saluatore sta cheto, non si lamenta, nè anco nel morire manisesta la sua gloria; anzi sin'al fine sostiene così lunga contesa, per lasciarci essempio di persetta patientia.

Oltre di questo, se quei ministri, che lo doueuano crucifiggere haueslero dimandaro misericordia, esso gli haurebbe rice-

. uuti, senza chiuderad alcuno le porte della sua Chie sa. Et qual può esser maggior benignità, che ue dere, che il sangue di Christo dà la vita à chi lo sparge? Tale, & tanta su la patientia di Christo; la

quale se non fosse stata si alle in total and office offante, la Chie-man and and the office and the second of the second o examiliant to the contract of the second to the second of the second of

be be San Paolo. Questo dice Cipria-Janethare de la lace no.



agallane i demonia. Perchetti sent estatus estatus anna

Come indicate hanness have a new near item length

emistral a sus a la pietra sul al smallo de la la la la la la managliaja (P there are D i branch as a collabolation at account all DEL Sindo a i special com permisars simos sia antico dispersión de la competition della competita della competition della competition della competition della co

# DEL SANTISSIMO SACRAMENTO:

a e siz village a Mosta

& per quali cagioni su ordinato. Parte seconda del Capitolo terzo.



N A delle cagioni, per le quali uenne il Saluatore al mondo, fu principalmente per accender i cuo

ri de gli huomini all'amor di Dio; di cendo S: Luca . Ignem ueni mittere in Luc. 12. terram: & quid volo, nisi ut accendatur? cioè, la uenni à porre il fuoco in terra,& che altro uoglio io, senon ch'egli arda? Questo fuoco pose il Sal uatore ne gl'huomini, facendogli tai benefici, & opere amoreuoli, che per uiua forza erano tenuti ad amarlo,& ardere tutti nel fuoco d'amore. Ma perche tutte le opere della sua uita sa tissima seruono à questo proposito 🕏 seruono specialmente quelle, ch'ei fe ce al fine della sua uita; come signifi- 01 .01 T ca l'Euangelista S. Giouanni dicedo. 10.12. perche egli amaua gli amici, c'haueua nel mondo, finalmente gli amò, perche fece loro maggior beneficij , & gli manifestò piu chiaramente la grandezza del suo amore. Tra queste opere, la principale su l'ordinatione

del Santissimo sacramento; & lo potrà intendere chiaramente chi con siderarà bene le cagioni della sua institutione. Ma perche possiamo intender questo misterio: aprici gli occhi ò Saluatore, e dacci lume co'l quale possiamo uedere le cagioni, che mossero quel tuo innamorato cuore ad ammaestrarci, & donarci si mirabile sacramento.

Volendo intendere alquato di questo, egli è da sapere, come niuna gione Crilingua creata può esprimer la gradezza dell'amor, che CHR 15TO porta sto ci die alla Chiesa sua sposa, & per coseguere à ciascuna delle anime, che sono de il sacrain gratia, perche medesimaméte ogni anima è sua sposa: perciò una del l'altate.

conoscer la grandezza di questo amore, il quale è tanto grande, che su pera ogni sapienza, & cognitione creata, ancora ch'ella sosse d'un'An gelo. Volendo adunque tale sposo dipartirsi da questa uita, & assentarse dalla Chiesa sua sposa; accioche essa con tale assentia non si scor dasse di lui, le lasciò questo santissimo Sacramento, nelquale egli stes so rimaneua, non uolendo, che restasse tra lui, & sei la maggior caparra, che destasse la memoria in lei, se non egli medesimo: perciò gli disse quelle dolcissime parole. Ogni uolta che sarete questo, sate-

Luc. 22. gli disse quelle dolcissime parole. Ogni uolta che farete questo, satelo in memotia di me; accioche ui souuenga del grande amore, che ui

ho portato, & di quanto io uò à patire per uostra salute.

Voleua medesimamente lo sposo lasciare alla sposa compagnia, accio che ella non rimanesse sola: siche le lasciò questo sacramento, nel quale egli stesso rimane, ch'è la miglior compagnia, che egli potesse lasciarle. Voleua parimente andare à patire per la sposa, & ricomperarla dal peccato, & anco arricchirla col prezzo del suo sangue; & accioche essa potesse godere di questo tesoro, le lasciò le chiaui di questo sacramen to, dicendo Chrisostomo, ogni uolta che ci auiciniamo ad esso, faccia

to, dicendo Chrisostomo, ogni uolta che ci auiciniamo ad esso, saccia mo conto di por la bocca al suo costato, & bere di quel sangue precio so, & farci partecipi di questo santo misterio. Considera dunque la qua lità de gli huomini, che per dapocaggine restano d'auicinarsi à questo conuito, & goder un tesoro tanto inestimabile. Questi sono quei ma

Pro. 19. li auenturati negligenti, de' quali disse il Sauio. Abscondit piger manum suam sub ascella, nec ad os suum applicateam, cioè. Il negligente si pone la mano in seno, & si lascia morir di same, per non si metter le mani alla bocca. Qual maggior dapocaggine può essere, che per picciola fatica, come è prepararsi à riceuere questo Sacramento, lasciar di gode re un tal tesoro, che uale assai piu che ogni altra cosa da Dio creata?

Parimente questo celestial sposo desideraua di esser dalla sposa ama to; perciò ordinò questo marauiglioso cibo, con tali parole consacrato che chiunque lo riceue degnamete, di subito è toccato di quest'amore. O misterio degno d'esser impresso nel cuor nostro. Dimmi ò huomo, se un Prencipe tanto si affettionasse ad una schiaua, che la prendesse per moglie, & la facesse Regina di quanto egli possede, quo diressimo che sosse grande l'amor suo uerso di leiz. Et se dopò il matrimonio, quella schiaua si raffredasse nell'amor uerso il suo sposo, & ch'egli intedendo qsto, andasse cercando di darle qualche cibo da farla innamorar di sui, no diressimo che qsto susse qualche cibo da farla innamorar di sui, no diressimo che qsto susse su pessono amore d'un tal marito? Ma tu Re di gloria, no ti cotetasti di pigliar l'anima mia per sposa, ch'era schia

21

darle questo misterioso sacraméto, & lo seruasti con tai parole, che può trasformare in tale animo coloro, che lo mangieranno, facendogli arde re in uiue siamme d'amore. Niuna cosa meglio manisesta l'amore, che il desiderio d'esser amato: & hauendo tu tato desiderato l'amor nostro, che lo cercasti con tali inuentioni, chi potrà per l'auuenire dubitare del tuo amore? Io sono certo o Signore, che s'io ti amo, sono da te amato. Sono certo, che non mi bisogna usare nuoue arti, pet trar-

re il cuor tuo ad amarmi, come tu cercasti per trarre il mio.

Vedeua parimente quel dolcissimo sposo assentarsi dalla sposa; ma perche l'amore non consente che egli si stia lontano dalla cosa amata uoleua egli partirsi di sorte, che non si partisse del tutto & andare di maniera, che quiui restasse. Ma perche egli non poteua rimanere, nella sposa per andare allhora con lui, trouò una uia mezana, si che quantunque egli se n'andasse, & essa restasse, nondimeno giamai non fussero divisitotalmente, si che egli institui questo sacramento; per me zo delqual le anime sussero con CHRISTO incorporate con nodo d'a more tanto stretto, che d'amendue si sacesse una istessa cosa. percioche si come del cibo, & di chiunque lo mangia, si fa una cosa medesima, cosi in suo essere auuiene dell'anima, & di Christo, benche secondo S. Agostino, egli non si muta nell'anima, ma l'anima in lui. Voleua egli medesimamente assecurarla, e darle caparra di quella eter na heredità di gloria; accioche con la speranza di questo bene, potesse lietamente caminare per le fatiche, & asprezze di questa uita:perche in uero non è cosa, la quale meglio desti noi quà giù, che la speranza di quanto goderemo nel cielo. La onde il Saluatore dice. Se uoi mi Gio. 14. amaste, haureste piacere del mio partire percioche io me ne uò al pa dre. Come s'egli dicesse. Egli è tanto bene andare al padre, che quantunque ui si andasse per battiture, per chiodi, per Croci, & per ogni sorte di martirio, nondimeno tuttauia il guadagno è assai maggiore, che il danno. Accioche la sposa hauesse certa, & secura speranza di questo bene, le lasciò tale caparra di tanto inestimabil prezzo, co'l quale tenesse per certo di riceuere quanto egli le haueua promesso nella gloria; non glielo hauendo negato nella ualle delle lacrime.

Voleua ancora, all'hora della sua morte sar testamento, & lasciare alla sua sposa una mancia segnalata per suo rimedio, & lasciolle questa piu preciosa cosa, che lasciar le potesse. Helia douendoss partire dalla terra, lasciò il manto al suo discepolo Heliseo, no hauedo altro, che lasciargli: e il nostro Saluatore, & maestro quando uosse salire

B iij

al cielo, lasciò à noi il manto, cioè il suo sacrato corpo, in questo sacramento; sacendoci heredi (come suoi figliuoli) di tutti i suoi tesori, & meriti, in esso rinchiusi. Heliseo con quel manto passò le acque del siume Giordano, senza annegarsi, nè bagnarsi, & i fedeli con la uirtù di questo sacramento, passano per le acque delle uanità, & tri-

bulationi di questa uita, senza pericolo, & trauaglio.

Voleua medesimamente lasciare all'anime sufficiente prouisione de cibico quali uiuessero; perche non meno ha bisogno l'anima di cibo, per mantenersi la uita spirituale, che il corpo per la uita corporale, la quale non può mantenersi se ogni di non piglia nuouo cibo. Et ciò auniene, perche il caldo naturale consuma la sostantia del corpo nostro, & bisogna ristorarlo co'l cibo cotidiano: altrimenti la uirtù, che mantiene la uita dell'huomo, uerrebbe meno. Et, se piacesse à Dio, che gli huomini per tal uia intendessero quanto gli sa mestiero di questo sacramento, & parimente della sapientia, & gratia, di chi lo institui, essi ne farebbero piu stima. Perche gli è manifesto, come noi habbiamo un caldo pestilentiale cagionato in noi dal peccato, il quale consuma ogni bene, che in noi; perche ne inchina all'amore del mondo, della nostra carne, & d'altri uitij: & con questo ci separa da Dio, facendone intepidire nel suo amore, & raffreddare in ogni bene. Ora hauendo in noi questo perperuo consumatore, non sarà cosa ragioneuole, che ui sia qualche cosa, la quale ristori quanto è consumato? Se ui è un continuo consumatore, & che non ui sia un continuo restauratore, che cosa debbiamo sperare, se non continuo mancamento & finalmente la morte? & per proua di questo, basta uedere il corso del popolo Christia no, il quale nella primitiua Chiesa quando sempre mangiaua di que sto cibo, uiueua di esso: & haueua forza non solamente di osseruar la legge di Dio, ma etiandio di morire per esso. Ma hora questo popolo è tanto debole, & stanco, perche egli non mangia, che uiene à pericolare. Dicendo il Profeta. Il mio popolo è diuentato tristo, perche no conobbe Iddio. I nobili di esso popolo moriron di same & la moltitudine di sete:per questa cagione quel tato sauio medico, c'haueua conosciuto al posso la nostra debolezza, ordinò questo sacramento, sotto specie di pane, & di uino: accioche ci manisestasse quanto con questo si operaua, & quanto l'anima hauesse di questo sacramento bisogno. Considera ancora, se si poteua trouare al mondo maggiore amore, che lasciarne il figliuolo di Dio la sua carne, & il suo sangue, per cibo, & per rimedio ?

Leggiamo in molte historie, che alcune madri astrette dalla same, po stobel pe-fero mano ne piccioli fanciulli, per mangiarseli; prinando di nita i sigli siero. uoli, per mantenersi la uita. Ma chi ha mai letto, che alcuna madre hab bia mai dato à mangiare al suo sigliuolo assamato la propria carne, & che si tagliasse un braccio, che fusse crudele uerso se stessa per usare pietà uerso il figliuolo? Ma GIESV CHRISTO, che ci ama piu che madre, uenne per noi di cielo in terra; & ueggendo che patiuamo di fame, ci diede le proprie carni in cibo, & se diede in mano de' ministri di giu stitia alla morte, accioche noi có questo cibo uiuessimo. Et nó sece que sto una uolta, ma in perpetuo. Et preparò questo sacrameto, perche tu întédessi un maggior grado d'amore; & che egli ti dà cotinuaméte quel medesimo cibo, cosi gli è pronto à ricoperartico la medesima moneta.

Sopra tutto è da considerare, che quel reformatore del mondo uol se restituir l'huomo nell'antica sua dignità, & leuarlo tanto per gratia, quanto egli era caduto per colpa; & si come la caduta su dalla gratia di Dio alla uita bestiale, così per lo contrario, uolse che susse leuato dalla uita di bestie à quella di Dio, laquale per lo peccato egli haueua perduto. A questo effetto adunque egli ordinò la communione di questo santis s'acramento: mediate il quale l'huomo diviene partecipe della uita di Dio.Ilche egli ci manifestò dicendo. Qui manducat meam Gio. 6. carnem, & bibit meum sanguinem, in me manet, & ego in eo, &c. cioè. Chi mangia la mia carne, & beue il mio sangue sta in me, & io in lui: perche il padre è in me, la uita, ch'io uiuo è conforme à quella di mio padre, che è uita di Dio. Cosi ciascuno, nel quale io starò per mezo di questo sacramento, uiuerà la uita come io; cioè ch'egli non uiuerà la uita di huomo, ma di Dio: Percioche questo è l'altissimo sacramento, nel quale si riceue Iddio corporalmente, non che egli si muti ne gli huomini, anzi per lo contrario, che gli huomini si mu tino in lui, & si facciano Dei . Perche questo diuin cibo opera quel- L'huomo, lo, che in esso si opera, perche sia pigliato degnamente: cioè, che che si coisi come per uiriu delle parole, che si dicono nella consecratione, ca, si trasquello, che era pane si muta in sostantia di Christo; cosi per Dio. uirtù di questa communione, l'huomo per una uia marauigliosa uiene à trasformarsi in Dio. Talche si come quel pane auanti la consecratione era una cosa, & dopò essa consecratione è un'altra, cosi l'huomo auanti la communione diuota era una cosa, & dopo quella è un'altra; cioè unito con Dio. Qual gloria può essere maggiore di questa? Qual dono piu degno? Qual beneficio piu grande? Et

qual argomento d'amore si può uedere maggiore di questo? faccia-

mo tutte le opere di natura, & quelle di gratia, perche quest'opera supera tutte le opere, & ha una gratia singolare. O marauiglioso sacramento, con quai parole ti potrò laudare? Tu sei la uita delle nostre anime, la medicina delle nostre piaghe, la consolatione de' tribola ti, il memoriale di Giesv Christo, il testimonio del suo amore, la compagnia del nostro peregrinaggio, l'allegrezza del nostro bádo, le braci per accendere il fuoco del diuino amore, il mezo per riceuer la gratia, la caparra della felicità, & il tesoro della uita Christiana.

L'anima con questo cibo si unisce col suo sposo; con questo s'illumina l'intelletro; si auuiua la memoria, & innamora la uolontà. Si dilet ta il gusto interiore; si accresce la deuotione; s'aprono i fonti delle lacri me; si addormétano le passioni; si destano i buoni desideri; si fortifica la nostra debolezza; & si ripiglia lena, per andare sin'al santo paradiso.

Qual lingua potrà narrare à pieno la gradezza di questo sacrameto? Chi potrà render per questo debite gratie? Chi non si risoluerà in lacri me, ueggendo Dio con esso unito? Mi manca la parola, & mi uiene me no il sentimento, considerando la singolar uirtù di questo sacrameto.

Qual diletto, che soauità, che odori di buona uita rende colui, che quista l'a- lo riceue? Allhora non si odono altri uersi, che canti soauissimi dell'huomo, interior gridi, desideri, & rendimento di gratie, con parole santis. sa- soauissime à laude dell'innamorato: perche l'anima diuota allhora per cramento. uirtù di questo sacramento è riformata tutta interiormente, & piena di pace, fortificata in fede, confermata nella speranza; & legata co i lacci di perpetua carità, co'l suo dolcissimo redentore: Et per questo di giorno in giorno si fa piu feruente nell'amore, piu sorte nelle tentationi, piu pronta nelle fariche, piu sollecita al bene operare, & piu. bramosa di frequentare questo santissimo sacramento.

Tali sono i tuoi doni, o buon GIESV; & tali sono le opere, & i diletti del tuo amore; iqual tu suoli communicare a' tuoi cari amici per mezo di questo diuin sacramento: accioche con tanti soaui diletti dell' anima, essi possino sprezzare quei, che son uani, & fallaci. Apri aduque o soaue amore, apri o diuina luce gli occhi de ruoi fedeli; accioche con uiua fede ii conoscano, & amino: per carità allarga i cuori loro; perche te riceuano in se stessi, & che essendo da te ammaestrati cerchino te per te, si riposino in te, & finalmente per mezo di questo sa cramento, si uniscano teco, come membri co'l suo capo, & come sarmenti o palmiti con la sua uite: accioche essi uiuano per la tua uirtù, & si godano per sempre delle influenze della tua gratia.

Fornita questa contemplai ione, segua il render gratie à Dio: & dapoi se faccia la dimanda, come s'è sopradetto. PER

Ciò, ch'ac nima per

# PERIL GIORNO DEL MARTEDI MATTINA.



In questo giorno, fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta, contemplarai i seguenti passi sopra l'oratione del Signore nell'horto, & lo suo esser preso.

### EVANGELIO.



T FORNITA la cena, il Signore uen ne co' suoi discepoli all'horto nomato Gethsemani: & disse loro. Aspettate qui, fin che io uò à fare oratione. Et tolto seco Pietro, & i due si-

gliuoli di Zebedeo; & cominciando ad attristarsi, disse loro. Dolente è l'anima mia sino alla morte; aspettate qui, & uegghiate meco. Et allontanandosi alquanto, & posta la faccia in terra, disse. Padre se egli è possibile, passi da me questo calice: nondimeno, non si faccia come uoglio io, ma come

piace à te. Et ritornato a' suoi discepoli, trouogli che dormiuano, & disse à Pietro. Non hai potuto uegghiare meco un'hora? uegghiate, & orate, accioche non entriate in tentatione. Lo spirito è pron to; ma la carne è inferma. Et partito da loro, un'altra uolta fece la medesima oratione. Padre mio, se può passare da me questo calice, sì ch'io non lo beua, facciasi la tua uolontà. Et ritornato la seconda uolta a' suoi discepoli, gli trouò à dormire, perche gli occhi loro erano dal sonno grauati; & lasciandogli cosi, ritornò la terza uolta, & fece la medesima oratione. Et scendendo l'Angelo dal Cielo, lo confortò: & caduto in agonia, fece piu lunga oratione; & sudò gocciole di sangue, che scendeuano in terra. Et ritornato a' suoi discepoli, disse loro. Dormite, e riposateui; uedete che ègiunta l'hora, & il figliuolo dell'huomo sarà dato in mano de' peccatori. Leuiamoci, & andiamo. Vedete, che hora uerra colui, che mi deue tradire. Et cosi parlando, eccoti Giuda uno de' dodici, uenne con gran compagnia di gente con spade, e lancie, & lanterne, mandati da' Prencipi de' Sacerdoti, & da' uecchi del popolo. Et colui che lo uendeua diede à loro questo segno, di cendo. Quello, ch'io bacierò; pigliatelo, & conducetelo à buona guardia. Et auicinatosi à GIEs v, gli disse. Maestro, Dio ti salui: & lo baciò in faccia. A' cui disse : G I Es y. Amico, à che effetto sei uenuto? Pietro all'hora, cauato il coltello, serì

PER IL MARTEDI MATTINA. un seruo del Pontefice, & tagliolli l'orecchia destra. Il qual seruo si nomana Malco. Allhora Giesv disse à Pietro. Rimetti il coltello nella uagina: non uuoi, che io beua quel calice, che mi diede il mio Padre? Et toccando l'orecchia di Malco, la sanò. Allhora GIES v disse a' Prencipi de' Sacerdoti, & a' ministri del tempio, & a quei uecchi, che erano uenuti con lui. Come ad un ladro siete uenutià prendermi con spade, & lancie. Io del continuo ui sedeua appresso insegnandoui nel tempio, & non mi prendeste: ma questa è l'hora uostra, & la potestà delle tenebre. Allhora i soldati, il Tribuno, & i ministri de' Sacerdoti posero mano in Gies v: & hauendolo legato, lo condussero prima à casa di Anna, che era suocero di Caisa, Pontesice di quell'anno. Allhora tutti i discepoli, lasciando il Signore, fuggirono. I m imm salama i anangik e salahidak a i immi O

# Meditationi sopra i passi del testo.

H E fai tu anima mia? Hora non è tempo di dormire. Vientene meco all'horto di Gethsemani, & uedrai le cose piu marauigliose. Vedrai dico, attristarsi l'allegrezza; temere la fortezza, indebolirsi la uirtù; consondersi la Maestà; stringersi la grandezza, & an-

nebbiarsi, & oscurarsi la gloria. Considera prima; come sornita la cena, il Signore andò co' suoi discepoli à fare oratione prima, che egli entrasse alla battaglia della sua passione, per farci conoscere che Oratione in ogni trauaglio, & satica, dobbiamo sempre ricorrere all'oratione, assimiglia come ad una sacra Ancora, per la cui uirtù si leua da noi il carico, ta ad una ouero si dà à noi sorza di poterlo portare, per questa & maggior gratia.

dicendo San Gregorio. Maggior beneficio ne fa il Signore dandone forza di sopportare le tribulationi, che leuandoci esse da dosso, si fattamente che siamo liberi.

Beneficio maggiore che ne dà patienza.

Il Signore, per compagnia di questo suo camino, prese seco quei tre amati discepoli, San Pietro, San Giacobo, & San Giouanni: i il Sig. è la quali poco auanti erano stati testimoni della sua gloriosa trasfiguratio ne; accioche essi medesimi uedessero quanto differente figura egli pigliaua all'hora, per amore degli huomini; quantunque egli s'haueua dimostrato ad essi tanto glorioso in essa trassiguratione. Et perche egli attendeua di manisestare, come non erano minori gli affanni del l'anima sua, che quelli, che apparecchiauano per lo corpo disse loro quelle lamenteuoli parole. L'anima mia è dolente sino alla morte; aspettate quà giù, & uegghiate meco

Quel uero Iddio, & huomo sopra ogni nostra humanità, & ogni cosa creata, la cui conuersatione era con la somma Deità, la quale gli communicaua i suoi secreti, è tanto celebrato, che communica a'suoi discepoli, la sua pena, & brama la loro compagnia. Aspettate quà & uegghiate meco. O ricchezza del cielo, chi t'ha posto in tale stretta? Chi su ardito di condurti auanti a' Prencipi de' sacerdori? Chi ti sece mendico delle tue creature, siche niuno ti porgesse aiuto, se non l'amore che ti muoueua ad arricchire l'huomo con lo spargimento del tuo sangue?

Considera tione della timidità. nella fua motte.

Dimmi, o dolcissimo Signore, perche temi tu la morte, la qual tanto desideraui, essendo manisesto che l'adempire un suo desiderio, che Chri- cagiona piu tosto allegrezza, che timore? I marriri non-haueano la sto hebbe sorza, nè la gratia, che tu hai; ma solamente ne haueano una picciola parte, communicatagli da te, che sei la fonte della gratia; & con questa sola entrauano tanto lieti à riceuere il martirio, & tu che sei la son te, & il donatore della fortezza, & della gratia, ti attristi, & temi auanti la hactaglia? Veramente o Signore, questo timore non è tuo, ma mio, si come quella fortezza de' martiri, non era di essi, ma tua. Tu temi per quella parte la quale tieni della nostra natura, e i Martiri furon ualorosi, per quello, c'haueuano da te. La debolezza della mia humanità si manisesta nel timore, che tu Iddio mio dimostri. Et la uittù della tua deità si uede nella fortezza de gli huomini si che il timore è mio, & tua è la fortezza, & perciò mia è la tua ignominia, & tua è la mia laude. Fu leuata la costa del fianco di Adam, per. formarne la donna, & in luogo dell'osso toltogli, ui posero carne de bole. Che altro significa questo, se non che il padre eterno prese di te

secondo.

secondo nostro Adam la fortezza della gratia per metterla nella Chiesa Gen. 2. tua sposa; & tolse da lei la carne, & la debolezza, per metterui la ui Bella cossta: si che in questo modo la donna riman sorte, & tu debole? Que- deratione. sta o padre su doppia uirtù, laquale ci facesti, poiche non ti contentan do di uestirti di noi, uolesti uestire noi di te. Per queste due ranto sin golari gratie, ti benedicano gli Angeli; poiche non fusti auaro à communicarci i tuoi beni, & non hauesti à schiuo, di pigliare sopra di te i nostri mali. Che debbo sare io uedendomi pieno delle sue mi, sericordie, se non occupare ogni mio senso, & intelletto à laudarti; & gloriarmi di uederri pieno di miserie, & hauerti compassione ? Da: una parte mi rallegrerò, dall'altra, mi contristerò; & cosi tra lagrime, & allegrezza piangerò & cantarò la tua passione, & studierò sempre quel libro d'Ezechiele, che è di canti & di lamentationi.

Il Signore finite queste parole; si allontano da suoi discepoli, quanto è un tirar di pietra, & gettandosi à terra, cominciò la sua oratione di cendo. Pater, si possibile est, transeat à me calix iste, cioè, l'adre se gliè possibile, trapassa da me questo calice, tuttauia non si faccia quello, che uoglio io, ma la tua uolontà. Et fatta tre uolte questa oratione, alla ter za fiata cadde in tale agonia, che sudò gocciole di sangue sino à terra.

Considera adunque bene il Signore in questo passo tanto doloro- Considera so; & sappi come rappresentandosegli auanti à gli occhi dell'ani-tion sopra mo, tutti quei tormenti, ch'egli doueua sofferire; & intendendo l'angonia, persettamente co'l suo prudente intelletto gli intollerabili, & crudeli che Chridolori apparecchiati al piu delicato corpo, che mai susse sormato. Et ness'horto mettedosi auanti à gli occhi tutti i peccati del mondo, per li quali egli orando. patiua; & l'ingratitudine di tante anime, lequali non riceuerebbono, nè uorrebbono conoscere un tanto beneficio, nè seruirsi di quel tanto singolar rimedio, l'anima sua, su tanto angustiata, & se ne risenti di maniera il corpo, che tutte le forze, & gli elementi del suo cor posi stemperarono, & la sua carne benedetta, aprendosi per tutte le parti, diede luoco al sangue, che stillasse in abbondantia fino à terra. Et, se la carne, che per la sola reuerberatione dell'anima, patiua tanto affanno, che cosa doueua patire essa anima, che principalmen. te sentiua quell'affanno? Negli altri huomini, quando lor soprauiene qualche subito trauaglio, il sangue corre al cuore, lasciando gli altri membri freddi & spogliaci di uniù, per soccorrere il membro piu principale: Ma auuiene in CHRISTO al contrario; perche egli uolendo patire senza alcuna maniera di consolatione, accioche susse piu copiosa la redentione, non uosse accettare questo poco di alleuia-

Ezec. 2.

mento, & conforto di natura, per mostrarci singolar amore. Pensa dunque al signore in questa angonia: contemplando non solamente le angustie dell'anima sua; ma etiandio la figura della sua sacrata faccia tutta mutata dal suo solito.

Il sudore principalmente suole uenire dalla fronte alla faccia, ma il Saluatore sudaua sangue da tutto'l corpo; si che stilsaua in terra. Come adunque doueua stare quella fronte che rasserena la luce istessa, & quella faccia honorata dal cielo, essendo coperta con gocciole di sangue? Se auiene, che una persona da noi s'infermi, gli stiamo di continuo sopra mirandola in faccia; & attendendo ad ogni mutamento, che uediamo in essa, perche con questi si suole mutare l'infermità: ma tu anima mia, quando miri la faccia di GIEsv, che affanno senti ueggendo in essa segni, tanto strani, & mortali? Quai sarannoi seguenti dolori, s'egli nel principio dell'infermità, cade in agonia? Che sentirà sostenendo i dolori, poiche; solamente pensando, ui suda sangue?

Se in questo passo, non ti prende pietà del Saluatore, & se quan do egli sparge il sangue da tutto il corpo, tu non mandi un mare di lagrime da gli occhi, tieni per certo, che tu hai un cuore di pietra. Se non puoi piangere, perche non lo ami, piagni almeno per la moltitudine de' tuoi peccati; poiche essi furon cagione di questo dolore? Non lo battono i ministri di giustitia; non lo coronano i soldati; non gli sanno uscire il sangue i chiodi, nè le spine; ma le tue colpe nato le pe cagionano tutti questi mali. Queste sono le spine, che lo pungono ; queste i ministri, che lo battono; questa è la graue Croce, che lo sa sudare sotto il peso. Quanto caro ti costa, o Saluatore, la mia salute, & il uolermi aiutare? O mio uero Adam, uscito di paradiso per li miei peccati, con quai sudori di sangue guadagni tu quel pane, colquale hai da matenermi, accioche l'anima mia no si muoia di fame?

Considera medesimamente da una parte quella grande agonia, & il uegghiare di esso CHRISTO; & dall'altra quel profondo sonno de suoi discepoli, & uedrai rappresentare un gran misterio: perche ueramente niuna cosa fa meglio conoscere il mondo, che la trascurataggine, con la quale uiuono gli huomini, & la poca stima, che sanno d'un caso tanto importante, come è la propria salute. Qual cosa è piu da biasimare, che uedere tanta dapocaggine in una causa, doue si tratta della uita perpetua? Et se tu uuoi intendere l'uno, & l'altro, mira il Saluatote, e i discepoli, in questo passo. Vedi come il Saluatote, attendendo à questo negotio, è profondato

I peccati mostri han no cagione di Chri Ho.

PERIL MARTEDI' MATTINA.

in tanto pensiero, che si truoua in agonia, si che gli sa sudar sangue. Guarda i discepoli stesi in terra dormendo con prosondo sonno: si che non bastaua la riprensione del maestro, nè il duro letto, sopra il quale dormiuano, nè anco l'aria della notte, accioche tornassero in se. Considera quanto sia grande l'impresa, della redentione de gli huomini, poi che bastò per sar sudar sangue à colui, che sostiene il Cielo, & la terra. Contempla per lo contrario quanta poca stima ne sanno gli huomini, poi che dormono tanto spensierati, nel tempo, che il Saluatore si desta per cagion loro. Non si può meglio menio

che il Saluatore si delta per cagion loro. Non si può meglio manise. Non può star questo, & quello, se non per queste opere. Se gli altrui trauagli uiuer spen posero Dio in tanto pensiero, come può uiuere spensierato colui, il- lui, che asquale aspetta de' casi suoi utile, ò danno?

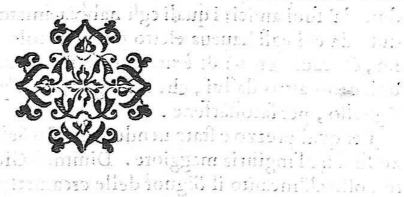
Con questa diligenza potrà intendere quanto ueramente Iddio sia casi suoi nostro padre, si che egli tiene uerso di noi cuore paterno utile, o di

Quante siate auuiene, che dormendo la sigliuola prosonda mente, il padre uegghia tutta notte à pensare come maritarla. Così questo pietoso padre, stando noi à dormire, senza prenderci cura della nostra salute, si mette per noi à

sale impresa. Come nel passo di Gies v sudan-

te fangue, & de gli discepoli, che dormiua

a rappresen-



ការអនុទ្ធ របស់ខ្លួនការ៉ាន់ទទួរ នៃការការការប្រការប្រជាជាក្រុម គេបញ្ជាក់ ការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការ វិទ្ធិភាពការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្រការប្

eqique es tracite de la companya de



## COME FV PRESO IL SALVATORE Parte seconda del Martedi.



ONSIDERA poi, come finita l'oratione, giunse quel falso amico con quella infernale compagnia, hauendo già rinuntiato l'officio del l'Apostolato, & fattosi Capitano dell'essercito di Satanasso. Vedi quanto sfacciatamente su il pri mo à farsi auanti; & che auicinatosi al maestro, lo uende con un bacio di falsa pace. Egli è gran

miseria dell'huomo l'esser uenduto per danari; & maggiore, l'esser uen duto da' suoi amici; i quali egli habbia amato. CHRISTO è uen duto da chi egli haueua eletto per discepolo, & Apostolo, con ingan no, & tradimento: & è uenduto à mercanti crudelissimi, che non uoleuano altro da lui, che il sangue, & la pelle di esso immaculato

Agnello, per satollarsene.

Ro.

Per qual prezzo è stato uenduto questo Saluatore? La uiltà del prez Confidera tion sopra zo suol far l'ingiuria maggiore. Dimmi ò Giuda, per qual prezzo hai il prezzo tu posto all'incanto il Signor delle creature? per trenta denari. O quan della uen-die di Cri to uil prezzo è questo per si gran Signore. Vendesi per maggior prezzo una bestia al mercato, & tu uendi il Saluatore per si uil danaio? Egli non stima te si poco, poi che ti ricompra col suo sangue. O quanto po co l'huomo stima Iddio, & quanto gran prezzo Dio stima l'huomo?

Iddio

PERIL MARTEDI MATTINA.

Iddio è uenduto per trenta danari, & l'huomo è ricomperato da ello co'l sangue.

Allhora il Signore disse a quelli, che lo ueniuano à pigliare. Tanquam ad latronem existis cum gladys, & lignis comprehendere me. Quotidic apud uos eram in templo docens, & c. cioè. Sete uenuti à me con spade & lancie come ad un ladro. Et essendo io stato con uoi ogni giorno nel tempio, non mi prendeste; ma questa è l'hora uostra, & la potestà delle tenebre. Questo è un misterio di gran maraniglia. Qual cosa è di maggiore spauento, che uedere il sigliuolo di Dio pigliar imagine, non solamente di peccaiore, ma anco di dannato ? Sed hac est hora uestra, & potestas tenebrarum, cioè. Questa è, (dice egli) l'hora uostra, & la potestà delle tenebre. Le quai parole ci danno à conoscere, come in quell'hora l'innocentissimo agnello su dato in potere de' Principi delle tenebre, che sono i Demoni; accioche per mezo de i lor membri, & ministri, essequissero sopra di lui quei tormenti, che uolessero per loro crudeltà.

Ma mostrò Iddio (dice il Profeta Zacharia,) Gies v sacerdote Zach.3. grande, uestito di una ueste con maniche. Et staua alla sinistra Satana pronto à contradirli. Ma il Saluatore risponde per la sua parte & dice. Io metteua sempre il Signore auanti à gli occchi miei; ilquale mi stà alla destra; accioche io non possi esser mosso.

Pensa teco stesso hora, sin doue s'abbassò la divina altezza per te, perche scese all'estremo delle miserie, & questo è lo esser'egli dato in poter del demonio.

Et perche la pena debita de' tuoi peccati, era questa, egli uolse porsi à questa pena; accioche tu rimanessi libero da essa. O santo Proseta di che ti marauigli, ueden do Iddio satto minore de gli Angeli? Marauigliati hora assai piu, che lo uedi esser dato in potere de' demoni. Veramente il cielo & la terra tremorono di tanta humanità, & carità.

C

Schern!,&

Dette queste parole, tuita quella squadra di lupi assamati assalì questo mansueto agnello, gittandolo hor quà, hor là, ciascuno peggio che poteua. Quanto inhumanamente lo trattarono; quante scortesi parolegli dissero; quanti colpi, & spinte gli diedero? ciascuno per se sece il peggio, che sapena sare. Presero adunque le mani, che poco auanti haueano fatto miracoli; & le legaron tanto strette, che gli scorricaron la pelle: & cosi lo condussero con ignominia per dolori dati le me publiche. O spettacolo di gran maraniglia. Pensa Christiano, che cosa ti parrebbe, se uedesti alcuna persona di autorità & merito esser condotta per le uie publiche con gran uituperio alla giustitia, con una fune al collo, & con le mani legate in croce, concorrendogli dietro gran popolo, & soldati strepitosamente, si con le uoci, come anco con le armi. Lieua Adunque gli occhi in questo caso; & contempla questo Signore di tanta riuerentia; il quale operana tanti miracoli in quel paese, & fattoui tali prediche, il quale era riuerito da tutti gli infermi, & gli afflitti chiedeuano da lui il rimedio dei loro mali. Quà è ligata la uirtù; presa l'innocentia; mal trattata la sapientia; uituperato l'honore; tormentata la gloria; & turbata la chiara fonte Cotempla d'ogni beltà con lacrime, & dolori. Vedi come lo menauano uitupetione delle rosamente stracciandolo, sacendogli affrettare il passo, quanto la lor offese sat- suria portaua; & il desiderio, c'haueuano di contentare i Farisei, che sto, mentre tanto bramauano di hauer tra le unge quella rapina. Considera bene, lo coduce- che uà per questo camino abbandonato da' suoi discepoli, & accomuano alla pagnato da' suoi nemici; il passo affrettato; il siato mancante; il calor mutato; & la faccia accesa per la gran satica. Et contempla come in tanti tormenti manisesta tanta modestia, nella saccia tanta gratia,& ne gli occhi, quel diuino sembiante, ilquale nel mezo di tante scorrelie mai non si puote oscurare, nè smarrire.

Leuati alquanto piu, & ponti à considerare chi è costui, ilquale tu uedi condurre con tanto uituperio. Questo è il uerbo del padre; fapienza eterna; uirtù infinita; somma bontà; selicità perpetua; gloria uera; & chiara fonte d'ogni beltà. Se tanto si dolse il sacerdote Helì, che susse presa l'arca del testamento, che per timore cadde della sedia, & morì, rompendosi il collo, quanto si deue dolere l'ani ma Christiana, ueggendo l'arca di tutti i tesori della Sapientia di Dio, condotta prigione in mano di nemici tali? Commendino adunque il nostro Saluatore i cieli, la terra, & quanto tra loro si comprende; perche egli udi il pregare de' suoi poneri, & non sprezza il gemito de.

suoi prigioni, poiche egli uolse esser preso, per liberargli.

#### DI QVEI, CHE SPIRIT VALMENTE LEGANO LE manià Christo, parte terza del Martedi.



О I С н в ò clementissimo, & dolcissimo Saluatore, Chi non ri tu uolesti esser legato, per sciogliere, & liberarci dal-te sspiratio la nostra prigionia, ti supplico per le uiscere di mise-ni di Chri ricordia, lequali ti condussero à questo passo, che non sto, gli lemi lasci commettere tanta maluagità di legarti le ma- ga le ma-

ni, come secero i Giudei. Benche non ti legorno le mani essi soli, ma te le lega ciascuno, che resiste alle tue sante ispirationi; & rifiuta di andate per quella uia, per la quale tu lo uuoi guidare; nè riceue quelle cose, che tu pietosamente gli uuoi dare; Percioche non è cosa giusta, che tu continui à sar beneficio à chi piglia da essa occasione di diuentar piu uano, & peccatore.

Parimente lega le tue mani colui, che scandaliza il prossimo, & coi mali consigli, & tristi essempij lo separa dal suo buon proposito,

ò impedisce l'opera buona da alcuno incominciata.

Medesimamente coloro c'hanno perduto la fiducia, & sono incredu. li, hanno ligato le tue mani della liberalità, & della clementia; Percioche si come la confidentia apre le mani della tua gratia; così l'incredulità, & la dissidentia le lega, dicendo l'Euangelista, Che non poteua fare molti miracoli, nè mostrare à pieno la sua uirtu per la incredulità de gli habitatori. Gli ingrati, & negligenti ti legano le mani ò Saluato Chi sono re,& mettono ostacolo alla tua gratia: quegli, perche non rendono gra quelli, che tie dell'hauuta gratia, & questi, perche la tengono ociosa senza preua- legano le lersi di essa. Finalmente ti legano le mani ò Saluatore, chi piglia uana- mani à gloria delle gratie da te riceunte; facendosi con questa colpa indegno della tua gratia; laquale non dei dare ad alcuno, che non ti rettibuisce col tributo della gloria: anzi che come traditore, & subatore diuiene con essa arrogante: & si usurpa l'autorità della gloira; la quale à te so lo s'appartiene. Io dico medesimamente è Sig. che ti legano le mani i uantatori, & coloro che non tengono secrete le consolationi & allegrez ze, che tu gli dai perche si come gli huomini saui & discreti non com municano i lor secreti à quelli, c'hanno trouato infedeli, & poco auueduti à conservarli, cosi su molte volte lasci di communicargli tutti à quelli, che senza cagione gli manisestano, pigliando da questo occasione di uanagloriarsi. FORNITA la meditatione, segue il rendimento delle gratie, et delle dimande.

# I'L MERCORDI PER LA MATTINA



Questo giorno, fattosi il segno della Croce con la preparatione sopradetta, s'ha da contemplare, come il signore su appresentato innanzi d' Pontesici, & a' Giudici. La prima uolta ad Anna, la seconda à Caisa, la terza ad Herode, & la quarta à Pilato.

### L'EVANGELIO.



SSENDO appresentato il Signore ad Anna Pontesice; egli lo dimandò de suoi discepoli, & della sua dottrina. Alche GIESV rispose. Io ho parlato publicamente al mondo, & ho in-

segnato in publico nel tempio, doue concorreuano tutti i Giudei, & non ho parlato in secreto cosa alcuna, perche adunque ne dimandi à me: dimandane à quelli, che m'hanno udito: perche essi sanno ciò, che io ho detto.

Et dicendo egli questo, uno de ministri, che era

PER IL MERCORDI MATTINA. 37 auanti al Pontefice; gli diede una guanciata, dicendo. Cost rispondi al Pontesice? Gies v rispose à colui. Se io ho parlato male, assegnamene la ragione; mase ho detto bene; perche mi batti? Anna lo mandò legato à Caifa; doue i petiti della legge, & iuecchi erano congregati. Il Principe de' Sacerdoti, & i periti della legge cercauano di hauere qualche fallo testimonio contra GIESV, per dannarlo à morte; ma non ne trouayano, benche convenissero insieme molti falsi testimoni. Et finalmente uennero due falsi testimoni, i quali dissero. Costus hadetto. lo posso ruinare il tempro di Dio, & di nuo uo riedificarlo dopo tregiorni. Et il Prencipe de'Sa cerdou, leuandosi, disse. Io ti scongiuro per Dio ui uo, che ci dichi, se sei CHRISTO figliuolo di Dio. Et Gies v gli rispose. Tul'hai detto. Ma in uerità ui dico, che vedrete il figliuol dell'huomo sedere alla destra della uirtù di Dio, uenire nelle nuuole del Cie lo. All'hora il Prencipe de Sacerdoti si stracciò la ueste, & disse. Egli ha bestemmiato; che ci bisogna hauer quà piu testimoni? Voi hauete udito la bestem mia; che ue ne pare? Essi risposero, Egli è degno di morte. Allhora gli sputaron nella faccia, & dando gli guanciate, gli diceuano. Profetiza à noi, o CHR E

STO, chi t'ha percosso! Il giorno seguente, la mattina per tempo, tutti i Prencipi del popolo condussero Gies và Pilato; all quale lo cominciarono ad accusare, dicendo. Habi

biamo trouato costui, che seduce la nostra gente, & uieta, che si dia il tributo à Cesare, con dire, che egli è Re, & Messia. Pilato gli disse. Sei tu Re de' Giudei? Egli rispose. Tu lo dici. Et essendo accusato de' Prencipi de' Sacerdoti, & da' piu uecchi, non rispondeua parola. Allhora Pilato gli disse. Non odi tu quanti testimoni dicono contra di te? Et egli non gli rispose parola alcuna. Si che il Giudice se ne marauigliaua sommamente. Pilato poi disse a' Prencipi dei Sacerdoti, & alla gente. Io non trouo in quest'huomo colpa alcuna. Ma essi gridauano piu ostinatamente. Egli ha solleuato la gente, insegnando per tutta Giudea da Galilea, sino quà.

Pilato udendo nominar Galilea, dimandò s'egli era Galileo. Et quando udì, ch'egli era della giurisdittio ne di Herode, lo mandò à lui; perche in quel tempo esso Herode si trouaua in Gierusalem. Herode ueden do Gies v, se ne rallegrò molto, perche già gran tempo bramaua di uederlo: & hauendo udito di lui molte cose, speraua di uedere qualche suo miracolo. I Prencipi de' Sacerdoti, & i periti della legge lo accu sauano sieramente. Herode quando uide che Gies v non gli rispondeua, lo sbessò con la sua corte. Et uestendolo di bianco; lo rimandò à Pilato.

Il Presidente haueua per costume nella Pasqua, di rilasciar un prigione, il quale essi Pontesici dimandas sero. Et haueua in quel tempo prigione un samoso ladro nomato Barraba: perciò disse a' Giudei. Chi

uolete

uolete ch'io rilasci di questi due, Barraba, o Gies v nomato Christo? Alquale essi risposero. Non nogliamo Gies v, ma Barraba. Il qual Barraba era in prigione per una seditione, che satto haueua nella città, & haueua ammazzato un'huomo. Allhora Pilato disse loro. Che nolete ch'io saccia di Gies v, che si noma Christo? Tutti dissero. Sia crocisisso. Et Pilato sece slagellare esso Gies v.

# Meditatione sopra i passi di questo testo.

V hai anima mia molte cose da contemplare; & mol- Christo su te uie per andare in compagnia del Saluatore, se non condotto uuoi suggir co' discepoli: ò se non ti grauano i piedi: te innanzi per caminar per quelle uie, che caminò il Saluatore. à diuersi Hoggi su condotto cinque uolte innanzi à diuersi Giu Giudici.

dici; & in casa di essi su trattato male; & pagò la colpa, per la quale tu meritaui questi supplicii. In una casa su con guanciate ingiuriato. Nell'altra con sputo, & biasmo turbato. Nell'altra schernito. Nella quarta battuto, coronato di spine, & sententiato. Considera quai crudeltà gli suron usate; tutte bastanti ad indolcire, & romper ogni tuore; poi che senza esser punto rispettato, pareua che ciascuno si

uolesse sattollare del suo sangue.

Andiamo prima alla casa di Anna, & uedrai, come rispondendo il Signore benignamente alle dimande, che gli saceuano circa i suoi discepoli, & la sua dottrina, uno di quei maluagi, che si trouò presente, gli diede una guanciata nella saccia, dicendo. In questo modo tu rispondi al Pontesice? A questo il Saluatore benignamente rispose. Se io ho malamente parlato, mostrami in qual cosa:ma s'io ho parlato bene, perche mi batti: Considera ò anima mia, non solo la man suetudine di questa benigna risposta; ma guarda insieme quella saccia diuina sdegnata dalla mano crudele, & quegl'occhi sereni, che non dauano segno alcuno, che sosse turbato il cuore; & quell'anima santissima, tanto húmile, & pronta, à uoltare l'altra mascella, se quel maluagio l'hauesse richiessa. O male anuenturata mano, che sosti ardita di percuoter quella saccia; la quale è honorata dal cielo, à cui

C iii

MEDITATIONI SPIRIT VALI

s'ingenocchiano i Serafini, & tutta la natura creata. Qual trisfezza uedesti in colui, che cosi hai segnato quella figura, che è il ritratto della gloria del padre; & sprezzasti tanto uilmente colui, che è il più Psal. 4. bello, chetútti ifigliuoli de gli huomini ? 72310 omaligou.

Ma non sarà questa l'ultima ingiuria, la quale egli riceuerà questa notte : perche leuatolo dalla casa di Anna lo conducono da Caisa : doue sarà necessario, che egli uada accompagnato; & uedrai il Sole digiustitia ecclissato; & imbrattata di sputo quella diuina saccia, nel 1. Pet. 1. la quale gli Angeli bramano di guardare. Perche il Saluatore, essendo scongiurato per lo nome di Dio, che dicesse, chi egli era, rispose la uerità dell'esser suo; come era conveneuole. Ma quei maluagi, & indegni di udire si alta risposta, accieeandosi con lo splendore di si chiara luce, Come arrabbiati , ffuoltarono contra di lui, dandogli ciascuno guanciate, & strani urti; & altri sputandogli nella diuina faceia. Quiui gli copersero gli occhi con un panno; & dandogli siere guanciate gli diceuano per ischerno. Profetiza, chi t'ha percosso: O marauigliosa humiltà; ò bellezza del figliuol di Dio tutto grato à gli Angeli. Era questa taccia da sputarui dentro ? Gli huomini nolendo sputare si uoltano al piu sprezzato cantone di casa: & in tutto questo palazzo, non trouarono quegli scelerati, al lor parere, il piu sprezzato luoco da sputare, che la tua faccia? Perche tu huomo, terra, & ce-Meditatio nere, non ti humilij con questo essempio? Come si può ritrouar nel ne dell'ha- mondo uestigie alcune di superbia, hauendo auanti à gli occhi tanta, miltà di humilità? Iddio essendo con sputi, & guanciate ingiuriato; gli Angeli, & le creature stanno chete, ueggendo ingiuriato il lor creatore: & un uile uermicello mette sossopra il mondo quando è offeso alquan. to nell'honore? Di che ti spauenti, è huomo ueggendo Iddio tanto humiliato nel mondo?tu dei sapere come egli ueniua à sanar la superbia di esso mondo. Se ti spauenta l'asprezza della medicina; mira la grandezza della piaga, & uedrai come à tal piaga si conueniua tal medicina: quantunque con tutto questo, non è ben sana. Marauigliati di uedere Iddio tanto humiliato, & ueder te tanto superbo. Spauentati che la poluere si uoglia leuare con arroganza al cielo; & che la celeste,

> cosi maltrattata dalla poluere peccatrice. Le allabana quella ne una sis M a perche non basta questo marauiglioso essempio à uincere la superbia del mondo, egli è gran marauiglia, che si raro essempio, ilquale su bastante à placare il cuor del padre eterno, à perdonare al

> & uera Deità sia uenuta à uestirsi di questa poluere, la quale ancora è

Gen. 32. mondo, non basti ad humiliare il tuo.

Christo.

L'Angelo

L'Angelo disse al Patriarca Giacob. Ne quaquam Iacob appellabieur nomen tuum, sed Israel: quoniam si contra Deum fortis fuisti, quanto magis contra homines praualebis? cioè, Non ti chiamerai piu Giacob: ma lsrael sarà il tuo nome; percioche essendo tu stato potente contra Iddio, tanto piu preualerai contra gli huomini. Cioè se l'humiltà, & la mansuetudine di CHRISTO preualsero contra il giusto surore, & l'ira diuina, come non preualeranno contra la nostra superbia? Se placarono un cuor tanto potente, come è quello di Dio, sdegnato con tra la nostra colpa come non potranno quietare il nostro? Muouemi gran spauento, come sia possibile, che la sua patientia non uinca la tua ira; & con questo abbassamento del Salualore, che non sia abbassata la tua arrogantia, con quelle guanciate la tua presontione, con questo prosondo silentio tra tante ingiurie, le tue liti, che muoui per esserti stata tolta la robba. Egli è una gran marauiglia à uedere, come Iddio, per lo mezo di tante ingiurie, uolesse ruinare il Regno della nostra superbia, Et è maggior marauiglia, che fatto questo, ancora uiue la memoria di Amalech, sotto il cielo, & che uiuino ancora le reliquie di questa generatione sotto il cielo.

Cura dunque, ò benigno GIESV, con l'essempio della tua humiltà, la pazzia della mia arrogantia: percioche la grandezza delle tue pia ghe mi dimostra chiaraméte, ch'io ho estrema necessità di rimediatore.

Di quei trauagli, che passò il Saluatore in quella notte della sua passione; & come su negato da San Pietro. Parte seconda del Mercordí.



Michall

ONSIDERA poià quei trauagli, che passò il Saluatore tutta quella notte dolorosa: perche i soldati, che lo guardauano si prendeuano à giuoco lo schernirlo, per non si addormentare, & così besseggiauano il Signore della maestà.

Considera anima mia, come il tuo sposo si troua tra quella gen-Considera te, come un bersaglio, à riceuere le saette di tanti colpi, & guanciate, tionesopra che gli dauano. O notte crudele, ò notte senza riposo, nellaquale il la mala no buon G I E S V non dormiua, nè anco dormiuano quelli, csie si pi-be Christe gliauano à giuoco il tormentarlo. La notte su ordinata, perche tutte le creature prendessero riposo, & che i sentimenti, & i membri affaticati da' trauagli del giorno, si ristorassero; ma si seruono di que affaticati da' trauagli del giorno, si ristorassero; ma si seruono di que affaticati da' trauagli del giorno, si ristorassero; ma si seruono di que

Ma maluagi, per tormentarti i membri, & i sentimenti; serendo al tuo corpo; assiiggendoti l'anima; legando le tue mani; battendo con guanciate la tua saccia; & sputando in essa, & dicendoti ingiuria; accioche i membri tutti sussero tormentati à quel tempo, che sogliono tiposare. Quanto sono disserenti questi mattutini da quei, che si can tano nel cielo, dicendo, santo, santo, & quà dicono muora, muora

l'Agnello, Crocifigi, Crocifigilo?

O Angeli del cielo, che udiuate queste, & quelle uoci, che ui pareua di uedere, ueggendo cosi maltrattare in terra colui, che uoi hono rate tanto solennemente nel cielo? Che ui pareua, ueggendo Iddio patire tali cose per quelli istessi, che lo seriuano? Chi udi mai una ma niera tale di carità, che patisca morte, per liberar da morte coloro, che l'uccidono? Non può biasimare piu grauemente la maluagi tà dell'huomo, che uederlo giunto à metter le mani uiolenti nel suo Iddio; nè anco si può commendare à bastanza la bontà, & misericordia di Dio, che uosse patire tanti tormenti, per la medesima creatura, che lo tormentaua.

Questi trauagli di quella notte dolorosa si secero maggiori con la negatione di Pietro, tanto suo samigliare, & eletto, à uedere la gloria della trassiguratione, con esso sopra gli altri honorato con la maggioranza nella Chiesa. Questi prima di tutti, non una, matre uolte, & alla presentia di esso Saluatore giura, & spergiura in se,

che non sa, chi egli sia.

O Pietro è forse tanto scelerato questo G I ES V, che ti uergogni ancora di conoscerso? Considera, che tu lo condanni prima che i Prencipi, dimostrando con questa negatione, esser'egli persona degna che sia da te sprezzata, & dishonorata; poi che fingi di non conoscerlo: & è questa la maggior ingiuria, che far si potesse ad alcuno.

Considera I L Saluatore, hauendo udito Pietro, che lo negaua, uolto gli tionesopra occhi uerso quella pecora, ch'egli haueua perduto.

la negatio ne di PieO uista di marauigliosa uirtù, ò uista tacita, ma ben significaus assai. Pietro bene intese il linguaggio, & le uoci di quel guardare, poiche non bastarono le uoci del gallo à destarlo. Gli occhi di Christo non solamente parlano, ma etiandio operano; ilche manisestano le lacrime di Pietro, le quali usciron non solamente da gli occhi di Pietro, ma etiandio da quelli di Christo.

S E adunque tal uolta ti desterai, ritornando in testesso, dourai intendere, come questo è un beneficio de gli occhi del Signore, che temirano. Il gallo haueua cantato; ma Pietro non se ricordaua della

parola

PER IL MERCORDI' MATTINA.

parola del Signore, perche egli non lo haueua guardato. Ma subito, che su da lui mirato, se ricordò della sua colpa, & pentendosi, pianse amaramente il suo peccato. Et questo gli auuenne, perche gli occhi aprono i nostri, & destano, chi gli ha addormentati.

L'Euangelista segue, che Pietro usci fuori, & pianse amaramente. Pianger fi Et perche tu intendi, che non basta piangere il peccato; ma che biso peccato, & gna medesimamente suggire il luoco, & l'occasione del peccato; commette perche il piangere sempre il peccato, & sempre tornare à commetter- re, è segno lo, è una sciocchezza, & segno, che quell'anima non sia ueramen- dianimo incontrire te pentita. Et tu dei notare, come il maggior peccato di Pietro, fu incontrito il temere di esser tenuto discepolo di Giesv: & in questo modo llmaggior diciamo, che lo negò. Se questo è negar Christo, quanti Pietro, su Christiani trouerai che in questo modo lo negano? Quanti rifiutano il temer di di confessarsi, communicarsi, fare oratione, trattare di Dio, conuer esser tenusare co' buoni, & sofferire le ingiurie, accioche il mondo non si besti lo di Chridi loro? Et che cosa è questo, se non uergognarsi di parere discepolo so. di CHRISTO, & osseruatore de' suoi commandamenti? Questo che altro si potrà chiamare, che un negar CHRISTO, come lo ne gò San Pietro? poiche egli si uergognò di esser chiamato suo discepo lo? Che cosa aspettano coloro, che fanno questo, se non quel castigo, & sententia del Saluatore, che dice. Chi si uergognerà di esser mio discepolo auanti à gli huomini, il figliuolo della uergine si uergogne sà di riconoscerlo per suo, quando egli uerrà con la maestà sua, & del Padre, & dello Spirito Santo, & de' Santi.

Fornita questa dolente notte, condussero di subito GIESV al presidente Pilato, ilquale intendendo, come era nato di Galilea, lo mandò ad Herode, ch'era Re di quel paese; il quale (hauendolo per

pazzo) lo fece uestire di bianco, & cosi lo rimandò à Pilato.

Questo ci manifesta, come il Saluatore in questo mondo su tenuto non solamente per malfattore, ma etiandio per pazzo. O' misterio di gran ueneratione. La principal uirtù del Christiano, è non

sar stima di quei giudicij, che suole sare il mondo.

Hora, o fratello hai la uia di apprender bene questa filosofia, & consolarti con simili essempi, ogni uolta, che sarai sprezzato dal mondo: perche alcuno non può farti ingiurie, nè leuar falso testimo nio contra di te, che non habbia fatto prima quel medesimo contra CHRISTO. Egli su tenuto per malsattore, & solleuatore del popolo, & di questo l'accusano, chiedendo da Giudici, che lo sacessero Gio. 8. morire. Fu tenuto per indemoniato, & che in uirtù di Belzebù cac-

MEDITATIONI SPIRITVALI

Inc. 11. ciaffe i demoni. In Beelzebub principe damoniorum encit damonia. Fu tenuto per deuoratore; & diceuano. Eccoti un'huomo beuitore di uino,

Matt. 11 & mangiatore. Ecce homo uorax, & potator uini. Fu tenuto per huomo di male pratiche, & triste compagnie; perciò diceuano, ch'egli si ac-

Matt. 11 compagnaua con banchieri, & peccatori, & mangiaua con essi: Publica norum, er peccatorum amicus. Fu tenuro huomo di trista generatione,

& mala razza, quando diceuano. Tu sei Samaritano, & hai il demonio. Samaritanus es tu, or damonium habes. Fu imputato bestemmiatore, per

Matt. 9. che si facea Iddio, & che come Iddio, perdonauai peccati. Vi mancaua solamente, che dopò queste imputationi, lo hauessero per pazzo: & ho ta è tenuto per tale; non già da qualunque persona, ma da coloro, che so no cortegiani, e baroni di Herode. Cosi lo uestiron da pazzo, accioche susse tenuto da tutti per tale. O inestimabile essempio di humilità, & di ogni uirtù. Se brami, ò Christiano far poca stima de giudicij humani, Calunnie & uedere quanto il mondo sia pazzo, ne suoi detti, & fatti, mira in que

date à Chri sto ritratto d'ogni uirtù, & consolatione di tutti i mali: & nedrai come

la sapientia di Dio è tenuta per pazzia: la uirtù per maleficio; la uerità per bugia; la temperanza per gola, il pacificatore del mondo per sedi.

tioso; il reformatore della legge per guastatore di essa; il giustificatore de' peccatori per peccatore, & che tenga compagnia de' peccatori.

In tutti questi viaggi del Saluatore, di andare, uenire, & in ogni sua dimanda, & risposta auanti a' Giudici, considera ogni sua modestia, la serenità della faccia, l'integrità dell'animo, che non fu mai uinto. Et che ueggédosi alla presentia di tanti giudici, & tribunali, nel mezo di tante, Considera ingiurie, & ferice, fra tanta consusione di uoci, & di gridi, che lo accu sione della sauano, chiedendo, ch'egli fusse ucciso; & anco tra tanta rabbia, & supatiéza di rore; trouandosi sententiato à morte, & il legno della Croce presente, Christo al fu cosa marauigliosa, di uedere in lui tanta costantia, patienza, & tem de suoi ne peranza, che non fece, nè disse cosa alcuna, laquale non conuenisse ad

conspetto un cuor generoso. Non gli uscì di bocca parola alcuna aspra, nè dura: Non si auili à pregare per la propria salute: nè sparse lagrime, nè mandò fuori sospiri per placare il furore de' nemici; anzi conseruò in ogni suo atto quella modestia, che alla grandezza di cosi alta persona si con ueniua. Qual silentio tenne egli tra tante accuse: Quanta consideratio ne haueua nelle parole, che doueua dire? Et quale prudenza nelle rispo ste: Finalmente la figura della sua faccia su tale, che porgendosi l'ani mo certa securezza, quella sola doueua bastare per giustificare la sua causa, senz'altro testimonio; se la bassezza di quei maluagi intelletti

non gli hauesse impediti da intendere si alto misterio.

mici.

DELLE



#### DELLE BATTITVRE, CHE RICEVETte il nostro Saluatore ligato alla colonna. Parte terza del Mercordi



Tino i faricur topes de c'hile e Orche il nostro Saluatore riceuette tutte queste in giurie, ti resta à considerare le batriture, ch'egli pati alla colonna. Percioche il giudice ueggendo, come non poteua placare il surore di quei suoi tanto crudeli nemici, determinò di uoler dare al Saluatore un si

siero castigo, che bastasse per satisfare alla furiosa rabbia di quei cosi in erudeliti, accioche stando essi di questo contenti, non fossero per sarlo morire. Questo è un de grandi, & marauigliosi spettacoli, che mai fussero al mondo. Chi pensò mai, che douessero cadere battiture sopra le spalle di Dio? Dauid dice. Altissimum posuisti resugium Psal. 900 tuum. Non accedet ad te malum, & flagellum non approprinquabit tabernaculo tuo, cioè: Altissimo è Signore, il luoco del tuo refrigerio. Il male non si auuicinerà à te,nè il flagello non uerrà nel tuo taberna colo. Qual cosa è piu lontana dall'altezza di Dio, che la uiltà delle Considera battiture ? Questo è castigo da schiaui, & da ladri. Bastaua ad uno tione sol'esser Romano Cittadino, per non esser sottoposto alle battiture, per titure, che qualunque graue colpa. Et nondimeno il Signore de' cieli, il creato- hebbe Cri re del mondo, la gloria degli Angeli, la sapienza, la potenza, & la sto. gloria di Dio uiuo uiene ad esser castigato con battiture. lo tengo per tadino Ro certo cheall'hora i cuori de gli Angeli, ueggendo questo, rimanessero mano, no stupiti di marauiglia; adorado l'immensa diuina bontà, che hora si ma era castiga nisestaua: perche se al suo nascere empirono l'aria di uoci liete, à com to con bat mendare questo misterio, non hauendo altro ueduto che i pannicelli, Luc. 2. e il presepio, che sarebbono hora, ueggendo le uerghe, & la colonna? Ma tu anima mia, alla quale tocca assai piu questo caso, che à gli angeli, deui ancora piu risentirti; & con maggior attentione rinkorandia ci ci ciona rono, curcami ... gratiare chi per te patisce.

Entra hora con lo spirito nel palazzo di Pilato; mena con esso teco i gemiti, & le lagrime, delle quali bene ne haurai bisogno, per quello, che quiui uedrai, & udirai. Vedi come quei crudeli ministri di giustitia spogliano il nostro Saluatore con tanta inhumanità; & come egli si lascia spogliare senza aprir bocca, nè risponder parola à tanta

MEDITADIONISPIRITVALI

Stratij vsa- scoresia, che gli diceuano per schernirlo. Mira con quanta fretta leei à Cristo gano quel santo corpo alla colonna, per meglio hauer lo à lor piacere, alla colon. & in ogni parte, che gli portasse il lor feroce cuore. Vedi come il Signor de gli angeli staua quiui solo tra tanti crudeli tormentatori, senza hauer persona, che parlasse per lui, ò lo defendesse, nè anco ui si uedeua occhio, che mostrasse di hauer d'esso pietà. Vedi, come già cominciano à scaricare sopra di esso le uerghe, & sopra quelle santissime, & delicate carni, & moltiplicando le battiture, si poteua uedere quel corpo caricarsi di liuidure, aprirsi le carni, & mandar suori il san gue, che stillaua per tutte le parti del corpo.

Maggior compassione sarebbe il uedere aperta la gran piaga, ch'egli haueua sopra le spalle, doue specialmente faceuano tutti i colpi. lo credo, che quasi susse prosonda sino à gli ossi, siche quasi haurebbe finito la uita à quella colonna prima ch'egli giungesse alla croce. Finalmente tante suron le battiture, che non si uedeua piu la carne, che non fusse rotta, & guasta, si che haucua mutato la figura ch'egli haueua prima. Anima mia habbi compassione del tuo Saluatore; an-

zi di te stessa; per la cui colpa, egli sostiene si fatti supplicij.

Moise comandaua,

Christo

Moise commandaua che sussero battuti i malfattori; ma che seconche le bat do la grandezza della colpa, si conformasse la pena. Con tal contiture date ditione, che non passassero quaranta battiture: accioche secondo essa al malfat-legge, il tuo fratello non ti cada auanti stratiato, & guasto. Ma in te tore, non o buon Giesv, il quale non mai rompesti la legge di giustitia, si quaranta rompono tutte le leggi di misericordia; & le rompono di sorte, che in luoco di quaranta, te ne danno cinquemilia, & quaranta; come testi ficano alcuni dottori santi: se un huomo hauendo riceuuto quaranta hebbe ein battiture, era guasto, come doueua stare il tuo Giesv, chen'heb-

que mila, be piu di cinquemila?

battiture. O allegrezza de gli Angeli, & gloria de beati spiriti. Chi fu ardito à macchiare la uera innocentia ? Gliè manifesto, che non furon cagione di questo suo mal trattamento i tuoi surti, non già, ma i miei; cioè quelli, che co'l peccato originale, & co' nostri attuali habbiamo commesso. Certamente bisogna dire, che l'amore, & la misericordia ti circondarono, caricandoti di questo così greue pelo. l'amor fece, che tu mi desti tutti i tuoi beni: & la misericordia operò, che tu prendesti sopra di te tutti i miei mali . A d Z inimigi com

Se adunque l'amore, & la misericordia ti posero tra questi trauagli tanto rigorosi, & aspri, chi potrà per l'auenire stare in dubbio del suo amore? Se il maggior testimonio dell'amore è, che l'amante

patifica

PERIL MERCORDI MATDINA.

patisca per la cosa amata, ciascuno di questi tuoi dolori sarà un testimo nio del tuo amore. Tutte queste tue piaghe saranno uoci celestiali, lequali mi predicano amore; & mi dimandano amore. Et se tanti sono i testimoni del tuo amore, quante suron le battiture, chi potrà dubitare di questa proua con tanti testimoni prouata? Et quale incredulità è la mia, la quale non si lascia da coranti restimoni uincere?

L'Euangelista Giouanni si marauiglia dell'incredulità de' Giudei, Gio. 12. & dice, c'hauendo il Signore satto tra loro tanti segni, per confermare la sua dotrina, non uolessero dargli sede, nè conoscerlo come egli era il uero Messia promesso nelle uecchie scritture. O santo Euangelista, lascia di gratia di marauigliarti di questa incredulità Giudaica; & marauigliati della mia: perchenon è minor testimonio di amore il pa tire dolori per farci credere l'amor di CHRISTO, che il far miracoli; perche crediamo in CHRISTO. Et se gliè maraniglia, c'hauendo egli fatto tanti miraco!, non credessero à quanto diceua, ci ca gionerà maggior stupore, c'hauendo egli riceuuto per noi cinquemila battiture, non potiamo piegar l'animo à uedere, che egli ci ami.

Ma che diremo poi mettendo insieme tutte le battiture hauute alla colonna, con le fatiche della sua uita; le quali tutte nacquero d'amo re? Qual cosa o Signore ti condusse da cielo in terra se non amore? Chi ti fece scender dal seno del padre nel uentre materno, se non amo Christo re? per lo quale ti uestisti della nostra terra, per partecipare delle no- naque, mo stre miserie, muouendoti à questo lo Spiritto santo, che è ueramente ri, & operò amore? holms it has or

per amore

Chi ti pose nella stalla, chi ti acconciò nel presepio, & ti fece andare per strani paesi, se non amore?

Chi ti fece sudare, caminare, uegghiare, trasnotare, & caminar sopra il mare, & per la terra cercando le anime, se non amore?

Chi legò à Sansone le mani, e i piedi, chi lo uendè, priuandolo di ogni sua forza; & lo fece schernire da' suoi amici se non l'amore che portaua à Dalida sua sposa? Ma à te uero Sansone, chi ti legò le ma ni, e i piedi? chi ti uendè, & spogliò d'ogni tua uirtù & sorza, & diede in mano de' tuoi nemici, perche con gli sputi, & battiture ti of-sendessero se non l'amore, che portaui alla Chiesa tua sposa; & à ciascuna delle noftre anime ?

Finalmente, chi ti dispose à portisopra la Croce dal capo a° piedi tanto maltratato, con le mani inchiodate, il petto aperto, i membri sgiuntati, il corpo sanguinoso, le uene di sangue uote, le lab bra secche, la lingua amareggiata, & il tutto conquassato, & guasto,

MEDITATIONI SPIRITVALI

se non amore? Chi haurebbe potuto sostenere in se stesso un tale stratio, se non amore? O amore grandissimo, ò amor gratioso, ò amore quale si conueniua alle uiscere, & all'infinità di colui, che è infinitamente buono, & amoreuole; anzi tutto amore.

Hauendo io ò Signore, tanti, & tali testimonij, perche non crederò io che tu mi ami, essendo cosa certa, che non hai mutato nel cie-

lo quel cuore pieno di carità, che tu haueui in terra?

Ex0.40.

Tu non ti assomigli à quel coppiero di Faraone, ilquale quando si uidde in prosperità, scordossi dell'humile amico, il quale era in prigione, mancandogli di sua promessa: anzi godendo nel Cielo la prosperità della tua gloria, ti muoni ad hauer pietà de' tuoi si-

gliuoli, che lasciasti in terra. Essendo adunque cosa cer-

rare în te : fidandomi delle tue promesse ? Non

debbo io tenermi ricchissimo, hauendo

il mio Iddio per amico? Egli è una
gran marauiglia, che nessuna
cosa del mondo mi pon-

ga in trauaglio di

on control of the second troughts on the second of the sec

organism in with the continuous continuous continuous and the continuous cont

ni passano tutti i beni del mondo.

FORNITA la meditatione,

fubito deue seguire il rendi

mento di gratie, &

la dimanda.

alikin des 🖈 a inum danin ak



os taro a fiviálizado an o

trauaglia. to dalle co fe del médo.

\$2500 to 1

Chi è da Christo 2

mato, non

può estere

I.L

# IL GIOVEDI PER LA MATTINA.



In questo giorno s'ha da pensare alla coronatione fatta al Signore con le spine, & al dir di Pilato, Ecco l'huomo: & che il Saluatore portò la Croce in spalla.

### EVANGELIO.



OI CHE su flagellato GIESV, i soldati lo Matt. 21 condussero nella loro stanza; e conuo Gio. 19. cati gli altri, lo spogliaron delle sue ue sti; & lo uestiron di porpora. Dipoi fatta una corona di spini, gli la posero

in capo, con una canna in mano, Et ingenocchiati lo scherniuano, dicendo. Dio ti salui Re de' Giudei. Et sputandogli in faccia, pigliauano la canna, & percuo tendogli con essa il capo, gli dauano delle guanciate.

Pilato di nuouo usci del pretorio, & disse. Vedete quà, io ue lo conduco fuori, aecioche sappiate come

non truouo cagione da condannarlo. G 1 Es v adun. que usci fuori con la corona di spine in capo: & Pilato disse, Eccoui l'huomo. I Pontesici, & i ministri ueggendolo, gridauano dicendo. Crocifigilo, crocifigilo. Pilato rispose. Pigliatelo uoi, & crocifigetelò, perche io non truouo in lui cagione da croci figerlo. Noi (risposero i Giudei) habbiamo la legge,se condo la quale egli deue morire: perche egli si fece si gliuolo di Dio. Pilato udendo queste parole, hebbe maggior timore: & entrato di nuouo nel palazzo dis se à Gies v. Di doue sei tu? Et non rispondendogli Giesv Pilato gli disse. Non mi rispondi? Non sai tu co me io ho potestà di crocifigerti, & di liberarti? Giesvà questo rispose. Non haresti sopra di me autorità alcuna, se non ti susse data di sopra: nondimeno, chi mi diede nelle tue mani, ha maggior peccato di te. Da quell'hora Pilato procuraua di liberarlo:ma gridando i Giudei sieramente, che lo crocisiggesse determino di contentare la lor dimáda; & liberato Barraba, che per seditione era stato imprigionato, & haueua commesso homicidio, diede ad essi GIES v, che ne facessero la lor uolontà. Si che pigliando Gies v lo cauaron del palagio, & gli secero portare la Croce al Iuoco detto Caluario; seguendolo gran compagnia d'huomini, & di donne, che andauano piangendo dietro, il quale uoltandosi ad esse donne disse loro. Figliuole di Gierusalem non piangete sopra di me; ma sopra di uoi, e de' uostri figliuoli: percioche uerra tosto

per Il Giovedi Mattina. 51 tosto tempo quando essi diranno. Beate le sterili, & i uentri, che non hanno partorito; & i petti, che non lattarono. All'hora comincieranno dire a' monti. Cadete sopra di noi; & a' colli, cuopriteci, Percioche se sanno questo nel legno uerde, che si farà nel secco?

# Meditatione sopra i passi del testo.



la corona, có la quale lo coronò la madre sua nel gior no del suo sponsalitio, & nel lieto di della sua allegrezza. Anima mia che sai? Cuore mio, che pensi? Lingua
mia come sei diuenuta mutola? Qual cuore non si pla-

ca? Qual durezza non s'intenerisce? Quali occhi posson tener le lacrime ueggendo nel suo amato GIESV cosi trasformata figura? O' doleissimo Signore quando apro gli occhi, & miro questo ritratto dolente postomi auanti, come non mi si apre il cuore per dolore? Io ueggo que sto capo delicato, del quale tremano i cieli, trappassato con spine crude li. Veggo sputata questa diuina faccia, & con guanciate segnata. Veggo oscurata la luce di questa fronte: & questi sereni occhi acciecati cou la pioggia del tuo sangue. Veggo le goccie del sangue stillate dal capo: le qualiscendendoti per la faccia diuiua macchiano la sua beltà. Non ti bastauano, ò Sig.le battiture, & la futura morte, se nó ueniuan'ancora Meditatio le spine à cauarti il sangue del capo, il quale non era stato dalle bat-ne sopra la titure percosso? Se con le ingiurie, & guanciate uituperose tu doueui corona del satisfare alla mia graue colpa, già ne haueui riceuute molte la notte passata. Se la tua morte insieme con tanto sangue (ilquale doueui spargere) bastaua per redimerci, perche uennero le spine à coronarti quel capo, ch'era Re del mondo? Che ui saceuano mestiero tanti tormenti, & uituperij? Chi udi mai una tal maniera di tormenti, & una corona simile? Qual cuore suribondo ritruouò una tal inuentione, che seruisse per tormentare: & dishonorasse un'huomo di tanta dignità? Non bastauano i tormenti usati ad affliggere gli huomini, se non si truouauano nuoui cruciati nella tua passione.

Veggo bene Signor mio, che non era necessario, che tu patissi tali ingiurie per rimedio delle mie colpe; anzi bastaua per loro una sola

D ij

MEDITATIONI SPIRIT VALI

goccia del tuo sangne; ma erano da te prese con ragioni per dichiasparle il sa rarmi la grandezza del tuo amore, & incatenarmi con perpetuo obligue,p mostrarci la go accioche tu confundessi le mie uanità, & m'insegnassi come in tal

grandezza modo si sprezza la gloria del mondo.

Adunque anima mia, accioche tu gusti alquanto di questo passo si more, p in doloroso porta auanti à gli occhi l'imagine antica di questo Signore, se con per- & l'eccellentia delle sue uirtù. Dipoi mirando il termine in che hora petuo obli egli si troua, considera prima la grandezza della sua beltà, la modestia go,& cofo de gli occhi suoi, la dolcezza delle sue parole, l'autorità della sua man suetudine, la serenità della sua faccia, & quell'aspetto suo tanto ueneinsegnado rabile. Vedilo tanto humile co' suoi discepoli:tanto piaceuole co' suoi ci à sprez- nemici, tanto grande contra i superbi: tanto soaue uerso gli humili,e zare la glo tanto pietoso uerso tutti. Considera medesimamente quanto egli sia sta to mansueto nel sofferire; pietoso nel giudicare: misericordioso nel riceuere i peccatori, & pronto nel perdonare.

Hauendo mirato il Saluatore in questo modo, con diletto di uedere cosi persetta figura, uolta gli occhi à mirarlo nel termine, in che hora egli si truoua uestito per ischerno di porpora, con la canna in mano in luoco di scettro; con quella horribil diadema in capo, gli occhi mor ti nel capo, la faccia di morto macchiata di sangue, & imbrattata con gli sputi, che gli corrono per la faccia, consideralo dentro, & di fuori. Il suo cuore è con dolori attrauersato: il corpo pieno di piaghe; abbandonato da' suoi discepoli, perseguitato da' Giudei, stracciato da' soldati:sprezzato da' Pontefici;uilipeso da quel Reiniquo;accusato ingiusta

mente, & abbandonato da ogni fauore humano.

Non pensare à questo, come à cosa passata; ma come à presente: non come à dolore alieno, ma come à tuo proprio. Ponti iu luoco di chi patisce, & considera quanto sarebbe grande il dolore, se in partetanto sensitiua, com'è il capo t'affliggessero molte acute spine, che penetrassero fino à gli ossi.

M a che dirò io, che tu sofferisti una sola spina, anzi per mio credere tu non potresti sopportare la puntura d'una uespa: Si che ti puoi imaginare quanto fiero dolore sentisse quel delicatissimo corpo con

questa nuoua maniera di tormento.

I Boftri mentorpo Christo.

del suo a-

catenarci à

ftre vanità,

ria del mõ

O' splendore del padre chi t'ha cosi maltrattato? O specchio senza peccati tor macula della diuina maestà, chi t'ha tutto macchiato? O siume, che sorge dal paradiso delle delitie. & con le tue acque rallegri la città di Dio, chi ha turbidato queste tanto serene, & dolci acque? I miei peccati O Signore le hanno turbidate, & si sono asciutte per le mie maluagità.

Dolente

#### PER IL GIOVEDI MATTINA.

Dolente me, pouero, & miserabile, come macchieranno l'anima mia i miei peccati; poiche gli alieni hanno tanto asciutto la chiara fonte? Imiei peccati o Signore, sono le spine, che ti pungono. Le mie pazzie sono la porpora, che ti scanna, & lieua la pelle trahendotela. Le mie hipocrisse, & fintioni sono le uillanie, con le quali ti sprezzarono. I miei habiti pomposi fono la corona con la qualeti coronarono; siche io in ogni cosa sono la cagione de' tuoi dolori. Il Re Eze chia purificò il tempio, ch'era stato da gli empi profanato, & mondò ogni sporcitia, ch'era nel torrente de' cedri. Io sono il uiuo tempio di Demoni profanato, & sporcato con infiniti peccati, & tu sei il fiume puro de' cedri, il quale con le rue acque sostenti tutta la bellezza del Cielo. Ma poi che ui sono gittati tutti i miei peccati, essi non si ueggono piu:percioche il merito di quella ineffabile carità & humil tà, co la quale t'inchinasti à riceuere sopra di te tutti i miei mali, no so laméte mi liberasti da essi, ma mi facesti ancora partecipe de' tuoi beni.

Tu pigliando per me la morte, mi desti uita: perche prendesti la Frutti, che mia carne, mi desti lo tuo spirito: perche prendesti sopra di te i miei ci diedero peccati, tu mi desti la tuagratia. Si che o Redentor mio tutte le tue di Christo. pene sono il mio tesoro, & le richezze mie. La tua porpora mi ueste; la tua corona mi honora; le tue liuidure mi abbelliscono; i tuoi dolori mi tengono in delitie; le tue amaritudini mi sostentano; le tue piaghe mi sanano, il tuo sangue mi arricchisce, & il tuo amoreminebria, Ilche non è marauiglia; perche l'amore eccessivo, che mi portasti; ualse per inebriarti di desiderio di cauarmi del peccato, & ti fece rimanere come Noè nudo & addormentato. Si che con zelo di giouarmi, tenesti la canna in mano, & con la compassione della mia perdita, uolesti portare questa corona in capo.

#### Ecco l'huomo. Parte seconda del Giouedi.



adr. dregnough & อายมเกรโดย 6 amos er - มส์ Haun Ornita quella coronatione, & i tormenti sopradetti nella persona di G I E s v , Il giudice toltolo per ma no cosi maltrattato, come staua, lo condusse à uista del furioso popolo, & gli disse. Eccoui l'huomo. Co me se dicesse. Se per inuidia procurate la sua morte,

uedetelo in tale stato, che non lo potete ingiuriare, ma piu tosto hauergli pietà. Voi temeuate, che si facesse Re, ma uedutolo hora tanto trasfigurato, che à pena pare ch'egli sia huomo, che temete uoi di queste mani ligare? ouero che peggio desiderate che se gli faccia battuto tauto fieramente?

MEDITATIONE SPIRIT VALI

Hora puoi intendere anima mia, per qual cagione il Saluatore si condotto suori cosi mal concio. Il giudice pensando, che bastasse a placare i suribondi Giudei, mostrandogli Gizsvitanto trassiguatato, si che per pietà s'intenerissero quei duri cuori, glielo sece ue dere tanto misero. Et da questo si può uedere, quanto sia pericoloso al Cristiano, il no hauer compassione à i dolori di Christo, essendo tali (per quanto dimostrò esso Giudice) che doueuano bastare à pla Doue è a car cuori tanto seroci. Perche, Dove, el Amore, el Domore, è do Lore, si che non può dire che porti amore à Christo, colui, che non ha di-lui compassione, ueggendolo tanto trassigurato.

Se gliè colpa cosi greue, il non compatire à CHRISTO; quan to sarà maggiore lo aumentare i suoi martirij, & aggiungerli dolori à dolori? Non si può mostrare maggior crudeltà, che hauendo mosfirato il Giudice a Giudei CHRISTO tanto mal trattato: udire da essi sieri nemici quella crudele risposta, Crocisigilo, crocisigilo. Se su tanto grande la crudeltà de Giudei, quanto sarà maggiore,

Colui, che pecca, di nuouo cro cifigge Christo.

Noti qui

al peccato-

quella di un Christiano, che dice con le opere quel medesimo, benche non lo dica con le parole? Perche San Paulo dice. Colui che pec ca, di nuouo crocisigge il sigliuolo di Dio. Cioè, che quanto è per lui, l'obligherebbe di nuouo à morire, se la passata morte non susse bastante. Come hai tu o Christiano cuore, & mani per crocisigere tante uoltera Signore in questo modo? Douresti considerare, chesi come quel giudice appresentò quella sigura tanto dolente a Giudei, credendo che non ui susse altro mezo piu esse ca, per leuargli da quel surore, ueggendolo in tanta miseria, siche non dimandassero la sua motte, così il padre eterno lo appresenta hoggià tutti i peccatori; conoscendo ueramente, come non ui è altro rimedio piu potente, per separarli dal peccato, che metterli auanti simil sigura. Pensa adunque ch'egli la ponga è tedauanti, & che ti dica. Eccot si tromo. Guar-

Meditatio ch'egli la ponga à tedauanti, & che ti dica. Eccoti l'huomo. Guarne sopra, da quest'huomo come è maltrattato, & souengati, che egli è Iddio, & Eccol'huo che stà come lo uedi solamente per lo peccato del mondo. Pensa qual termine i peccati del mondo hanno condotto Iddio. Guarda come su necessario satisfare per lo peccato, & quanto Iddio abborisca

esso peccato: Perche egli trattò si malamente la saccia del suo sigliuo lo, per distruggere il peccato. Considera qual uendetta pigliera Iddio del peccatore, per li suoi peccati, poich egli la prese tanto aspra

nel figliuolo, per gli alieni.

Considera finalmente il rigore della diuina giustitia, & la malitia del peccato, la quale tanto spauentosamente risplende nella

taccia

saccia del figliuolo. Qual cosa si potrebbe sare, la qual meglio mouesse l'huomo à temere Iddio, & abhorrire il peccato, che questa è

Parmi, che Iddio si portasse uerso l'huomo, come la buona madre Comparacon la trista figliuola, che comincia à disubidirla: perche non le uatione bella
lendo le paroie reprensiue, nè le battiture, uolta l'ira contra se stessa.

& dandosi molte guanciate, si straccia la faccia, & i capelli: dipoi cosi
trassigurata, si mostra alla figliuola, accioche, ueggendo essa cosa tan
to strana, conosca la grandezza del suo fallo, la quale per non ueder
la madre in quell'assanno, si lieui da commettere si gran fallo.

Potiamo dire, che Iddio prendesse questa maniera di rimedio, per castigar gli huomini, mettendogli auanti la sua diuina imagine, ch'è la saccia del suo figliuolo tanto mal trattata, & ssigurata: perche non hauendo potuto con tante reprensioni, & castighi mandati per bocca de' Proseti, sar che si separassero dal male, almeno si scostassero dalle triste opere per compassione di quella diuina figura, si che s'egli per l'adietro metteua la mano à castigare gli huomini, hora uiene à metterla in se medesimo. Et su questa l'ultima pruoua, che egli puo te sare; per ritrar l'huomo dal mal sare.

Percioche, quantunque sempre sia stata greue colpa l'offendere Iddio, tuttauia dopò che C H R I S To prese tal figura, per distruggere il peccato, oltre la grauezza solita del peccato, egliè una grandis-

sima ingratitudine, & crudeltà.

Hora perseuerando à contemplare in questo passo, oltre che ui si impara ad abhorrire il peccaro, si può medesimamente pigliare gran uigor d'animo, per fidarli in Dio, considerando questa medesima sigura: laquale si come era potente à muouere i cuori degli huomini: cosi ualeua per muouere il cuore di Dio. Perciò deui considerare, che la medesima figura, la quale mostrò il Saluatore à gli occhi del popolo. furioso, la dimostra à gli occhi del padre pieroso col sangue tanto fre sco, & corrente, come era quel medesimo giorno. Quale imagine può esser tanto essicace à placar gli occhi del padre, che la faccia mesta Christo sia del suo figliuolo? Questo è il propiciatorio d'oro. Questo è l'arco di gellato, ha colori diuersi, posto tra le nuuole del Cielo, con la cui uista si placa gran forza Iddio. Quà si satollaron gli occhi suoi. Quà su satisfatto alla dini-di muouer na giustitia. Qui su restituito il suo honore. Qui se le sece tale ser-ne al peccasi uitu, quale alla sua grandezza si conueniua. Hora dimmi ò huomo tore. debole, & di poca confidentia, se in questo passo la figura di CHRIT s To era tale, che poteua placare i cuori de suoi nemici, quanto piu potea acchetare gli occhi diuini , cioè del suo pietoso padre? mas-

D iiij

MEDITATIONI SPIRITVALI

simamente che il sigliuolo patiua per l'honore, & obedienza di esso padre fuo? day a proj to strage it is in the dead of a second

Christo sta Fa comparatione da occhio, ad occhio, da persona, à persona, & gellato po uedrai quanto piu secura tu tieni la misericordia del padre, appre-tio innan-zi à Dio sentandogli questa figura, che non hebbe Pilato quella de' Giudei,

dal pecca- quando se gli mostrò co'l uolto trassigurato?

core, ha gra . Adunque in tutte le tue orationi, & tentationi, piglia il Saluatore muouer es per scudo, tra te, & Dio; & appresentalo auanti à lui, dicendo. Ecso Iddio à coti l'huomo, cioè. Eccoti Iddio quell'huomo, che tu cercaui già milericor- tantianni, perche egli si facesse mediatore trate, & i peccatori. Ecdia de' no coti quà l'huomo tanto giusto, quanto alla tua bontà si conueniua. stri peccati & tanto giustitiato, quanto alla nostra colpa si conueniua. Habbi adunque pietà di noi o Signore; & accioche tu possi meglio sar questo, ferma gli occhi nella faccia del tuo Christo. Ettu Sal uatore, & mediator nostro non cessare di appresentarti à gli occhi del padre per noi. Et hauendoti uestito di amore, per offerire i tuoi mem bri al manigoldo, che gli tormentasse, così degnati di appresentargli al padre eterno; accioche, per tuo mezo egli ci perdoni.

### COME IL SALVATORE PORTO LA Croce in spalla. Parte terza del Giouedi.

ILATO neggendo come i molti tormenti lofferti de GIESV mansuero agnello, non bastauano à placare il furore de' suoi nemici; entrò nel pretorio, & si pole à sedere nel tribunale, per dat la finale sententia in quella causa. Era la Croce appoggiata alla porta.

& suentolaua in aria quella spauentosa badiera di giustitia; che minacciaua alla uita del Saluatore. Quando poi fu data la ingiusta, & crudele sententia, ui aggiunsero i nemici un'altra crudeltà: cioè, che so pra quelle spalle, per le molte battiture liuide, & rotte, posero la Cro ce grauissima. Nè rifiutò il pietoso Signore questo carico, nel quale erano tutti i nostri peccati, anzi l'abbracciò con gran carità, & obedienza per amor nostro. Cosi questo uero Isac andaua al suo uiaggio con le legne in spalla, sin al luoco del sacrificio. Il carico era tra essi due diuiso. Il figliuolo portaua le legne, e il corpo da facrificare; e'lpadre portaua il fuoco; e'l coltello per sacrificarlo: perche il fuoco del l'amore de gli huomini, e il coltello della diuina giustiria posero in Croce il figliuolo di Dio. Queste due uirtù litigarono nel petto del padre .

padre, chiedendo ciascuna il suo deuere. L'amoregli diceua, che per Lite delle donasse à gli huomini: & la diuina giustitia uoleua che castigasse i pec due u stù, Amore, & catori. Ma Iddio accioche susse perdonato à gli huomini, & che sus Giustitia, sero castigati i peccatori, trouò quest'ottimo mezo, che morisse l'in-satta inannocente per tutti. Questo è il suoco, e il coltello, che portaua in ma zi à Dio pe no il Patriarca nostro Abraam, per sacrisscare il sigliuolo. Siche il cati. chiamare continuo che saceua la nostra salute, & il zelo di satisfar'alla giustitia, sece che il padre eterno osserse il proprio sigliuolo alla Croce.

L'innocente G i a s v caminaua con quel carico tanto greue sopra Luc. 21. le spalle; ma tutto indebolito di sorze. Et lo seguirono assai huomi ni, & alquante pietose donne, che lo accompagnauano con lacrime. Et chi non harebbe spasso insinite lacrime, ueggendo il sigliuolo di Meditatio Dio caminare à passo à passo con quel greue peso, tremandogli le gi- ne sopra il nocchia, & inchinandosi tutto il corpo sotto la Croce, con gli occhi lan uiaggio di guidi & la faccia tutta sangue, con quella ghirlanda in capo, & con la Croce.

quelle uituperose imputationi, che gli dauano?

Tra tanto anima mia scostati alquanto da così misero spettacolo : & uattene in fretta gemendo; & con gli occhi lacrimosi alla casa della beata uergine, & inginocchiatati a' suoi piedi le comincierai à dire.

O Signora de gli Angeli; Regina del cielo: auuocata del mondo; refugio de' peccatoti; salute de' giusti; allegrezza de' santi, maestra delle Meditatio uirtù; specchio di purità; titolo di castità; ritratto di patientia; & ne à Maria somma di ogni persettione. Ahime Signora mia, perche sono uiutto Vergine. sino ad hora? Come potrò io uiuere, hauendo ueduto si misero spetta colo? Ma à che ti tengo sospesa con parole. Io ho lasciato il tuo sigliuo lo in mano de' suoi nemici, con una Croce in spalla, nella quale egli deue esser consitto.

Chi potrebbe comprendere fin doue penetrasse questo dolore alla madre? L'anima sua si ritrasse da sostentare i membri: i quali surono coperti di sudore mortisero; che sarebbe stato bastante à priuarla di uita, se la divina dispositione non l'hauesse conservata à maggior satiche per darle maggior corona.

La Vergine adunque, bramando di uedere il figliuolo; prendeua forza à caminare, quantunque il dolore dall'altra banda la indebolif se. Et udendo di lontano lo strepito delle arme, & concorso della gente, il grido de' banditori, che andauano dicendo di lui cose uituperose, uidde il lampeggiar delle arme, trouò per camino le goccie del sangue, & le uestigie del figliuolo, le quali bastauano per andarlo à trouare, senza alcuna guida.

MEDITATIONI SPIRITVALI

@ . g.8 & Exauicinandosi poi al figliuolo, stendeua gli occhi offuscati dal dolore per uedere (se fusse possibile) il suo amato figliuolo. O' che amore, & timore era nel cuor di Maria. Quale strette gli dauan'amen due ? Da una parte bramaua di uederlo, & dall'altra ricusaua di uedere si dolente figura.

Dolori di gine per li Azgelli di Christo.

Dialogo

Finalmente, essendo giunta doue lo poteua uedere, si mirarono Maria Ver amendue queste lumiere del Cielo; & per mezo de gli occhi s'abbracciarono i cuori; & l'affanno percosse le dolenti anime; & le lingue sta uano mute, ma il cuore della Vergine con l'affetto diceua al figlinolo. Il tuo dolore tormenta il mio dolore, & i tuoi tormenti mi cru ciano. A'cui il figliuolo medesimamente rispondeua col cuore. Torna à dietro ò madre mia, ritorna alla tua stanza; non è conueneuole alla tua purità uirginale di trouarsi tra micidiali, & ladri. Et uolendo cosi fare, si temprarà il dolore d'amendue; & io uiuerò sacrificato per Christo, & di Maria, la salute del mondo. Poi che à te non si aspetta di far tale officio; & la tua innocentia non merita questo tormento. Ritorna colomba mia all'arca, finche calino le acque del diluuio : perche quà non trouerai doue possino riposare i tuoi piedi: Quiui daratti all'otatione, & alla solita contemplatione; con la quale (leuandori sopra di te) passerai piu facilmente questo dolore.

La madre à questa commissione del figliuolo haurebbe potuto ri-Non si tro spondere cosi. Perche o figliuolo mi commandi questo? Qual cagio uamiglior ne ti muoue à farmi allontanare di quà? Tu sai ò Signor mio, & Dio nessun luo mio, come alla tua presenza ogni cosa si fatta m'è lecita; & che non go fenon ui è miglior oratorio, se non in ogni luoco, doue tu sei. Come potrò doue è Cri io partitmi da te, che non mi parta da me? Questo dolore tanto ocsto. cupa l'anima mia, che suori di esso, non posso pensare à cosa alcuna:

A' niuna parté posso andare senza di te, & da niun'altra posso riceuere consolatione. In testà il cuor mio, & nel tuo habita l'anima mia: perche la mia uita pende da te. Et hauendo tu stantiato per noue me É nel mio uentre, perche non starò io nel cuor tuo questi tre giorni? Et se mi riceuerai in esso, io sarò teco crocisissa, & sepolta. Berò teco il fele, & l'aceto. Teco patirò nella Croce, & teco parimente morrò.

Tali parole andaua dicendo la Vergine nel cuor suo. Et andarono in questo modo per quella strada faticosa, sinche giunsero doue se doueua fare il sacrificio.

Fornita la meditatione, segue di subito il rendimento di gratie, & la dimanda: come è sopradetto.

# PERIL GIORNO DEL VENERDI MATTINA.



in questo giorno si contempli il misterio della Croce: & quelle sette parole, che Christo disse, stando sitto in essa Croce.

# L'EVANGELIO.

T VENNERO al luogo, nomato Gio. 19. Golgota, che è il Monte Caluario. Mar. 15. Quiui dierono bere à GIESV uino, con fiele mescolato ma egli has uendone gustato, non ne uolse bere.

Eral'hora di terza, & lo crocifissero; crocifiggendo con lui due ladroni: uno à destra mano, & l'altro à sinistra. Et allhora su adempita la scrittura, che dice. Et sui annouerato tra'scelerati. Pilato sece un titolo, che diceua. GIESV NAZARENO RE DE' GIVDEI. Questo titolo leggeron molti Giudei (perciò che'l luoco doue haueano crocifisso GIES V.

era appresso la città) & egli era scritto in Hebraico, in Greco, & in Latino: & però dissero i Giudei à Pilato. Non scriuere Re de' Giudei: ma scriui, ch'egli disse. Io sono Re de Giudei. Pilato à questo rispose. Ciò

che io ho scritto, ho scritto.

Isoldati, poi che l'hebbero crocifisso, tolsero le sue uestimenta, & le diuisero in quattro parti, ciascuno una parte. Tolsero poi la tonaca; la quale non era cucita,ma tessuta; & perciò dissero tra loro. Non diuidia mo questa tonaca, ma gettiamo la sorte di cui ella de ue essere. Accioche si adempiesse la Scrittura, che di ce. Diuisero tra loro le mie uesti; & sopra la ueste mia gittaron la sorte. Et questo fecero i soldati. Quel li che passauano di là, bestemmiauano il Signore, & scuotendo il capo diceuano. Vah tu, che distruggi il Tempio di Dio, & in tre giorni lo riedifichi; salua te medesimo. Se tu sei figliuolo di Dio, scendi della Croce. Parimente i Prencipi de' Sacerdoti, i periti della legge, & i uecchi lo scherniuano, & diceuano. Egli ha saluato gli altri, & non può saluar se stesso. S'egli è Re d'Israel, scenda della Croce, & crederemo in lui. Egli ha speranza in Dio, egli lo liberi, se lo uuole liberare; poi ch'egli ha detto. Io sono figliuolo di Dio. Le istesse parole gli rinfacciauano i ladroni, che erano con esso lui crocifissi. Ma GIEs v diceua. PADRE perdona loro, perche essi non san no quel, che si fanno.

Vno di quei ladri, che pendeuano nella Croce,

Sel. 21.

lo bestemmiaua, dicendo. Se tu sei Christo, saluate, & noi. L'altro rispondendo diceua. Nè anco tu temi Iddio; patendo l'istessa pena. Noi patiamo giustamente, riceuendo il premio delle nostre opere: ma costui non ha satto male alcuno. Et diceua à Gies v. Signore ricordati di me, quando sarai nel tuo Regno. Gies v gli rispose. In verità ti dico, che hoggi sarai meco in Paradiso.

Stauano auanti alla Croce la B. Vergine, la moglie di Cleofa, & Maria Maddalena. G i es vueggendo il discepolo da lui amato, disse alla Madre. Donna, Eccoti il tuo figliuolo. Et al discepolo disse. Eccoti la madre tua. Et da quell'hora il discepolo la tolse per sua Madre.

Ad hora di nona GIESV gridò con alta uoce. Helà Helì lamazabatani. cioè. Dio mio, Dio mio, perche mi bai tu abbandonato? Alcuni de' circonstanti diceuano. Egli chiama Helia. Altri diceuano. Aspettiamo se Helia uerrà à liberarlo. Sapendo GIESV, come tutte le cose erano adempiute; accioche s'adempisse la scrittura, disse. Io bo sete. Et trouandosi qui un uaso di aceto, essi mettendo una sponga piena di quell'aceto sopra una canna, la posero alla sua bocca. Et GIESV gustato l'aceto, disse. Egli è fornito. Et gridan do ad alta uoce, disse. Padre, nelle tue mani raccomando lo spirito mio. Et dall'hora sesta si fecero tenebre sopra tutta la terra, sino à nona. Il uelo del tempio si diuise in due parti, dalla cima al basso; la terra tremò; le pietre s'apersero; & molti corpi de' Santi, che dor-

iniuano, risuscitarono: Et quiui erano tutti i suoi amici, & conoscenti; & le donne lo mirauano di lontano;tra le quali era Maria Maddalena,& Maria madre di Giacobo minore, & Maria di Giosef, & Maria Salome; le quali, quando il Signore staua in Galilea, lo seguiuano, prouedendoli de' lor beni à quanto gli faceua bisogno; & molte altre donne, che erano uenute con lui in Gierusalemme.

# Meditatione sopra i passi del testo.

I AM o giunti, ò anima mia al sacro monte Caluario. & arrivati al colmo del misterio della nostra redentione. Quanto è marauiglioso, & alto questo luo co: Que sto ueramente è casa di Dio; porta del cielo, terra di pro missione, paradiso delle delitie, & luoco di salute. Quà

Môte Cal- è piantato l'albero della uita. Quà è posta la scala misteriosa, che uide Giacob, la qual toccaua da cielo à terra; per la quale gli Angeli scendono à gli huomini, & da gli huomini salgono à Dio. Questo, ò anima mia è luoco d'oratione. Qui tu deui adorare, & benedire il Si-

gnore, & rendergli gratie per questo beneficio dicendo.

tio.

Lodi del

gario.

Adoriamoti, ò Signor GIESV CHRISTO: benediciamo il Meditatio tuo santo nome, poiche per mezo della santa Croce hai ricomperato sto nel mo il mondo. Tu sia lodato, ò Saluatore, poiche tanto ci amasti, & lauate Calua- sti i nostri peccati col tuo sangue; offerendoti per noi alla Croce: accioche con l'odore soauissimo di questo nobile sacrificio, acceso co'l fuoco del tuo amore, tu sodisfacessi, & placassi Iddio. Sia tu benedetto per sempre, à Saluatore del mondo; reconciliatore de gli huomini, ristauratore del cielo; trionfatore dell'inserno: uincitore del demo-

nio: autor della uita, destruttor della morte, & redentore di quei, che Luc. I. stauano nelle tenebre, & nell'ombra della morte.

Omnes sitientes, uenite ad aquas: & qui non habetis argentum, pro-Ela. 55. perate, & emite absque argento, & c.cioè. Tutti uoi, c'hauete sete uenite alle acque : & se non hauere argento, uenite à pigliar questo bene senza prezzo. Voi, che bramate l'acqua della uita, questa è la pietra

mistica

PER IL VENER DI MATTINA. 63 mistica percossa da Moise con la uerga nel deserto; della quale usciron Eso. 17.

acque in copia per il popolo dalla sete afflitto, con la quale su ristorato.

Vo 1, che bramate di hauer pace, & amicitia con Dio, sappiate co me questa è la pietra, con laquale il Patriarca Giacob unse con oglio, Gen. 35. & la drizzò per titolo di pace, & d'amicitia tra Dio, & gli huomini.

Vo 1, che cercate uino per medicar le uostre piaghe, questo è il Nu.13. graspo d'uua, che su portato dalla terra di promissione in questa ualle di miserie; ilquale hora è pestato, & spremuto nel torcolo della Croce, per rimediare alle nostre colpe.

Voi, che desiderate l'oglio della diuina gratia, questo è il uaso pretioso della uedoua d'Heliseo: pieno d'oglio, co'l quale tutti hab-4. Reg. 4.

biamo à pagare i nostri debiti.

Er quantunque il uaso paia picciolo à tanta gente, non mirare alla sua grandezza, ma alla sua uiriù; la quale è si grande, che ba-sterà questa uena di sacrato liquore, sin che ui saranno uasi da empize di questo dono.

#### Contemplatione della Croce. Parte seconda del Venerdì.



Estati hora anima mia, & comincia à contemplar il misterio della santa Croce; col cui frutto su ristorato il dono, che ci cagionò il frutto dell'albero uie tato: come sece manisesto lo sposo. & la sposa, dicendo nella Cantica. Sotto l'arbore riuscirai, ò sposa mia;

perche sotto un'arbore fusti corrotta dalla tua madre, quando fu in-

gannata dall'antico serpente.

Considera, come essendo giunto il Saluatore al Monte Caluario, quei peruersi nemici, uolendo sar piu uituperosa la sua morte, lo spogliarono ignudo sino alla uesta piu intrinseca, che era tessuta senza alcuna cucitura. Considera bene con quanta mansuetudine si la scia spogliare questo innocente agnello senza aprir bocca, nè dir parola contra di loro, che lo trattauano cosi sieramente: anzi spontaneamente si lasciaua spogliare: contentandosi di riceuere quella uergogna di essere ignudo: accioche con quella meglio assai che con le soglie di sico susse coperta la nudità di coloro, c'hanno perduta la ueste dell'innocentia, & la riceuuta gratia.

DICONO alcuni dottori, che il manigoldo, uolendo spogliare

poi riponendola da nuouo, gli ficcò le spine nel ceruello sacendogli altre piaghe. Et si può credere, che maggior crudeltà gli usassero all'hora, che non gli haueuano usato in tutto il resto della sua passione.

ET perche la tonaca era attaccata alla pelle per le piaghe delle bat titure, & per lo sangue rappigliato, quando lo spogliarono senza desserità alcuna, si staccarono le polpe dal corpo, con tanta uiolenza, che gli rinuouauano tutte le ferite cagionate dalle battiture: si che quel santo corpo rimase in ogni parte aperto, & come scorticato, & tutto ridotto in una gran piaga: talche da ogni parte stillaua il sangue. Considera in questo anima mia l'altezza della diuina bontà, & missicordia, che in questo misterio tanto chiaramente risplende. Mira sissamente come quel Signore, che ueste i campi di siori, & di beltà, rimane hora spogliato delle sue uesti. Eccoti la beltà de gli Angeli quà uilipesa, & macchiata; l'altezza de' cieli humiliata; & la maestà, & grandezza di Dio abbassata. Mira come quel sangue Reale stilla dal ceruello per li capelli, & per la barba, talche segna la terra.

Pensa medesimamente quanto freddo doueua patire quel santo cor-Gen. 18. po cosi stracciato, & nudo non solo delle uesti, ma etiandio della pelle con tante senestre, & aperture di piaghe. Se San Pietro essendo uestito, & calzato patiua freddo, che doueua patire quel santissimo

corpo flagellato, & nudo?

Quantunque esso Saluatore tutto il tempo di sua uita ci diede essemente ci diede esse perfettissimo di questa uirtù. Perche su all'hora tanto pouero, ch'egli pio di po- non hebbe doue inchinare il capo: & tanto pur ch'ei non si trouò filo di uesta per potersi coprire. Anzi si come egli entrò nudo in questo mondo, così ne usciua ignudo, per dimostrarci, come egli non haucua preso di esso mondo cosa alcuna: nè pur una minima cosa sua si era attaccata à lui.

Lodi del B. imitatore di questa pouertà di Christori il quale stando per mos. Francesie fi spogliò ogni suo habito: & che gittando si dal letto in terra, si
abbracciò con essa per imitare, come sedel servo, la povertà del suo
Signore. Però anima mia impara al presente tanto bene d'imitare
Christori povero, & nudo. Impara à sprezzare quanto ti può
dare il mondo: accioche tu divenghi degno di abbracciare il Signore
ignudo con le braccia nude; & essere ad esso unita con amore, che sia
medesimamente ignudo senza mestura di altro amore.

COME

# COME IL SIGN. FV INCHIODATO su la Croce. Parte terza del Venerdí.



On sidera poi come il Signore fu inchiodato in Croce, & qual dolore egli sofferse, quando quei gros si chiodi gli penetrauano per le piu delicate parti di quel corpo delicatissimo. Contempla medesimamen te quanto estremo assanno sentì la Beata Vergine Ma

dre, quando uedeua, & udiua quei colpi crudeli, che dauano tanto

spesso i ministri per inchiodaruelo in fretta.

Considera poi come leuaron la Croce in alto, & l'andaron à porre nella buca, che si trouaua fatta à tale effetto. Et che i ministri per la loro crudeltà lo lasciaron cadere appeso; tal che si scotè tutto quel

santo corpo aprendosi piu le piaghe, gli crebbe il dolore.

O Saluatore, & redentor mio, qual cuore sarà di tanto dura pietra, che non si apra: poiche in questo giorno si ruppero le pietre per pietà di ciò, che tu patiui? Hannoti circondato ò Signore i dolori Sal. 17. della morte; & hatti il padre abbandonato, che speri tu ò Signore da gli huomini? I nemici danno contra di te diuersi gridi; gli amici ti Meditatio danno dolore: l'anima tua è afflitta; & non accetta consolatione alcu ne à Chrina per mio amore. Quanto sossero duri i miei peccati, lo manisesta fisso. la tua penitenza. Veggoti ò Signore fitto in un legno senza cosa alcu na, che sostenti il tuo corpo, se non tre chiodi, da' quali pende tutta. la tua sacrata carne senza altro refrigerio. Quando il tuo corpo cari caua sopra i piedi, le ferite delle mani si allargauano. I membri non poteuano soccorere un'all'altro, se non con egual pregiuditio. Il santo capo tormentato, & indebolito per la corona delle spine da qual guanciale era sostenuto? Quanto o beata Vergine ui sarebbono; commodi per sostenerlo? Ma per hora faranno tale ossicio le braccia della Croce sopra di essi si piegherà quel suo sacrato capo quando uorrà riposare; & ne riceuerà refrigerio tale, che entraranno meglio nel ceruello le spine acute.

Ma sopra il tutto ueggo quelle quattro piaghe, come quattro sonti, che stanno sempre aperte à stillar sangue. Et ueggo il tuo sangue, che cuopre la terra, & grida auanti à Dio assai meglio, che il sangue Gen. 4. di Abel: percioche quello di Abel chiamaua uendetta contra il fra-

tello, & quello chiede misericordia per li peccatori.

E

### LA COMPASSIONE, CHE FECE IL Figliuolo alla Madre, & la Madre al suo Figliuolo. Parte quarta del Venerdì.

Due Croci che tormé tornoChri



REBBERO i dolori del figliolo con la presenza della madre: iquali non meno gli crocifiggeuano il cuor dentro, che il corpo di fuori. Sonoui ò buon G I Es v due Croci per te in questo giorno: una per il cor po, l'altra per l'anima: una di passione, l'altra di com

passione: una trapassaua il corpo co' chiodi di serro, l'altra ti penetra

ua l'anima co' chiodi di dolore.

CHI potrà ò buon GIES v ben comprendere quanto affanno tu sentiui? considerando le angustie, che patiua quell'anima santissima, la quale tu sapeui di certo, come era teco su la Croce crocifista, quando tu uedeui quel pietoso cuore passato con un coltello di dolore? Quando tu stendeui gli occhi sanguinosi, & miraui quella divina faccia coperta di color di morte; quelle angustie dell'anima sua Christo senza poter morire, ma esser peggiori che la morte? Quei fonti di laera piu tor crime, che usciuano di quegli occhi purissimi, & udiui i dolenti gemiti cauati del profondo petto, & mandati fuori col peso del suo greteriore che ue dolore? Certamente questa Croce inuisibile tormentaua piu il cuor dalla este- tuo pietoso, che quella, la quale tormentaua il tuo corpo.

Luc. 2.

métato dal giore.

Meditatio ne a Maria Vergine.

Сн г potrà medesimamente, ò beata madre dichiarare la grandez za, & l'angustie de tuoi dolori; quando uedeui morire con tanti tor, menti colui, c'haueui ueduto nascere con tanta gloria? Quando uedeui tormentare, & bestemmiare da gli huomini, colui, che haueui ueduto laudar da gli Angeli, & adorar da' Regi? Quando uedeui quel santo corpo, che tu toccaui con tanta riuerentia cosi mal trattato, & tormentato da gente ingiusta? Quando uedeui quella diuina bocca, la quale cibasti co'l latte del tuo petto, amareggiata con fiele, & aceto? Et quel diuin capo, ilquale tante uolte appoggiasti sopra'l tuo petto uirginale, & sanguinato, & coronato di spine? O' quante fiate leuaui gli occhi in alto per mirar quella diuina figura, la quale tante uolte rallegrò l'anima tua; ma gli occhi si uoltauano alttoue; perche la tene rezza del cuor tuo non poteua sofferire di uederlo in quella maniera?

Poiche niuna lingua potrà dichiarare la grandezza di quel dolore,

che tu sentisti, le anime che ueramente amano CHRISTO, quan do contemplano questi dolori già passati, ti compatiscono, come se

gli fossero madre.

S E quelle donne, che accompagnauano il Signore alla passione, le quali non gli erano congiunte per parentado, piangeuano, & si lamentauano di uederlo andare con tanta fatica, & portare la Croce, nella quale poi lo uidero inchiodato, & leuato in alto, quali douranno esser le tue lagrime, poiche lo riconosci per tuo Signore; & che per amor tuo si ritrouaua in tal dolore?

Et quantunque sossero grandi questi dolori, la Vergine Benedetta non rifiutò la compagnia della Croce, nè gli uoltò le spalle; anzi ui stette, non già à sedere, nè stesa in terra, ma in piedi, come colonna di fortezza; contemplando con inestimabil dolore, il figliuolo nella Croce. Accioche si come Eua mirando con diletto quel frutto dell'arbore della morre auuenne la perditione del mondo; cosi tu mirando con amaritudine il frutto della uita, che pendeua da quell'arbore, saprai essere auuenuta la redentione del mondo.

## VN' ALTRA MEDITATIONE. La dottrina, che si impara al piè della Croce per lo medesimo giorno. Parte quinta del Venerdì.

TAVA (dicel'Euangelista) uicina alla Croce la ma dre di Giesv, & la sorella di sua madre Maria mo- Ioan. 19. glie di Cleofa, & Maria Maddalena. O' mi fosse concesso che in compagnia di queste tre Marie io stessi sempre al piè della Croce. Chi ui hanno Marie cosi Meditatio

sermate al piè della Croce? Che catena è questa, laquale ui tiene le-ne alle M2 gate à questo sacrato arbore? O CHRISTO morto, che mortifichi no al piè, i uiui, & dai uita a' morti. O Angeli del Cielo non sdegnate se io, della Croce (benche sia peccatore, & maluagio) sarò ardito di auicinarmi à que- di Christo. sta santa compagnia: perche l'amore mi trahe, & l'amore mi sforza ad abbracciarmi con essa Croce. Se queste tre Marie non uogliono partirsi dalla Croce, come potrò partirmene io, sapendo come in essa con siste la mia salute?

Prima si raffredderà il suoco, & l'acqua naturalmente si scalderà,

she mai il cuor mio si scosti da questa Croce, fin che intenderò quana to m'ha detto l'amore : cioè quanto sia bene lo star sempre al piè della Croce. O Croce tu tiri à te piu fortemente i cuori de gli huomini che la calamita il ferro. Tu illumini piu chiaramente l'intelletto, che il Sole gli occhi nostri. Tu abbrucci piu caldamente le anime, che il fuoco i carboni.

Tirami adunque à te o santa Croce; illumina di continuo se mie tenebre; insiammami potentemente, si che il mio pensiero non mai si scosti date. Tu o buon G 1 E s v illumina gli occhi dell'anima mia, accioche io ti possa mirar in questa Croce; accioche non-solamente tontempli i dolori, che per me patisti; ma etiandio gli essempi della tua marauigliosa uirtù; i quali m'hai dimostrati, accioche

iogli debba imitare.

Meditatio . fiffo.

O Maestro del mondo, o medico delle anime, io uengo à piè ne à Chri-sto crosi- della tua Croce ad appresentarti le mie piaghe. Mi conosco o Signore per sensuale, & amico di me stesso; & ueggo che questo sommamente impedisce il mio profitto. Molte nolte per godere i miei solazzi, ò per timore di digiunare, ò di altra opera pia, io perdo i pietosi eser citij & perdendogli perdo me stesso. La mia sensualità m'importuna; & norrebbe mangiare, & bere delicatamente alle sue hore, & tempi. Vorrebbe poi dopò mangiare, hauere i suoi spassi, & pratiche giocon de. Insegnami tu o Saluatore ciò che sar debbo per tuo essempio. Quanta consussione trouo in me, ueggendo come trattasti te stesso; dando il tuo corpo à tanti tormenti? Nel mezo delle angonie,& dolori di morte non gli desti altro cibo, nè altro elettuario, se non quel la crudel heuanda di fiele, & d'aceto. Chi si potrà per l'auuenire lamentare, che gli sia dato il cibo freddo, caldo, salato, senza sale, tardi, & per tempo, ueggendo che tauola posero al mio Iddio in tanta necessità. In luoco di quei motti, & parlamenti, ch'io procuro di hauere nelle mie cene, tu haueui le uoci di chi ti scherniuano, & be stemmiauano menando il capo, & dicendo. Vah tu, che ti sei uantato dicendo. Io distruggerò il tempio di Dio, & in tre gironi lo rie dificherò. Era questa la musica del tuo mangiare: lo andar spasseggiando per lo giardino era à te lo esser inchiodato co' piedi alla croce; quantunque andassi in altro giardino. Poiche su compita la cena; non andaui à spassegiare, ma à fare oratione. Non à pigliar aria; ma à sparger sangue. Non à ricrearti, ma à dolorarti, & esser posto in angonia di morte. Che dirò poi de refrigeri della tua benedetta carne? La mia ricerca il letto piumacciato, le uesti pretiose, la cala

grande,

grande, & spatiosa. Dimmi adunque o santo amore quale è il tuo leg to, & quale è la tua casa, & quale è la tua ueste? La ueste (mi potrai dire) su una porpora per ischerno, ouero l'esser ignudo. Così adunque la tua casa era lo stare in publico al Sole, all'aria, ouero una stalla di bestie. Vulpes soueas babent, & uolucres tæli nidos, silius autem Matt. 8. hominis, non babet ubi caput suum reclinet, cioè, Le Volpi hanno le lor Luca. 9. cauerne & gli uccelli del cielo i nidi; ma tu Creatore del tutto non hai doue posare il capo. O uane curiosità, come siate raccolte nel paese de Christiani? Come siamo noi Christiani, poiche non sprezziamo tutte le delitie, ueggendo come il nostro Saluatore non solo risiutò le

delitte, ma etiandio le cose necessarie.

Resta ch'io vegga quale è il letto del mio Signore. O dolcissimo GIESV, doue giaci tu, doue dormi, à mezo giorno? lo mi pongo quà a' tuoi piedi. Insegnami ciò che io debbo fare; perche questa mia fragilità non vuol bene intendere il linguaggio della Croce tua. lo bramo un letto morbido; & se mi desto al tempo di sare oratione, mi lascio uincere dalla pigritia; & aspetto il sonno della mattina, per dar riposo al mio capo. Dimmi o Signore qual riposo desti al tuo cor po su'l letto della Croce? Quando tu eri stanco di giacere sopra va lato, come ti voltasti su l'altro, per poterti riposare? Maranigliomi, che hora non mi crepa il cuore; & che non muore in me ogni sensualità. O consolatione de poueri; à confusione de ricchi; serza de penitenti, condannatione de' sensuali. Se il letto di GIESV CHRISTO non fa per noi, non cerchiamo la sua gloria. Dammi gratia o Signore, che ad essempio tuo io mortifichi la mia sensualità: & se non me la dai, ti prego, che si finisca hora la mia vita; percioche non è ragioneuole, che stando tu nella Croce à ricrearti con fiele, &\_ aceto, io cerchi sapori, & delitie: & che stando tu pouero, & nudo, debba io procurare i beni del mondo: & che hauendo tu vn letto di legno, io lo tenga delicato, & m'ingegni di godere i diletti della carne.

Vergognati adunque anima mia, veggendo il Signore nella Croce; & fa conto, ch'egli sopra essa ti predichi, & riprendi, dicendo. O huomo perche non porti come io vna corona di spine? Anzi come per mio disprezzo porti vna ghirlanda di siori? Io stesi per te le mani alla Croce, & tu le stendi a' piaceri, & a' balli. Non hebbi morendo un siato d'acqua; & tu cerchi di hauere uini, & cibi pretiosi. Io stetti in Croce sinche uissi, & tu vai dietro à gli honori, & a' piace ri. Io mi lasciai aprire lo costato per darti il cuore, & tu tieni il tuo

aperto per vani, & pericolosi amori?

E iij

#### Della patienza, che debbiamo hauere ne' trauagli, ad imitatione di CHRISTO. Parte sesta del Venerdi.



V m'hai insegnato Signore da quella catedra la legge della temperanza, insegnami hora quella della patientia, la quale mi è sommamente necessaria. Hai curato la parte concupiscibile dell'anima; cura al presente l'irascibile; percioche la tua Croce vale per medicina à

tutto l'huomo: & le foglie di questo sacro arbore sono la santità di tut te le genti. Tal uolta ho detto tra me stesso. Non uorrei sdegnarmi Cosa otti- con alcuno, anzi hauere con tutti pace: perciò giudicherei che sosse ma sarebcosa otrima il suggire ogni compagnia, per suggire tutti i pericoli,
be il suggi

re ogni co & ciascuna occasione di turbarmi.

pagnia,chi gir l'iraco

Ma hora conosco la mia debolezza, perche non si sugge l'ira scovolesse standosi dalla compagnia; ma solamente si cuopre la nostra imperset tione. Perciò uoglio per l'auenire stare apparecchiato di praticare; non solamente co' buoni, ma etiandio co' tristi: & hauer pace con quelli, che abborriscono la pace. Et si come io propongo di farlo, cosi dammi tu Iddio le forze di mandarlo ad effetto. Se mi piglieranno la robba, che io non mi contristi ueggendoti in essa Croce nudo, Se mi legaranno l'honore, ch'io non perda la pace, poi che ueggo te tanto dishonorato & abbassato, Se mi verranno meno gli amici, che io non mi confonda: poi che ueggo te tanto abbandonatto non solo da'tuoi amici, ma etiandio dal tuo istesso padre. Et se mi parrà alcuna uolta ch'io sia da te abbandonato, che non perciò mi perda di speranza, si come tu non la perdesti, perche hauendo tu detto. Deus meus, Deus meus, vt quid dereliquistime? Iddio mio, Iddio mio, perche mi hai abbandonato? Seguisti poco appresso, Pater, in manus tuas commendo spiritum meum, cioè, Padre nelle tue mani raccomando lo spiri to mio. Perciò sin da hora io dico à voi angustie, & persecutioni,

Matt. 27 Mati. 15. Sal. 21.

Crose.

che ne ueniate sopra di me; poi che non mi potete altro fare; che Meditatio darmit occasione d'imitare il mio Signor GIESV CHRISTOS

ne sopra i & che ueniate senza hauermi riguardo alcuno. trauagli,

Ma o Signor mio quando le fariche saranno grandi, & lunghe in che hebbe che modo mi consolarai? Perche le tue passioni, benche suron gran-Christo in dissime, non duraron lungo tempo; anzi considerando dall'hora che fusti

fusti preso, sin'à quando rendestil'anima al padre eterno, non ui corsero uenti hore: ma colui, ch'è stato anni dieci, & piu, infermo nel letto, ò in dura prigionia, ò in una necessità, ò in guerra, & in rissa nella sua casa, qual consolatione trouerà egli in te per cosi lunga contesa? Rispondi o Signor mio à questa parola, poi che tu sei la pa rola, & la sapienza di Dio. Dimmi se tu sei universal ristoro ad ogni lunga tribulatione; ouero se dobbiamo cercar per questo altra cosa, che ci consoli? Ma sono certissimo, che non mi sa mestiero di altro consolatore, che tu; perche senza dubbio la Croce, che tu sostenesti, Christo in non su di un giorno; ma durò tutta la tua uita: perche da quell'hora, tutta la sua che la tua santissima anima su unita al corpo, ti su appresentata la ne la Cro. Croce, che doueui parire; la quale hauesti sempre auanti à gli occhi ce. fin'all'ultimo punto: Perche si come tutte le cose passate, & suture ti stauano auanti à gli occhi dell'intelletto, cosi medesimamente ui stauano i martirij, che tu aspertaui; & anco gl'instromenti di essi. Eraui la Croce, i chiodi, le verghe, le spine, la crudel lancia, & ogn'altra non meno, che quando uedesti cose tali alla passione.

Noi per lo contrario, quantunque patessimo estremi cruciati, tut-Ildesiderio noi per lo contrario, quantunque patestinio entenir etaciati, tut-tauia habbiamo qualche hora di ristoro, quando la medicina ne lo sto haueua concede; ma la tua pena su continua, mentre che durò la tua vita in della saluquesto mondo. Et quantunque tal consideratione non ti hauesse tor- te deile no mentato, nondimeno ti daua continuo affanno il zelo dell'honore ftre anime mentato, nondimeno ti daua continuo anamo il zelo dell'indicte gli su piu del Padre, & della salute delle nostre anime; laquale sempre era dal siero martuo cuore bramata. Siche questo ti era un martirio piu crudele che tirio, che l'istessa morte. Si aggiungeua à questo l'ostinatione, che tu uedeui in la morte. quel popolo ribello; & la durrezza de gli altri peccatori, per lo cui rimedio tu eri venuto; quantunque molti non douessero accettare quel beneficio, nè riconoscere il tempo della loro visitatione. Da questo nacquero quelle pietose lagrime, che spargesti sopra Gierusalem: & Christo piate sopra quei lamenti, che facesti per Esaia, con dire. In vano mi sono affati Gierusale, cato, & senza cagione ho consumato la mia fortezza.

Adunque anima mia tu hai con chi accompagnarti, se patisci lun- coloro che ghi affanni; perche il tuo Saluatore pati continue miserie, quantun- per douere que gli ultimi tormenti suoi fussero breui.

FORNITA questa meditatione, segue il rendimento di gratie, & beneficio,

p pietà de

# IL SABBATO PER LA MATTINA.

En questo giorno si deue contemplare la lanciata che diedero al Saluatore; & come su deposto della Croce, co'l pianto di nostra Signora, & come su sepolto.

#### L'EVANGELIO.



i Giudei, (perche era la Pasqua) non uolédo che i corpi rimanessero in Croce il sabbato (per che era molto solenne quel giorno del sabbato) pregaron Pilato, che sussero rotte le gambe à quei crocifissi; & gli leuassero di Croce.

Vennero adunque i soldati; & ruppero le gambe al primo, & poi all'altro: Ma uenendo à G1 ESV, quando lo uidero morto, non gli ruppero le gambe; ma uno de' soldati con una lancia gli aperse il costato; & subi-

to ne usci sangue, & acqua: & chi lo uide, ne rende testimonio; & sappiamo, che il suo testimonio è uero. Et auicinatosi la sera, uenne Giosef Abarimatia

nobile

PERIL SABBATO MATTINA.

nobile Caualliero, (ilquale medesimamente aspetta? ua il Regno di Dio) & entrato arditamente à Pilato,

gli dimandò il corpo di GIESV.

Pilato si marauigliò, ch'egli susse già morto. & chiamato il Centurione, quando da lui intense come era morto, concesse à Giosef il corpo. Et uenne con esso Nicodemo, il quale era uenuto già à parlar con GIESV di notte; & portò con lui quasi cento libre d'unguento di Mirra, & d'Aloe. Giosef comperò un lenzuolo; & leuato il corpo di GIES V dalla Croce, lo inuolsero nell'istesso lenzuolo, con gli odori sopradetti; come era costume de' Giudei nel sepelire i morti.

Et era in quel luoco doue lo crocifissero un'orto, & in quello una sepoltura; doue niuno era stato posto. Quiui, perche era la Pasqua de' Giudei, e il sepolero uicino à quel luoco, posero Giesv. Et Maria Maddalena con Maria madre di Giosef, staua no à mirare doue lo metteuano.

# Meditatione soprai passi di questo testo.

In adhora anima mia hai celebrato i dolori, & la morte del nostro Saluatore; hora mi par tempo, che celebri quei graui lamenti della beata madre: perciò Gieremia ponti à sedere alquanto a' piedi di Geremia Profeta: & nelle lame pigliandogli anco le parole di bocca con amaro, & tationi, al

doloroso cuore sospirando, dirai. Come rimani hora sola o innocen tissima uergine? come sei rimasta uedoua, Signora del mondo? & senza hauer colpa alcuna t'hanno satto tributaria di tanta pena? O Vergine santissima, io uorrei consolarti, & non so come. Vorrei ellegerire alquanto i tuoi gran dolori; ma non so per qual uia.

74 MEDITATIONI SPIRITVALI

Meditatio Regina del cielo, se la cagione de' tuoi dolori erano quelli del tuo ne alla Ver sigliuolo, & non i tuoi; perche amaui piu lui, che te medesima dire di Chri Già sono cessati i tuoi dolori; perche il corpo non patisce, & l'anima de gloriosa. Cessino adunque i molti gemiti; poiche è cessata la cagio ne del tuo dolore. Piagnesti con colui, che piangeua: hora è giusta co sa, che ti godi con colui, che gode. Si chiudono i sonti de' tuoi purissi Gen. 8. mi occhi, oscurati con la pioggia delle lagrime. L'ira del Signore è pla. Cant. 7. cata co'l sacrificio del uero Noè: perciò cessi il diluuio delle tue lagri-

çata co'l sacrificio del uero Noè: perciò cessi il diluuio delle tue lagrime. La coloba è vscita dell'arca; ci porterà nuoua, e porterà auiso al suo ritorno, come la diuina clemenza verrà à rallegrarti: mantiéti à buò na speranza, e cessa di gemere piu. Il medesimo tuo figliuolo mette si létio a' tuoi gridi; e l'inuita à nuoua allegrezza; dicendo nella Cantica.

Cant. 2. Iam enim hymes transiti, imber habijt et recessit. &c, cioè, L'inuerno è già passato, & le pioggie co i nébi sono cessati. I siori sono apparuti nella ter ra nostra. Lieuati amica mia, formosa mia, colomba mia, che stai ne' sor rami delle pietre, & nelle aperture delle mani; che sono le piaghe, & le serite del mio corpo. Lascia tale stanza, & uientene à stantiare meco.

Io ueggo bene o Signora, come questo non basta per consolarii, perche non s'è partito: ma solamente è mutato il dolore. Si sorni un martirio; & se ne cominciò vn'altro, con nuoua sorte di tormenti; acFine della cioche con tal mutamento ti si raddoppino i tormenti della passione;

pena di Cri sino ad hora tu piangeui i suoi dolori, hora piagni la sua morte. sio, su prin cipio della Sin ad hora tu piangeui la sua passione, hora tu piagni la tua solitupena di Ma dine; sin ad un'assanno passò, & soprauenne un'altro: si che il sine

ria Verg. della sua pena è stato il principio della nostra.

Et come, se questa susse pena leggiera, ueggo che se apparecchia un'altra non minore. Chiudete Signora gli occhi, non mirate quella lancia, che uedete arrestata. Già è adempiuto il uostro desiderio; voi siete diuenuta scudo del vostro figliuolo; poiche quel colpo serisce uoi, & uoi ferite lui, ch'egli era morto. Desiderauate i chiodi, & le spine, ma queste si doueano esercitare per lo suo corpo. La lancia ueramente si conseruaua per uoi o crudeli ministri. O cuori di serro, pareuaui tanto poco quello, c'haueua sosserto quel corpo uiuo, che nó gli hauete perdonato hora, ch'egli è morto? Qual rabbia d'inimicitia è tanto grande, che non si plachi, ueggendosi morto il nemico auanti? Leuategli occhi crudeli, mirate quella mortal saccia, & gli occhi del morto, che per mio auiso ogni durezza si placherà, benche susse delle morto, che per mio auiso ogni durezza si placherà, benche susse delle serite date al figliuolo, che uolete anco serire la madre)

Voi

PERIL SABBATO MATTINA.

Voi la ferite con questa lancia, la cui punta penetra nelle sue uiscere Meditatio Et ferendo la lancia nel nudo petto del Saluatore, la Croce tremò ne sopra la per lo gran colpo, & ne vsci sangue, & acqua, con laquale si lauano i ferì il copeccati del mondo. O fontana, ch'esci dal Paradiso; & adacqui tutta stato di la faccia della terra. O piaga del costato pretioso fattaui piu tosto con Christo. l'amore, che tu portaui all'huomo, che co'l ferro della lancia. O por ta del cielo, Fontana del Paradiso, luogo di refugio, Terra di fortezza, Santuario de' giusti, Sepoltura de' perregrini, Nido di colom Ragionabe, Letto fiorito per la sposa di Salomone. Ti saluto o piaga del co-ro Medita stato, laqual impiaghi i cuori diuoti. O ferita che ferisce le anime tione sopra de' giusti, & casa d'inestimabile bontà, viadi entrare nel cuore di la piaga, CHRISTO, testimonio del suo amore, & arra della uita perpetua: che hebbe per te intrano gli animali à saluarsi dal diluuio nell'arca del uero Noè: costato. à te si raccolgono i tentati; in te si consolano i dolenti : per te si curano gl'infermi: per te intrano in cielo i peccatori: & in te dormono, & riposano i banditi, & forastieri. O fiamma d'amore, casa di Gio. 4. pace, tesoro della Chiesa, & uena d'acqua uiua; che saglie sino à vita eterna. Aprimi o Signore questa porta ; riceuimi nella tua santa casa; damnii per quella il passo alle viscere del tuo amore, Fa ch'io beua di questa dolce fonte; & che sia lauato con la tua santa acqua, & che sia inebriato di questo pretioso liquore. Si addormenti l'anima mia in questo petto sacrato, & mi scordi quà tutti i pensieri del mondo & can ti co'l Profeta. Questa è la stanza miane' secoli de' secoli. Hic babita- Sal. 17 E bo, quoniam elegi eam, cioè, In questa mi starò, perche io me l'ho eletta.

#### Come Christo fu leuato dalla Croce; & il pianto della Beata Vergine. Parte seconda del Sabbato.

A's s a To questo, considera come su leuato di croce quel santo corpo, & posto nel grembo della Vergine. Giansero adunque quei santi huomini Gioses, & Nico demo, i quali, appogiate lescale alla croce, portaro no giù il Saluatore in braccio. La uergine santa, veg-

gendo come era fornito il tormento della Croce, quando il corpo su vicino à terra, s'apparecchiaua di riceuerlo nelle sue bracia, si che domandò à quei nobili huomini, che non hauendo ella tolto combiato dal figliuolo, nè datogli l'vltimo saluto nel suo partirsi, la lasciassero d'auicinare à lui; & che non le vsassero tanta crudeltà,

MEDITATIONI SPIRITVALI

Bercioche hauendole gl'inimici tolto il figliuol uiuo, non la priuassero di esso così morto. Sarai ben del tutto sconsolata o Signora, se ti niegano tal dimanda di consolatione: & concedendolati parimente rimarraisconsolata. Vn tanto male non ha consolatione alcuna; se non nella tua patientia: perciò se uuoi suggire un dolore, un'altro si raddopia. Che sarete uoi santi huomini in questo caso? Che consiglio pigliarete? Negherete uoi à tai lagrime la sua dimanda? Questo non si conviene; & il concederle quanto essa dimanda, altro non è che finirle la uita. Da una parte hauere timore di darle affanno, & dall'altra state in ispauento di esser micidiali della madre; come suron i nemici del figliuolo. Ma finalmente uinse la costante perseuezanza della Vergine; & parue à quella nobil gente ueggendo i suoi gemiti, & affanni, che sarebbe una maggior crudeltà leuarle il figliuo lo, che la uita; & cosi glielo concessero.

Quando la Vergine hebbe tra le braccia il figliuolo, chi potrebbe

pensare al suo gran dolore?

O Angeli della pace piangete con questa sacrata Vergine: piangete Christo, es cieli, & uoi stelle celesti, piangano tutte le creature del mondo, accom sendo egli pagnando il pianto di MARIA. Abbracciatia la madre lo stracciato morto nel corpo del figliuolo stringendoselo al petro; macchiandosi del suo sanle braccia gue, & bagnaualo con le lagrime. Et era tanto il dolore, che rimane della sua gue, di cando ua muta, benche il cuor d'amore parlaus con affanno, dicendo.

O uita morta, olume oscurato, è bestà imbrattata, Quai mani hanno guasto in tal modo la uostra diuina figura? Qual aspra corona ui trouo io in capo? Qual ferita ui ueggo nel petto? O sommo sacerdote del mondo quali insegne ueggo io nel uostro corpo? Chi ha così impiagato il ritratto della gloria del padre? chi ha macchiato lo specchio della beltà celeste? Come hanno tanto potuto le mani de' nemici? O figliuol mio, gia fusti mio riposo, hora mi sei fatto un coltello di dolore; percioche il grande amore che io ti porto, mi cagiona questo graue affanno.

Ragionaà Dio.

ne fatta å

madre.

o padre eterno, o amatore de gli huomini, & tanto pietoso uerso la Vergine di quelli, che vi dimostraste rigoroso verso il vostro figliuolo, voi vedete quanto dolor sente il cuor mio: ma con tutto questo ui rendo gra tie di tanto affanno: considerando, che cosi piace à uoi, & quanto be nefitione risulta al mondo; & anco perche io debbo, & de' fauori, & de i dolori renderui gratie infinite.

Ben mi ricordo, che nel giorno, quando su circonciso il mio si-Luca. 2. gliuolo, mi predisse il Santo Simeone questo martirio: laqual me-

moria,

moria, sempre mi staua innanzi à gli occhi; siche ogni mia allegieze za era con tale amaritudine mescolata. So ben'io o Padre, ciò esser mi auuenuto per uostra prouidenza, si che uoleste, che sino da quel tem po io hauessi cognitione di questo misterio; accioche si come il sigliuo so sin dal suo nascere hebbe sempre innanzi à gli occhi la sua passione, così medesimamente l'hauesse la madre. Così uoi Padre uolete, che i uostri sempre patischino in questa ualle di lacrime. Non uolete che le nostre allegrezze siano longhe, nè grandi, benche siano in noi. Pregoui humilmente o Signor mio, che quello sia l'ultimo giorno de' martirij, i quali suron tanti, quante battiture, & osses ha riceuuto il mio sigliuolo, ma fornito il suo martirio, s'è ritornato il mo, ueggendomelo morto innanzi.

Simili parole diceua la uergine santa nel suo cuore; & parimente diceuano le altre Marie, che l'accompagnauano. l'iangeuano tutti quegli, ch'erano presenti, & parimente piangeua il cielo, & la terara, con ogni creatura. Piangeua l'Euangelista Giouanni, & pian-

geua medesimamente la beata Maddalena.

Ma giunta l'hora di por quel corpo nella sepoltura, lo inuolsero in un lenzuolo; & gli posero un sudario sopra la faccia; così postolo nel sepolero, lo copersero con la pietra, & rimase il cuor della madre coperto d'una oscura nuuola di malinconia, ueggendosi rimasta sola senza la santa compagnia del figliuolo. Nondimeno con tutti questi dolori, che l'affetto materno le daua, il cuor suo rendeua à Dio infinite gratie; poiche per lo mezo del suo figliuolo egli hauesse ricomperato il mondo. Et auuicinandosi la sera, si partiron tutti per entrare in Gierusalem innanzi la notte.

Si dichiara per qual cagione la Santa Vergine, & tutti i giusti sono afflitti in questa uita con diuerse tribulationi. Parte seconda del Sabbato.



PADRE eterno, gia che ti piacque per tua infinita bontà, & misericordia, che il tuo figliuolo patisse di questa maniera, perche uuoi medesimamente che patisca la madre, laquale non è tenuta di parire per gli altrui peccati; poiche per sar questo basta Chris

s ro solo, non per li suoi, che egli non ha? Questo suo affanno s'ha urebbe potuto temperare, se essa fusse stata suori di Gierusalem; si che non hauesse u eduto morire il suo figliuolo. O marauiglioso Signore,

MEDITATIONI SPIRITVALI

Dio fi di-comehai tu disposto con prudentia il tutto? Volesti o Signore, che essa letta di ve- patisse, non già per la redentione del mondo, ma perche ti piace di der patire, uedere chi t'ama afflitto dal mondo. Non è nel cielo cosa tanto pre-chiunque uedere chi t'ama afflitto dal mondo. Non è nel cielo cosa tanto preegli ama. tiosa, come l'animo tribulato de' giusti. Nella casa di Dio non è al-Non è nel tro maggior segno di amore, che lo essere per amor di Dio tribulato. Cielo cosa Tra tutte le buone opere, & seruitij, che ti sece il Saluatore in quepiu pretio sto mondo, questa su da te segnalata, & accettata: perche egli susse il s

bulato de' Questa fu la gioia, & la pietra pretiosa, la quale quel ricco tra tutte le ricchezze di uirtù ti pose auanti; si che per essa gli desti quanto di-

mandaua, cioè il rimedio del mondo.

giusti.

Oltre di questo non è opera nel mondo, laqual meglio dichiari la uera uirtù, che il patire trauagli per amor di Dio; percioche la pruoua del uero amore è la uera patientia per la cosa amata; & ogni altra proua oltre questo è sospettosa, si come l'istesso Iddio non manifestò mai à gli huomini si chiaramente la grandezza dell'amore suo; benche gli facesse molci benefitij, fin che uéne à patir per essi. Dice S. Paolo, che la tribulatione è occasione, e materia di patientia, Tribulatio patientiam

Rom. 3. operatur, La patiétia è la pruoua delle uiriù: & questa proua ne assicura la speraza della gloria: perciò l'huomo dee sempre hauer sospetta ogni uirtù insin che egli non l'ha col testimonio della tribulatione prouata.

Non fece Iddio tutte le opere di natuta, perche stessero ociose : ne men uoleua, che nelle opere di gratia i suoi doni sussero oriosi. Et perciò si tolse l'impresa di diuidere à ciascuno de gli eletti il carico, che deue portare conforme alle forze del portante: & tal talento della gratia riceuuta. Siche in questo non si mira alla maggior intrinsichez za per hauer piu delitie; ma per goder maggiori fatiche. Ci darai o Signore (dice il Profeta) à bere lagrime; & la misura sarà questa, che

Psal. 79. sarà piu afflitto quegli, che si trouerà piu grato à Dio. Quando Moise Eso. 24. sece quell'amicitia, & accordo tra Dio, e il popolo, la scrittura dice, Come dee che spruzzò esso popolo con un'hisopo di sangue; & sparse il rimanen esser cele-bratal'ami te del sangue sopra l'altare. Intendiamo adunque, che chiunque bratal'ami citia, tra vuole essere amico di Christo, questa sua amicitia deue esser Christo, & celebrata, & dedicata col sangue, non solo di CHRISTO, ma l'huomo etiandio del proprio di ciascuno : cioè che bisogna sofferire trauagli,

& angustie. Egli beuè prima il Calice in quell'ultima cena, che sece co' suoi discepoli. Mapoi ch'egli hebbe beuuto, diede il rimanente a' conuitati, con dire, che lo diuidessero tra loro; beuendone ciascuno un fiaro: siche à tutti deue toccare parte di questo Calice

& tutti come membri di Christo si debbono conformare ad esso nel patire. Ma gli è quella differentia, che ad huomini impersetti, & popolari basta che siano spruzzati con sangue, ma coloro, che sono piu vicini à Dio, & che meritano di esser chiamati suoi altari; deuono esser non solo spruzzati, ma etiandio bagnati bene di sangue: perche le piu siere battaglie si conseruano per li piu ualorosi; & con= seguentemente i premij, & le corone sono maggiori.

Le due persone del mondo piu da Dio amate, furono G I E s v Chi surne CHRISTO, & la sua benedetta madre: & si come superauano per quelle pso uirtu le altre creature, cosi patirono piu, che qualunque altra : però do piùama

non sono state due migliori persone di loro, nè le piu tribulate.

Consolateui ò tribulati, perche durando sopra di uoi le tribulationi, siete piu simili à CHRISTO. & alla sua madre. Consolateui Cosolatio afflitti, tenendo per certo, che non siete da Dio abbandonati: anzi flitti. se sopportate con patientia, egli piu ui ama. Consolateui dico, perche non è sacrificio piu grato à Dio, che il cuore tribulato, nè piu cer sal. 50. to segno della sua amoreuolezza, che hauer parientia nelle angustie.

Le tribulationi non le infami l'huomo, perche questo sarebbe, co- Non è same infamar CHRISTO,, & la madre sua: & si uerrebbe à pec- cissiciopiu care contra Iddio, se uituperassimo le tribulationi, le quali sono da grato à ld-

lui mandate à noi, che gli siamo cari.

Che cosa è la tribulatione, se non la Croce? Si che chiunque uor- tribulato. rà infamare la tribulatione, infamerà anco essa Croce. Che cosa è sug gire la tribulatione, se non suggire la Croce? Se noi adoriamo la Cro ce morta, figura della uera Croce, perche fuggiamo noi dalla uiua, che è patire per la Croce? Altramente saremo come Giudei. De' quali dice il Saluatore, c'hauendo essi perseguirato i Profeti, gli edificauano sepoleri magnifichi; honorandoli dopò morte, & perseguendoli uiui.

Parmi, che i cattiui Christiani si rassomiglino à questi Giudei; adorando la Croce morta, & sprezzando la uiua, che è il patire per la

Croce delle tribulationi.

Niuno si assligga con dire, che egli patisce per li suoi peccati, ò senza peccati: perche in qualunque modo egli patisce, ad ogni modo questo patire è Croce. Se tu patisci per li tuoi peccati, tu patisci la Croce del buon ladrone: ma se tu patisci senza colpa, ò senza peccati, rallegrati piu assai, perche questo è un patire nella Croce di CHRISTO.

FORNITA la meditatione, segue di subito il rendimento di gratie, & la dimanda.

te da Dio.

# LA DOMINICA, PER LA MATTINA.



In questo giorno, fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta, pensarai al misterio della resurrettione, & potrai contemplar questi quattro pasi: cioè il discendere del sigial limbo: la resurrettione del suo santo corpo: l'apparire alla sacrata Vergi ne: poi alla Maddalena, & à gli Apostoli.

#### L'EVANGELIO.

Mar. 16



A SEGVENTE Dominica dopò il Venerdì della Passione; uenne Maria Maddalena molto per tempo, prima che si schiarisse il Sole al sepolero: & trouando leuata la pietra, uide che no

ui era il corpo di Christo; siche non lo trouando, staua suori della stanza del monumento à piagne re: & inchinandosi à mirar, uide due Angeli à sedere, uno al capo, l'altro a' piedi, nel luoco doue era stato il corpo di esso Giesv Christo, iquali le dissero.

Donna,

Donna perche piagni? Et essa rispose. Perche hanno, leuato uia il Signor mio; & non sò doue l'habbino posto. Et detto questo uolto il capo, & uide il Signore che disse. Donna che piagni? chi cerchi! Et essa credendo, che egli susse l'hortolano di quel luoco, gli ripose. Signore se tu lo hai tolto uia, dimmi doue l'hai posto; & io lo andarò à pigliare. Disse allhora il Signore. MARIA? Rispose essa. Maestro. Il Signorele disse. Non mi roccare; ma uattene, & dirai a' miei fratelli, ch'io sono asceso al: padremio, & padre uostro: al Dio mio, & al Dio uostro. Maria Maddalena uenne di subito ad auuisar ne di questo i discepoli, dicendo. Ho ueduto il Signore; il quale m'ha detto quanto ui ho narrato.

In questo medesimo giorno uer sera essendo chiu se le porte, douc erano raunati i discepoli per tema de Giudei, uenne il Signore. & si pose nel mezo di loro, dicendo. La pace di Dio sia con uoi: Et det to questo, gli mostrò le mani, & il costato. Si rallegrarono i discepoli ueduto il Signore; ilquale lor disse da nuouo. La pace di Dio sia con uoi. Si come mi mandò il padre mio al mondo, cosi io mando uoi. Et dette queste parole, soffiò, & disse. Riceuete lo Spirito santo. A cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; & à cui gli riterrete, saranno ritenuti. In questo tempo Tomaso uno de'dodici Apostoli, che si chiamaua Didimo, non si troud co' discepoli quando uenne Gies v: & quando su tornato, i discepoli gli

differo. Habbiamo ueduto il Signore. A' quali egli rispose. Se non uedrò nelle sue mani le ferite de chio di,& metterò il mio dito in esse; & mettterò la mano mia nel suo costato, non lo crederò. Et passati otto giorni, stando i discepoli di nuouo nel cenacolo, & Tomaso con loro, uenne un'altra uolta il Signore essendo chiuse le porte: & posto nel mezo di loro, disse La pace sia con uoi. Et subito disse à Tomaso. Metti il tuo dito nella mia mano; & la tua mano nel mio costato: & non uoler esser incredulo, ma sedele. Rispose Tomaso, & disse Signor mio, & Dio mio. Et gli disse il Signore. Tomaso, perche me uedesti, hai creduto: felici quelli, che non uederono, & crederono. Fece G1 Es v molti altri miracoli alla presenza de' suoi discepoli, che non sono scritti in questo libro. Ma questi sono scritti accioche crediate, che GIESV è figliuolo di Dio, & che credendobacquistiate uita eterna ang alla chambib orolib

Meditatione sopra i passi del testo.

Sal. 117.

Resurrettione è tut ta di Dio.

A c Dies, quam secit Dominus, exultemus et la temur in ea, cioè, Questo è il giorno, che sece il Signore essiultia mo, & rallegriamoci in esso. Il Signore, che è il Creatore dell'uniuerso sece tutti i giorni; ma si dice ch'egli ha fatto questo specialmente, percioche in questo sorni la

In tutte le piu degna opera di quante egli sece; cioè la nostra redentione. Perfeste del'a- cioche si come questa si chiama opera di Dio perche uince per eccelno si troua lenza ogn'altra sua opera; cosi questo giorno si chiama di Dio, perche nea, ecceto egli in esso sornì l'opera sua piu gloriosa.

che'l di di Dicesi medesimamente, che'l Signore sece questo giorno, perche Pasqua, il ogni opera da Dio satta passò per sua mano. Nelle altre seste, & misteri qual'è tur- del Saluatore sempre si truoua qualche opera, c'habbiamo satto noi, &

qualche

qualche pena che è nata della nostra colpa. Ma questo giorno non è di rranaglio, nè di penasanzi se bandisce ogni pena, & si adempisce ogni gloria; siche tutto questo giorno è puramente di Dio.

Chi non si rallegrerà dunque in un tal giorno, come è questo? In tal giorno si tallegrò l'humanità di CHR 15 TO: s'allegrò la madre sua; si rallegrarono i discepoli suoi ; si rallegrò il cielo, & la terra; & anco l'inférno fenti parteldi questa allegrezza.

. 10 H Sole s'è mostrato piu chiaro questo giorno: perche era ragionemole che servisse al Signore con la sua luce nel giorno della sua allegrezza; fi come gli serui con le sue tenebre il giorno della sua passione . 1 ci'eli , iquali ueggende patire il lor Creatore s'haueuano oscurati, per non uedere ignudo il suo Creatore, hora con doppia chiarezzarisplendono, ueggendolo uscire urtorioso dal sepolero :

Rallegrateui adunque cielo, & terra; prendete alcuna parte di questa allegrezza, percioche lampeggia hoggi maggiore splendore del

sepolerorche illumina il Cielo . 19 . ognes sup a onun obnom 15 Meditatio

Vn dottore contemplatiuo dice; che ogni Dominica, leuandost resurrettio à mattutino, sentiua si grandissima allegrezza, souuenendogli del mi ne di Chri sterio di questo giorno, che gli pareua d'udir tutte le creature del cielo sto. e della terra cantare, dicendo. Nella tua resurrettione o Christo Alleluia.

Hora per gustare alquanto del misterio di questo giorno; pensa La prima opera, che prima come il Saluatore, fornito c'hebbe la giornata della sua passio- fece Chrine, con l'istessa carità, che lo fece salire per noi su la Croce, scese all'in sto dopò la serno per dar capo all'opera della nostra redentione: perche si come suresurret egli prese il morire per mezo, per poterne liberar dalla morte, cosi egli tione, fu, ch'ei andò uolle scendere all'inferno s per liberare i suoi di quel luoco amo

Questo nobile trionfatore siede all'inferno uestito di luce, & di suoi nel'in fortezza: La cui entrata in quel profondo descriue un santo dottore, ferno.

con parole talige siamest recore allegani engel et agestait oloni

O'bella luce, la quale splende insino dall'alta cima del cielo; uestisti di subita chiarezza quei , che stauano nelle tenebre, & nell'om bra della morte. Percioche à quel punto, quando il Saluatore quiui scele, risplende tutta quella notte eternale, & cessando lo strepito di quei, che si lamentauano; tremò tutta quella turba de tormentatori, ueggendo la presentia del Saluatore. Quiui furon corturbati i Prencipi di Edon; tremazono i potenti di Moab, & shigottiron gli habitatori di Canaam. Subito cominciarono à mormorare tra loro Ejod. 1: gl'infernali tormentatori tra quelle oscure tenebre, & diceuano. Chi è costui si terribile, & potente con tanta luce? Non s'è piu neduto

Ragionamento de enfernali.

un tal huomo nel nostro inferno. Costui annulla il peccato, non è gli spiriti peccatore: mostra di esser giudice, non colpeuole. Egli uiene à com battere: non à penare. Doue era la nostta guardia, & i portinari quan do questo uittorioso ruppe le serrature, & entrò quà per forza? S'egli susse colpeuole, non sarebbe tanto ardito; & se portasse qualche oscutità di peccato, non illuminarebbe tanto le nostre tenebre con la sua luce. S'egliè Iddio, che gli accade à uedere l'inferno? Et s'eglie huo mo, come si prende tanto ardire? S'egliè Iddio, come stà nel sepol. ero? Et s'egliè huomo, come ha spogliato il nostro luoco? O Croce laquale cosi hai schernito le nostre speranze, & cagionato il nostro danno. In un legno acquistammo ogni nostra ricchezza; & in un legno l'habbiammo perduta.

Tai parole mormorauano tra loro quelle infernali compagnie, quando il nobile trionsatore entrò à liberare i suoi prigioni. Quiui erano raccolte tutte l'anime de' giusti, ch'erano morti dal principio del mondo infino à quel tempo. Quiui si poteua uedere un Proseta segato, un'altro lapidato; ad un rotto il collo con una cauicchia di ser ro, & molti altri, i quali morti con diuerse maniere, glorisicarono Iddio. O gloriosa compagnia, o tesoro del cielo nobilissimo; o ricchissima parte del trionso di C H R ISTO. Quiui erano quei due primi huomini, che secero popolato il mondo; i quali, si come surono i primi nella colpa, così medesimamente furono i primi nella sede, & nella speranza. Quiui era quel santo uecchio, il quale con l'arca da lui fabricata conseruò il seme de' uiuenti; accioche si tornas-

se à popolare il mondo, dopò il diluuio.

Quiui era quel padre de' credenti; ilquale meritò di essere il primo di tutti à riceuere il testamento di Dio, & il segno, & diuisa nella sua carne; la quale portassero i suoi discendenti. Eraui l'obediente suo figliuolo Isaac con le legne in spalla; sopra lequali egli douea essere sacrificato. Si che rappresentò il sacrificio; & il rimedio del mondo.

Quiui staua il santo padre delle dodici tribù ilquale acquistando con Gen. 27. l'habito altrui la paterna benedittione, figurò il misterio della humanità, & incarnatione del uerbo diuino. Quiui era, come un nuouo ING. 2.

forastiero, Giouanni Battista, & quel uecchio santo; ilqual non uolse morire fin che non hebbe il Saluatore del mondo fra le braccia. Qui-

ui hauea il suo luoco quel pouero Lazaro Euangelico; ilquale con la patienza nella pouertà meritò di trouarsi in quella compagnia; & aspettar la salute con speranza.

Questo coro d'anime staua in quel luoco gemendo, & sospirando

PER LA DOMENICA MATTINA. per la speranza di questo giorno. Er quel santo re Proseta stando nel mezo di loro replicaua spesso quel suo lamento. Quemadmodini dest-Psal. 48. derat ceruus ad fontes aquarum: ita desiderat anima mea ad te Deus, &c. cioè, Si come il ceruo brama le fonti delle acque, così l'anima mia desidera te Signore. Le mie lacrime mi furono pane giorno & norte; mentre che dicono all'anima mia; Doue è il Dio tuo? O santo Re,se questa è la cagione del tuo lamentarti lascia questo lamento; percioche il tuo I D D 1 o è quà presente, & puoi uedere il tuo Saluatore. Muta adunque tal canto in quell'altro, che già dicesti. Benedixisti Domine Psal. 84. terram tuam: auertisti captiuitatem Iacob &c. cioè. Benedicesti o Signore la terra tua, & cauasti Giacob di seruitù. Perdonasti alla maluagità del tuo popolo; & dissimulasti la moltitudine de' suoi peccati. Et tu santo Gieremia, che per il Signore fusti lapidato, chiudi il libro Gieremia delle lamentationi, ilqual facesti ueggendo Gierusalem destrutta; & il tempio di Dio spianato; percioche fra tre giorni, ne uedrai un piu bello riedificato; & vna piu bella Gierusalem, per tutto il mondo rinouata. Non ci potrebbe la grande allegrezza di quei due auuentu rati padri, ueggendo illuminare le lor tenebre, e il lor bando fornito, si che cominciaua la lor gloria.

Ma ueggendosi da douero usciti della prigionia di Egitto, & asso-gati i lor nemici nel mar rosso, cantarono tutti. Cantiamo al Signo re, il quale gloriosamente ha trionsato, il cauallo, & il caualliero git-Eso.14.15 tò nel mare. Il primo padre dell'humana generatione deuotamente si pose à pie del suo sigliuolo, & Signore, dicendo. Sei uenuto o salore dei mio amato Signore, & aspettato per rimediare alla mia colpa. Sei te à Chrivenuto per adempire la tua parola, & non ti scordasti di quei che sperauano in te. La difficultà del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà, & la grantata del camino su vinta dalla pietà del camino su vinta dalla pietà dalla pietà dalla pietà dalla dalla pietà dalla dalla dalla camino su vinta dalla pietà dalla dalla dalla

dezza dell'amore superò le fatiche, e i trauagli della Croce.

Grande era l'allegrezza di questi padri; ma era maggiore quella del Saluatore. ueggendo tanta moltitudine di anime saluate con la
sua passione. Ti contenti o Signore de' passati tormenti ueggendo il
frutto che nasceua da essi? Il Patriarca Gioseppe, hauendo hauuto Gen. 42.
in Egitto due figliuoli, si scordò di tutti i suoi passati trauagli. Et per
significatione di questo al primo figliuolo, che gli nacque pose nome
Manasse, dicendo. Fecemi Iddio scordare de' miei trauagli, & della
casa di mio padre. Molta letitia sentiua il Saluatore, ueggendosi da
tanti figliuoli circondato; essendo fornito il suo martirio della Croce,
& ueggendosi come oliuo fruttisero da tanti germogli circondato.

# Della resurrettione del Saluatore. Parte seconda della Domenica.

Meditatio ni fopra il corpo del Sig. rimasto nel sepolero. HE fai tu, ò Saluatore, perche non dai parte di gloria à quel santissimo corpo, che ti aspetta nel sepolero. Tu sai bene come la legge del dividere le spoglie uuole, che habbiano egual parte del borrino: così quei, che restano à guardia de gli alloggiamenti, come quei;

che uanno à combattere. Il tuo santo corpo è rimasto ad aspettare nel sepolcro; & la santissima anima entrò à combattere nell'inferno. Partecipa dunque con lui nella gloria; poi c'hai uinto la battaglia. Era il santo corpo nel sepolcro con quella gloriosa figura, che il signore lo haueua lasciato steso in quella fredda pietra, inuolto nel lenzuolo, & col sudario sopra la faccia, & i membri stracciati. Era già passata la meza notte uerso l'alba, quando il Sole di giustitia uoleua preuenire il Sole della mattina. A' quest'hora tanto auuenturata entrò quell'anima santissima nel corpo suo santissimo, & lo uiuisicò gloriofamente.

Ma perche questo malageuolmente si può con parole esplicare, so dichiarerò con un'essempio; accioche se ne intenda qualche particella. Auuiene molte uolte, che sia una nuuola uerso ponente molto oscura, & tenebrosa, & che il Sole inuestendola co' suoi raggi, la rende tanto chiara, & di color dorato, che pare l'istesso Sole. Cost poiche quell'anima gloriosa entrò in quel santo corpo mutò le sue tenebre in luce, & la bruttezza in somma beltà. Si che del corpo piu desorme de gli altri corpi lo sece il piu bello.

In questa maniera risuscitò il Signore del sepolcro, tutto persettamente glorioso, come primogenito de' morti, & sigura della nostra re Gen. 41. surrettione. Questo è il S. Patriarca Giosef uscito di prigione, & tondato de' capelli della sua mortalità, & uestito di uestimenti immortali.

dato de' capelli della sua mortalità, & uestito di uestimenti immortali, Esod. 2. & fatto Signore della terra d'Egitto. Questo è il S. Moisè cauato del-Discorso l'acque, & della picciola cestella de' gionchi; ilquale poi riusci di tal bellissimo maniera, che ruinò il Regno, & i carri di Faraone. Questo è quel S. Mar sorisusci docheo spogliato del suo sacco, & del cilicio, & uestito di ueste realizato. ilquale hauendo uinto il suo nemico, & crocisissolo nella medesima

Hest. 6. Croce ch'era preparata per lui, liberò tutto il popolo dalla morte. Dan. 14. Questo è quel S.Daniel uscito del lago de' leoni senz'hauer patito dano

da

PER LA DOMENICA MATTINA.

da quelle affamate bestie. Questo è il forte Sansone, il quale essendo circondato da' suoi nemici, & rinchiuso nella città, si leuò à meza not Giud.6. te, & lasciando scherniti i suoi nemici, usci delle lor mani. Questo è il santo Giona dato alla morte per liberar i suoi compagni: ilqual'entra Gion. 2. to nel vetre della balena, su gittato il terzo giorno al porto di Niniue.

. Chi è costri, che stando tra assamate bestie, non puote da esse esser mangiato? & posto ne gli abissi dell'acqua, si godette l'aere della uita? Entrato nel profondo della morte, su da essa seruito? Questo è il nostro glorioso Saluatore preso da quella crudel bestia della morte, che non si satia mai. La quale poi che l'hebbe preso in bocca, conoscendo come haueua preso una gran cosa, tremò di spauento; siche non su ardita di tenerlo.

Ella, poi ch'egli fu morto, lo inghiotti: ma trouandolo senza col- Pena no sa pa, non lo puote ritenere; perche la pena non fa l'huomo colpeuo. l'homocol le, ma la cagione di essa pena.

la cagió di esta pena.

### Come il Saluatore apparue alla beata Vergine nostra Signora. Parte terza della Domenica.



A v E T E già Signore glorificato, & rallegrato questa carne santissima, la quale pati con uoi su la Croce. Souuengaui medesimamente della vostra cara madre: la qual neggendoui patire sopra essa Croce; pati mede simamente con uoi. Essa su con uoi crocifissa: però è

tagioneuole ch'ella con uoi risusciti. Egliè sententia del uostro Apostolo, che coloro che furon compagni della pena, diuengano ancora 2. Cor. 1. compagni della gloria. Siche essendoui stata questa Signora fedel com Chi e com pagna, è giusta cosa, ch'ella medesimamente partecipi della uostra al- pagno nel legrezza. Rasserenate quell'oscuro Cielo: Scoprite quella ecclissata lu lapena, dee na, Dissate le nuuole che offuscano la sua dolente anima. Rasciugate gno nella le lagrime da gli occhi suoi uirginali, facendo tornare in lei la prima-gloria. uera florida dopò l'inuerno di tante acque.

Staua la Santa Vergine raccolta nell'oratorio suo in quell'hora, aspettando tal luce nuoua. Et come pietosa leona gridaua dal proson do del cuore al morto figliuolo il terzo giorno, dicendo. Lieuati glo- Sal. 56. ria mia, lieuati salterio, & uiola mia, ritorna ò trionfatore del mon do, raccogli le tue smarrite pecore ò Santo pastore:odi ò figliuolo mio

F iiij

Maria Ver gine.

le uoci della tua afflitta madre. Et essendo stati gli huomini cagione della Verg. di farti scendere dal Cielo à terra, essi ancora ti muouano à salire daltre Christo l'inferno al mondo.

Tra questi gridi, & lacrime della beata Vergine, di subito entrò Christo ap una gran luce in quella pouera casa, & si appresentò il risuscitato figli-parue do- uolo à gli occhi della madre. Non tanto risplende la stella Diana, pò la resur quando prima si dimostra, quanto lampeggia ne gli occhi materni la rettione à faccia del figliuolo, & quello specchio senza macchia della gloria diuina. Ella uedeua il corpo del suo figliuolo risuscitato: & leuatagli uia ogni bruttura, & accresciutagli la sua prima bellezza, uedeuagli l'aperture delle piaghe, ch'erano state à lei dolori mortali, esser diuenute fonti di amore. Vede hora accompagnato da' santi Angeli colui, ch'ella già uide penare tra due ladroni. Colui, ch'ella haueua tenuto morto nelle braccia, hora uede à gli occhi suoi resuscitato. Si che diuenuta mutola per allegrezza, non poteua formar parola.

Qual lingua potrebbe esprimere, quale intelletto comprendere la molta allegrezza, che senti la beata Vergine? Ma perche non potiamo intender le cose, ch'eccedono la nostra capacità, se non per altre minori, facendo à nostro commodo, come una scala da basso all'alto; & congetturando da una cosa per un'altra. Là onde uolendo gustare alquanto la grandezza di questo suo gaudio, pensa teco stesso, quanta allegrezza senti il Patriarca Giacob, quando dopò lo hauer con tante lagrime pianto il suo figliuolo Gioseppe per morto, gli su Gen. 45. detto come egli era uiuo, & Signore della terra d'Egitto. La scrittura dice, che quando gli dierono questa nuoua, su tanto grande la sua allegrezza, che gli parue esser destato da un profondo sonno, benche

scitato.

à pena lo potesse credere: ma poi ch'egli ne fu da' figliuoli fatto certo, uoltò l'animo à uederlo uiuere & disse. Questo solo bene mi basta: Allegrezza se Gioseppe mio figliuolo è uiuo, andrò à uederlo prima ch'io muoia. della Verg. Considera dunque anima mia, se Giacob, hauendo undici figliuoli in ueggendo il suo figli casa, sentì tanta allegrezza quando intese, che un solo, ilquale egli uolo risu- teneua per morto, uiuea, quale allegrezza douea sentire la beata Ver gine madre, che ne haueua un solo, ilquale hauea ueduto morto cru delmente; & hora lo vedeua risuscitato; & glorioso, & sopra ciò Signore di ogni creatura? Trouerassi intelletto, che possi comprender questo? O Vergine bene auuenturata, à te basta questo sol bene: bastati che tuo figliuolo è uiuo; & te lo uedi innanzi prima, che tu muori, accioche non lasci questa uita con desiderio tale. O Signore come sai consolare quei, che patiscono per lei? Non pare, che sia stata grande

PER LA DOMINICA MATTINA.

grande quella prima pena, à comparatione di quest'allegrezza? Se consoli in questo modo quei, che patiscono per te, sono ueramente felici le passioni, le quali tanto largamente deuono esser premiate. Conforme à questo si deue pensare, come il Saluatore apparue a' suoi discepoli, ma specialmente à Maria Maddalena; della quale hora non si tratta, per non prolongate oltre modo

Christo co solo chi pa cisce p sui in questo mondo.

Fornita la meditatione, segua il rendimento di gratie, & la dimanda.

questa meditatione.

Il sine delle prime sette Meditationi de i sette giorni della Settimana per la Mattina.



90.

# LE ALTRE SETTE MEDITATIONI,

NE MEDESIMI GIORNI DELLA SETTIMANA PER la notte, lequali benche si pongano nel secondo luoco, sono però le prime nell'essercitio: percioche da queste deue cominciare, chi da nuouo si pone à servire I D D I O.



In questo giorno fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta, attenderai à conoscer te medesimo, & à pensare de' tuoi peccati, Et questo è il camino di ottenere la uera bumiltà del cuore, & la penitentia; che sono le due prime parti & fondamenti della uita Christiana.



ER QUESTO TV DEVI PENSARE AT tuoi peccati, alla tua uita passata; specialmente à quei che facesti, quando meno conosceui Iddio; & se uorrai ben mirare, gli ritrouerai esser multiplicati, piu che i capelli del tuo capo, percioche in quel tempo uiuesti come pagano; ilqua le non sa che cosa sia Iddio. Farai un breue di-

sò d'u pec scorso circa i dieci commandamenti, & per li sette pecati mortali; cato solo, e trouerai d'hauer contrasatto à ciascuno de' primi, & esset caduto ne sain tutti. secondi molte fiate con opere, con parole, & con pensieri. Il primo

Adam pec

phomo

huomo mangiò d'un'arboro solo uietato, quando fece il maggior pecca, Gen. z. to del mondo, & tu hai posto gl'occhi in tutti, e le mani infinite volte.

Discorri parimente per tutti i beneficij diuini, & per i tempi della uita passata, & considera come gli hai esercitati. & sia bene, che parimente pigli questo esfercitio, & ch'entri in giudicio con te medesi-

mo, accioche tu non sij giudicato da Dio.

Dimmi di gratia, in qual cosa hai tu consumato la tua fanciullez- Meditatio za? În che spendesti la giouentu, & tutta la tua passata uita? În qual ne sopra i opere occupasti i sentimenti corporali, & le potentie dell'anima: ac. del corpocioche con esse lo conoscesti, & gli seruisti? In che occupasti le orecchie, se non in udir sauole, & menzogne; ouero parole poco honeste? Che sece la tua lingua, se non giurare, mormorare, & dir parole dishoneste del mondo? Il gustare, il toccare, come l'hai esercitato, se non in delitie sensuali? Come ti preualesti de sacramenti, che ti diede Meditatio Iddio per rimedio? Come gli rendesti gratie de suoi benesici? Come ne sopra i ti conformasti alle sue ispirationi? Come impiegasti la sanità, le for- sacramenti ze, l'attitudine, & altre cose à te da Dio concesse? Che facesti de i male esserbeni esterni nomati di fortuna; & gli altri beni à te donati da D10? perche non uiuesti conforme alla sua legge? Qual cura ti prendesti del Meditatio prossimo à te da Dio con tanta instantia commendato? Et quali ope- ne sopra le re di misericordia hai tu usato, lequali Iddio particolarmente ti no- opre di miminò? Che risponderai in quel giorno terribile, quando Iddio ti dirà. Rendimi conto del tuo maneggio, & di quei beni, che ti concessi; percioche non uoglio piu che gli ministri. O arboro secco, & apparecchiato per gli tormenti eterni. Che risponderai tu in quel giorno, quando egli dimandarà conto di tutto il tempo di tua uita, & d'ogni momento di essa?

Secondariamente pensarai à tutti i peccari, c'hai fatto, & che sai ogni giorno, dopò ch'apristi meglio gli occhi à conoscer Iddio, quan to sei ingrato a' suoi benefici, & ribello alle sue ispirationi; & trouezai, ch'ancor uiue in te Adam uecchio con molte radici, & costumi antichi. Potrai medesimamente discorrere per le tue negligenze, & mancamenti; ne' quali tu cadi ogni di uerso Iddio, & il prossimo, & te stesso; perche ti trouerai molto mancante in ogni cosa, la quale lei tenuto à fare.

Considera poi la poca riuerentia, la quale tu usi con Dio. La tua dapocaggine à seruirlo, non ui usando quella sollecitudine, & prestez za, che douresti, nè con pura intentione, ma solamente hauendo l'occhio ad altri rispetti humani, & a' tuoi commodi.

Considera medesimamente quanto sei duro verso il prossimo, quante benigno à te medesimo, quanto compiaci alla tua uolontà, & alla tua carne, all'honore, & ad ogni tuo interesse. Mira come sei superbo, iracondo, uanaglorioso, inuidioso, maluagio, delitioso, mutabile, leggiero, sensuale, dato à recreationi, à conuersationi, à risi, & à parlamenti. Pensa medesimamente quanto sei inconstante nel buon proposito; inconsiderato nelle tue parole, poco prudente nelle tue opere, & quanto codardo, & pusillanimo ad ogni grande impresa.

ze tre de' peccati.

Terzo, discorrerai intorno alla grauezza di ciascun tuo peccato, ac cioche meglio tu ueggi come da ogni parte è grandissima la tua mise-Circostan- ria. Tu deui prima considerare queste tre circonstanze ne peccati della uita passata. Cioè contra chi peccasti, perche peccasti, & in qual maniera peccasti. Se tu miri contra chi hai peccato, auuertisci, come hai offeso Iddio, la cui bontà, & maestà infinita, i cui beneficij, & misericordie uincono per numero l'arena, & tutti uerso l'huomo, Siche à Dio solo siamo tenuti di quanto riceuiamo da ogni creatura poiche in esso solo si truouano tutte le eccellentie, & titoli di gloria, che possino essere nel mondo. Perciò il peccato com-Peccato co messo contra Dio comprende in se tutte le brutture di qualunque pec messo con cato del mondo. Siche peccare contra esso è un commettere adultetro à Dio, rio, furto, tradimento, & sacrilegio; & finalmente egli è il peggio-

te le brut- re di tutti i mali.

Perche dunque peccasti? Per un poco di honore, per un diletto bestiale, per un capello d'interesse, & per altre cose, di poco peccato. momento?

IDD 10 per Ezechiel Profeta si lamenta grauemente, dicendo, che lo dishonorauano grauemente alla presentia del popolo; per un pugno di orzo, ò un pezzo di pane. Souengati, come hai peccato con tanto ardire senza scrupolo & timore di conscienza, & tal uolta con tanto contento, & allegrezza, come se peccasti contra un Dio di legno, ilquale non sà, nè uede quanto si fa nel mondo. Era questo

Rinfaccia- l'honore, che si deue à sua maestà? E questa la uia di ringrattiarlo per mento all' gli hauuti benefitij? Si paga in questo modo quel sangue sparso su la homo pec Croce, & quelle battiture, & guanciate, che gli furon date per te? catore. O misero te, per quello, c'hai perduto: ma piu misero per quanto hai peccato, & misero, perche non conosci la tua perditione.

CONSIDERA poi quanto Iddio abborisce il peccato, & lo castiga seueramente; accioche tu intendi piu chiaramente quanto si a

grande

grande la malitia di esso peccato, come di sotto si dichiarera. Huomo es Considera medesimamente le cose sopradette, & reputati il piu ui-

le huomo, che uiua. Pensa ch'altro non sei che una canna, che si piega ad ogni uento, senza peso, senza uirtù, senza fermezza, ò stabilità alcuna. Tieni per certo di essere un Lazaro morto di quattro loan. 12. giorni. Vn corpo puzzolente, & abbominabile, & pieno di uermi:

in tal guisa, che quanti passano si turano il naso per non sentire il tuo setore, & gli occhi per non uederti. Pensa di puzzare in questo modo auanti à Dio, & à gli angeli suoi, & reputati indegno di leuar gli

occhi al cielo, & di quel pane, che tu mangi, & anco dell'aria, che tu riceui. Et essendo indegno di queste cose, pensa d'esser indegno di

parlare con esso Dio; & indignissimo di riceuere le consolarioni dello Spirito santo; & di esser trattato come figliuolo di Dio. Tienti per Luc. 18 8

una delle piu pouere, & miserabili persone del mondo; laquale usi peggio i diuini beneficij, che ciascun'altro, che gli hauesse riceuuti.

Et pensa ancora che se in Tiro, & in Sidone sussero satti da Dio bene- Matt. 18 sici tali, come sono satti in te, quei peccatori maggiori harebbono sat-

to penitenza in cilicio, & in cenere: Conosci di essere il peggior huo-

mo, che si possa imaginare; & che sempre potrai prosondarti in que-sto sango; se non t'aiuta iddio. Grida al tuo Dio, & digli. Signore altro, che io non posso cosa alcuna; non ho potere alcuno; nè altro si truoua in miseria.

me, se non peccati, & miserie.

Gettati con quella publica peccatrice a' piedi del Saluatore, Luc. 7. con quella uergogna, che la moglie andarebbe innanzi al marito, hauendogli fatto tradimento. Appresentati innanzi à quello sposo del Cielo, contra il quale hai commesso adulterio; & col cuore pentito dimandagli perdono del

-loss son a real tuo fallo; supplicandolo, che ales and and be per sua pietà, ti riceua nel suo Regno.

Opeg com profil top care and an opeg and colors of a color

Fernita la meditatione, segue adophon : phonois a la la rendere le debite gratie absolute Dan antil 1150 & la dimanda, come inputabas la un substitut s'è detto di so- il about a la combine all super pra.

Propagation and the state of th



## TRATTATOPRIMO DELLA CONSIDERATIONE

occhi al cielo . El TuRpa B . G. G. G. dell'aria, che



NELQVALE ALLVNGO SI dichiara la Meditatione sopradetta.

Penitenza è la prima pietra del-

To penicoza in cilicio, & in cenerar Coporci di effersil pergior huo-AURRIMIA TOAVOLA DOPO LLONAY stoè il primo passo di questa salita; & la prima pietra di quelto spirituale edificio non oi son

ana delle piu poue

Per ottenere questa virtui (oltrela divina gratia, la quale è il dono della uera penitentia,) gioua à considerare la moltitudine de' nostri pec

lo edificio cati presenti, & passati : la grauezza loro, & maluagità con la quaspirituale. le suron fatti percioche da tal consideratione suole nascere la compuntione, & ilipentimento di esficacció oneco se

Nasce da questa consideratione non solo questa uirtu, ma molte altre. Di quà nasce il conoscere se stesso, delche si tratta nella seguente meditatione. Il disprezzo di se stesso, il timor di Dio, lo abborire il peccato & altri simili affetti, ne' quali consiste in gran parte la perfettione bramata. . sucitation al acines

Auanti questi fini, deui indrizzare questo esercitio; accioche Divina gra meglio ti gioui; procurando di cauare questi frutti cosi dolci da questa radice amara della consideratione. Ma perche uolendo acqui tia si da à gli humili stare frutti tali, ui bisogna la diuina gratia, la quale si da specialmente & deuoti. à gli humili & diuoti. Dimanda tu ancora al Signore questa humilità, & diuotioue: accioche raccogliendoti nell'intimo del tuo cuore,

tu possi imitate quel Santo Re, che diceua. Penserò o Signore auantià te tutti gli anni miei con amaritudine del cuor mio. main parore ognopade, è delce per la famo dua, che è infasiabile. A chè

### Della moltitudine de peccati passati. Parte seconda del Lunedì per la notte de la company de la arquo fao alangii tuloo mentengen did adami maang vaiC é imaag ogb



E tu uuoi sapere che cosa siano tanti peccati, i quali ne' tempi hai fatto, fa un breue discorso sopra i commandamenti, & i peccati mortali; trouerai, che non ui è commandamento, al quale tu non habbi contrafatto, nè peccato mortale, nel quale tu non sij caduto.

Il primo commandamento è honorare Iddio; ilquale (secondo Il primoco S. Agostino) si honora con queste tre uirtù teologali: sioè, Fede, Spe-mandame-ranza, & carità, laqual sede haueua colui, che uiueua tanto corretta ra con la se mente, come s'egli hauesse creduto, che quanto predica la fede, susse de, sperazz bugia? Quale speranza teneua colui, che non si ricordaua dell'altra & Carità uita, nè seppe che cosa fusse chiamare Iddio ne gli affanni suoi, nè assi curarsi sorto la sua protettione? Qual carità hauea colui, che amaua piu un punto di honore, & una paglia del suo interesso, ò diletto, che l'istesso Dio? Poiche per ciascuna di queste cose, lo sprezzaua, & offen Dieci predeua. Qual riuerentia portaua à quella soprana maestà colui, c'haueua per costume di giurare & spergiurare per lo nome di Dio, anco per cosa uile? Chi osseruaua questo giorno poiche aspetraua questi giorni per offender meglio la diuina maestà in essi: cioè per giocare, passeggiare, scandalizare le innocenti donzelle, & far altre male operation i?

Dopo questo, considera quanto sei stato duro, & strano uerso tuoi Considera padri: quanto disubidiente a' maggiori: quanto trascurato uerso i sog tione delle getti per incaminarli à Dio. Gli occhi, le passioni, e i desideri di offese satte uendicarti, chi gli potrebbe narrare? Et se questo non si può esplica al prossere, chi narrerà le sozzure, nelle quali sei caduto con opere, con paro-Psalm. le, ò con desideri? Che è stato il cuor tuo se non un letame, & una sozzura per trauolgeruisi i porci? Chi è stato la tua bocca, se non (come dice il profeta) una sepoltura aperta, della quale escono i tristi odo ri dell'anima, che sono morti dentro? Chi sono stati gli occhi tuoi se non senestre di perditione, & di morte? Qual cosa si appresentaua à questi occhi, che tu non la bramassi, & procurarsi di hauere senza giamai pensare che Iddio fusse presente; ilquale ti hauea uietato

Eccl. 23. west'arboro? Homini fornicario (dice il Sauio) omnis panis dulcis, non saticabitur transgrediens usque ad finem, cioè, All'huomo forni-Al fornica catore ogni pane è dolce per la fame sua, che è insatiabile, si che in

pane è dol Chi norte de la constant de la constant

Chi porrà oltre di questo esplicare la grandezza della tua auaritia? Igiardini de' tuoi desideri molto lontani da ciò che Iddio ti con cede, siche ti pareua poco tutto il mondo? Se chi brama l'altrui è ladro auanti à Dio, quante forche ha meritato colui, ilquale co'l cuore ha commesso tanti furti? Le bugie, le mormorationi, i falsi giuditii sono quasi innumerabili. Non cosi tosto cominciaui à guardare, che mormoraui dell'altrui uita, della uedoua, & della donzella, del sacer dote, del Prelato, senza perdonarla nè ad ordine, nè à grado alcuno. perche non miri quanto sei debitore al prossimo.

Hauendo eu adunque osseruato i divini precetti cosi bene, ueg-

giamo hora, come ti sei scostato dal peccato. La superbia del cuor tuo quanta fu ? Il desiderio d'honore, & di laude sin doue giunse? La presontione, & la stima, che sacesti di te medesimo, chi la potrà narrare?

Riprensio Che dirò io della uanagloria & della tua leggierezza; poiche per hame de' pec- uer una penna della beretta, un paio di calce divisate, ò qualche lista

di seta, tu desideraui di esser mirato & laudato da tutti? Quai passi mo ueui, che opere saceui, & quai parole ti usciuano di bocca, che non

sussero uestite di uanità & di desiderio della propria riputatione ? Il ue-Aire, i serui, la compagnia, la tutella, il letto, & finalmente ogni tuo

passo, & mouimento ha odore di superbia. La tua ira è come d'una serpe. La gola come di lupo assamato. La dapocaggine, come di un'Asi-

no stanco. L'inuidia piu che di volpe. Et finalmente se ben miri ne casi tuoi, uedrai che sei per le tue maluagità degno di perditione.

Discorri per li tuoi sentimenti, & anco per li beneficij c'hai riceuuto da Dio; & considerando la maniera, che tu hai tenuto, trouerai c'hai fatto tutte queste cose, con le quali tu doueui seruire à Dio, arme per

offenderlo. In questo hai consumato le forze, la salute, le facultà, la

vita, l'intelletto, la memoria, la uolontà, la uista, & ogni wa uit-

mì, & potentia.

Hauendo adunque commessi questi, & piu altri peccati nella uita passata, potrai ragioneuolmente dire con quel gran Profeta, & peniten 2. Pa. 36 te. Peccaui super numerum arena maris i multiplicate sunt iniquitates men &c. cioè, lo ho peccato piu che il numero della sabbia del mare, e i miei peccati si sono stesi in ogni parte sacendo io molte abominatio ni, & moltiplicando le offese. Et trouandoti in tal modo pentito, sarebbe if

cati al pec-

. sarebbe ragioneuole c'hauesti un freno, & timor di Dio; considerando i suoi gran beneficij, & la sua bontà, & giustitia; & uoltandoti per l'animo, come, nè per i suoi beneficij l'hai riconosciuto, nè per la sua giustitia temuto, nè per la sua bontà amato; anzi scordandoti del tut to, & chiudendo gli occhi ad ogni bene, ti sei gito auolgendo per ognisorte di nitij.
Se gl'interessi, & motiui, che ti spingono à peccare sossero gran-

di potresti forse trouar qualche foggia di scusa: ma che dirai? Veggiamo, che per i giochi de' fanciulli, & simili cose in aria, si pecca, so-

lamente per disprezzo di Dio. 2018 la constanti de mon on rous li ado

Alcuni quando peccano, almeno sono stimolati dal remordimento della conscienza, & conoscono la trista opera dopò che l'hanno com messa; ma tu sei tanto cieco, & insensibile, che commetteresti mille peccati senza temere alcun remordimento di conscienza, come se credesti, che non ui sosse Iddio; seguendo il parere di coloro, che diceuano. Iddio non uedrà quello, che si farà quà giù: nè anco lo inten Sal. 93 derà il Dio di Giacob : manno o con con con al ena comenta i in

Questo è uno de maggiori mali del mondo: perche tra le sei cose, Sei cose so che dice Salomone esser specialmente da Dio abhorrite, questa n'è'vna; no abhorri cioè, l'hauer i piedi leggieri per correre al male, che è la facilità, &

reil debire oreineli öbeanniene ch

Di quei peccati, & difetti, ne' quali l'huomo è caduto: dopò che ha conosciuto Iddio. Parte terzadel Lunedi perla notte.



GLIE' cosa certa, come auanti che tu conoscessi Iddio, sei caduto in molti peccati. Ma dopò che lo conoscessi, (se però l'hai conosciuto) dimandagli che Iosue. 1.
egli ti apra gl'occhi, & trouerai molte reliquie dell'huo Iudit. 1.
mo uecchio, & molti Iebusei esser rimasti nella terra

di promissione, perche ver di quelli tu sei stato pietoso con la ordina

Considera poi, come in ogni cosa tu manchi, cioè in quello, che deui à Dio, al prossimo, & à te stesso. Mira poi, quanto poco profitto facesti nel servitio di Dio; già tanto tempo, che mostri di seruirlo. Quanto sono uiue in te le passioni; quanto poche uirtù hai in ottenuto, & come tu stai sempre in un medesimo termine, come l'ar boro inuecchiato: anzi forse ti sei tornato à dietro, perche nella strada

Efes.4.

Nella fira- per andare à Dio, chi non ua innanzi, ritorna à dietro. Almeno nel da d'Iddio la divotione & nel servore forse ti troui piu freddo, & rimesso, che dar innazi per lo passato.

è un torna Considera poi la poca penitenza, che sacesti de tuoi peceati; con

ze à dietro quel poco amore, timore, & speranza, che tieni in Dio.

Vedesi il poco amore nelle poche opere, che tu sai à sua laude. Il poco timore si manisesta nelle molte colpe, che commetti contra di lui : la poca confidentia, che tieni in lui lo manifesta il tempo della tribulatione, & i grandi affanni, che ti prendi nelle fortune tue; per-

che il cuor tuo non è sermato con l'ancora della speranza.

Oltre di questo, auuertisci quanto malamente tu corrispondi alle dinine ispirationi; quanto sei ribello alla luce del cielo; come contristi lo Spirito santo; & ti sai chiamare tante uolte; percioche non uolendo contradire alla tua uolontà, tu contradici alla sua. Egli ti. chiama ad una strada, & tu uai all'altra. Egli uorrebbe che tu gli feruissi con un'opera, & tu ne prendi un'altra. Et quantunque tu uedisobedie- di certamente; che la tua uolontà è contraria à quella di Dio, tu sai za dell'huo quello che ti pare, & non quanto Iddio ti commanda. Egli forse ti chiama à questi essereitij interni; & tu uai à gli esterni. Egli ti chiama all'oratione, & tu vai alla lettione. Egi uuole, che miri prima à te, che à gli altri; & tu scordandoti di te stesso cerchi l'altrui bene senza tene re il debito ordine; si che auuiene, che nó puoi giouar, nè à te, ne à loro.

Finalmente, ogni uolta, che la tua uolontà si contrapone alla di-

uina; tu fai la tua uittoriosa, & la diuina ne riman uinta.

Et se per uentura sai qualche uolta, un'opera buona, considera bene quanti mancamenti tu commetti in essa. Se ti dai all'oratione, quante uolte uai con l'animo uagabondo, & da Dio lontano; ouero contrario; pensando à cose triste, & senza riuerire la diuina maestà, con la quale tu parli, & non uedi l'hora di fornire tale oratione, per at-

tendere ad altre imprese, che ti sono piu grate.

Et se sai qualche buona opera, mira con quanta tepidezza, & mancamenti la sai. Nondimeno tu sai certo, come Iddio non guarda tanto al corpo della buona opera, quanto all'intentione dell'operante. Quante buone opere hai fatto, che siano nette di poluere, & di paglia, che tu non le habbia imbrattate nelle uanità del mondo? Quan te n'harai fatto solamente per l'importunità d'altri, ò per satissare ad importuni alcuno? Quante n'hai fatte per acquistare honore, & reputatione? Quante per compiacere à gli huomini? Quante per tuo contento? Lit quanto poche netrouerai, che siano fatte sinceramente per amor

di Dio? che non paghino qualche tributo al mondo? Si che ogni ope

ra tale, è oro falso, hipocrissa, & inganno.

Se guardi poi, come hai fatto il tuo debito uerso il prossimo, rrouerai, che non l'hai amato come ti commanda Iddio, nè hauuto pietà de gli affanni suoi, come de' tuoi; nè aiutatolo ne' suoi trauagli;nè hauuto compassione delle sue miserie. Et forse in luoco di hauergli pietà gli harai fatto qualche offesa, ò di esso mormorato con isdegno, & crudeltà.

Almeno osserua quel legamento d'amore, che dice l'Appostolo: Eses. cioè, che dobbiamo amarci uno l'altro; si come membri d'un medesi

mo corpo: poiche tutti participiamo di uno istesso spirito.

Quante uolte hai lasciaro di soccorrere al prossimo; uisitare l'infermo, aiutare le uedoue: & adoperarti per chi può meno? Quanti n'hai scandalezzati con le tue parole, & con le tue opere? Quante uolte t'hai contraposto à gli eguali tuoi, & sprezzato i minori, lusingando i maggiori, & facendoti con questi formica, & con quelli elefante.

Considera poi te medesimo, & ponti la mano in seno, uedrai, co-Rinfacciame la cauerai lebbrosa, & quante piaghe profonde ui trouerai. mento de'

Quanto uiue trouerai le radici della superbia, & il desiderio di ho l'homo, d' pore, & la uanagloria con la hipocrissa con la quale tu procuri di co- intorno a' prire i tuoi difetti & pater buono, ancora che tu sij tristo? Quanto sei difetti cainchinato al tuo iuteresso, & à tenere in delitie la tua carne; alla qua-pitali. le sotto colore di necessità prouedi, che possa uiuere delicatamente?

Se l'egual tuo ti mette alquanto il piede auanti, subito risuscitano le radici dell'inuidia; & s'alcuno ti tocca alquanto nell'honore, su-

bito si diniostra l'ira.

Ma tra tutti questi mali, chi potrà esplicar la libertà della lingua, De pecez-la leggerezza del cuore, l'amor della propria uolontà, & l'inconstan ti della lin za ne' huoni propositi? Quante parole perdute escono di questa lin- gua. gua? Quante ne sono uane? Quante in pregiuditio del prossimo, & à laude di te medesimo? Considera bene in queste cose, & trouerai come di raro auuiene, che tu ottenghi uittoria di te medesimo; percioche sempre bisogna ottenerla con uirrà. Che dirò poi dell'incon stanza ne' buoni propositi, se non concludere in poche parole, che Dell'inconon ui è bandiera alcuna di alto tetto, laquale si facilmente si muti ad ogni vento, come tu ti muoui dal minor sossio di ogni occasione, che ti uiene auanti, senza far punto di resistenza?

Che cosa è tutta la tua uita, se non un giuoco de' fanciulli, & uno ressere, & distessere? Vn propporre la mattina, & mutar pensiero

la sera; & ral uolta mutarti nella medesima hora? Questo altro non Matt. 17 e, ch'ester quel Lunatico dell'Euangelio; il quale non puotero sanare

i, discepoli; perche quella infermità era troppo fiera.

Il cuor del Poiche la leggierezza del cuor tuo insieme co suoi mutamenti, stal'ho pecca bilità, & pusillanimità, non si può esplicare: gli è manisesto, come formai di- egli muta tante figure, & sembianti, quanti accidenti se gli rappreuerse sigu sentano ogn'hora, senza hauer alcuna stabilità, nè sermezza. Quanre, le quali to tosto si tramuta per qualunque nuoua impresa ? Quanto poca fatiogn'hor le gli rappre ca lo stringe, & riduce à non sapersi esercitate nel bene?
sentano in Et finalmente sacendo ben conto, & ueduto quanto tu possedi, &

nanzi sen- quanto ti manca, haurai gran ragione di hauer spauento, che quanto za ueruna tu possedi non sia vn'ombra di vento, & una falsa giustitia: & quantunque non sia in te, se non vn picciolo gusto di Dio, ilqual forse po trebbe piu tosto esser di carne, che di spirito, nondimeno per auentura ti tieni sicuro, & ardirai dire col Fariseo, che non sei come gl'altri Luc. 18. huomini, quia non sum sicut cateri homines; perche no sento quel che tu senti;ma nondimeno il seno dell'anima tua è pieno dell'amor proprio, della propria volontà, & d'altre passioni sopradette. Siche tutto il tuo capitale è il dire, Signore, Signore, & non far la uolontà di Dio: ilche

è come imitare la falsa giustitia de' Farisei, & esser quel tepido dell'Apo Il peccator calisse, il quale Iddio vomita dalla bocca sua. Tu deui considerare uomita Id tutte queste cose con diligentia; & indrizzare tal consideratione al dodio. lor de' tuoi peccati; & al conoscimento della tua miseria; accioche di vno tu chiedi perdono al Signore, delle offese che fatte gli hai, & che per l'altra gli dimandi virtù, & gratia di non offenderlo piu.

Della grauezza de' peccati. Parte quarta del Lunedì per la notte.

Non basta ester penti to de' peccati, se non fi pensa alla moltitu

A perche tu senti maggior dolore, & pentimento de tuoi peccati, non ti debbi contentar di pensar alla mol titudine di essi, se parimente non pensi alla grauezza loro; & specialmente del peccato mortale. Et perche in questo sono infinite cose da pensare, principalmen

dine, &gra te penta quanto il peccato, sia abhorrito da Dio, accioche tu uegga uezzaloro quanto debbi sprezzare, & abhorrire te stesso; hauendo commesso cosa tanto abhomineuole.

> Non si può estimare, quanto Iddio abhorrisca esso peccato: percioche

PER IL LVNEDI LA NOTTE.

cioche essendo egli bontà infinita, deue infinitamente abhorire la maluagità. Ma considerando quei castighi, ch'egli usa di dare contra il peccato, si uedrà alquanto di quanta abominatione è esso peccato auanti à Dio; quanto su grande il castigo di quel primo Angelo, & di quel primo huomo, & di tutto il mondo con le acque del diluuio: & Esa. 13. di quelle cinque città, che arsero con le fiamme dal cielo. Quanto Gen.2. spanenteuolmente su castigata la mormoratione di Datan & d'Abiron, Gen. 7. & la loro inuidia. Come su punita la disubidienza di Saul, l'adulte- Gen. 19. rio di Dauit, il furto di Anania, & di Safira nel nuouo testamento. Nu. 16. Quanto Iddio abborisca il peccato, si può uedere per lo castigo, 2. Re.12 ch'egli da in questo mondo, senza quello, ch'egli riserba nell'altro. A &. s.

Ma tutto questo-è poco, rispetto à quanto Iddio mostra di abbor-Argométo rire il peccato nella morte di suo figliuolo; riputando esser buono di abhorrisce farlo morire per lo peccato del mondo. Chi penserà à questo con atten il peccato, tione, conoscerà manisestamente quanto sia abomineuole il peccato à poiche per gli occhi di Dio: poiche contal mezo lo nolse cacciare del mondo. esso fece Consideri l'huomo quanto gran giuditio & carico tiene sopra suo sigliuo

di se, se dopò tal giudicio ha da sprezzare tal maestà; & commette- lo in croce re contra di quella cosa tanto abborita, che cagionò la morte del fi-

glinolo di Dio.

Delle accuse della propria conscienza, & dell'abborrire, & sprezzare il peccato. Parte quinta del lunedi per la notte.



ONSIDERANDO poi la malitia del peccato, l'huomo, ueggendosi da ogni parte carico de' peccati, deue humiliarfi, & compungersi quanto gli sia pos sibile, & desiderar d'essere sprezzato da tutte le creature, poi ch'egli su ardito di sprezzare il Creatore del

tutto: Et à questo gli potrà giouare una diuota consideratione di San Bonauentura; ilquale parlando della confusione della conscienza, & Considera del disprezzo di se stesso, dice.

Ponauen-

Consideriamo o fratello la nostra gran uiltà, & la grandezza di tura. quell'offesa, che sacemmo à Dio: & con questo humiliamoci auanti à lui, quanto è possibile.

Temiamo di leuar gli occhi al cielo, & battiamoci il petto con quel Luc. 18. publicano dell'Euangelio; accioche il Signore habbia pietà di noi.

#### MEDITATIONI SPIRIT VALI TO2

Prendiamo l'arme contra le nostre malitie; facciamoci giudici di noi Considera medesimi; dicendo ciascuno in se stesso. Se per lo peccato ch'io sedee far fra e, il mio Signor su auuilito, & assistitto, non debbo io abassarmi, & se medesi- sprezzarmi, essendo io il peccatore? Sia da me lontana ogni opiniomo il pecone di me stesso, che mi tenga per altro, che vn letame puzzolente; il cui setore io stesso non posso sopportare. catore.

Io son quello c'ho sprezzato Iddio, & hollo posto di nuouo in Croce. Parmi che tutta la machina del mondo gridi contra di me dicendo. Questo è colui, che sprezzò il nostro commun Signore. Questo è il peruerso, & sconoscente che si mosse più tosto ad istantia del demonio, che per sar piacere à Dio: à cui su piu grata la maluagità diabolica, che la beneuolenza diuina. Costui non puote mai esser tirato al ben sare con diuine lusinghe; nè co' giuditij di Dio spauentato.

Costui (quanto su in se stesso) uolse guardare la diuina sapientia, & la sua bontà; & hebbe piu riguardo di offendere un' huome, che esso Iddio onnipotente. Hebbe maggior uergogna di commettere qualche bruttura auanti un contadino, che alla diuina presentia : Volse piu tosto abbracciare un poco di sterco puzzoiente, che il sommo bene. Costui pose l'occhio alla creatura corruttibile; & uoltò le spalle al Creatore. Ma che dirò piu? Egli non hebbe riguardo di far cosa alcuna (benche abomineuole alla diuina presenza) senza rispettare tanta maestà. Gridano poi contra di me tutte le creature, dicendo in lingualo-

Tutte le

ro. Questo è colui che usò male tutti noi, perche douendo egliorgridan co- dinarci al diuino seruitio, ne sece seruire alla sua volontà, mutando tra il pece l'uso nostro ad ingiuria del Creatore; il quale ci haueua create al suo Rom. I. seruitio. L'anima sua era fatta bella all'imagine di Dio, ma egli guastando questa imagine, si uesti delle nostre imagini. Che dirò adunque; Egli non temè Iddio; nè fece stima de gli hu omini. Cosi egli sparse il Querelle, suo ueneno sopra di molti; tirandoli nella compagnia delle sue malche danno uagità. Non si contentò di esser solo à sare ingiuria à Dio; ma volse le creature hauere compagnia ad ingiuriarlo. Che direte voi de gli altri mali e all'huomo hauere compagnia ad ingiuriarlo. Che direte voi de gli altri mali e all'huomo la compagnia ad ingiuriarlo. peccatore. Tanto su grande la sua superbia, che non volse sottoporsi à Dio, ne pie gare il collo al giogo della sua obedienza, anzi uosfe uiuere, come gli piaceua, & fare al tutro la sua nolontà, leuandosi à suo potere contra Iddio, s'egli non contentaua i suoi appetiti; ò s'egli mandaua qualche audersità, all'hora si sdegnaua contra di lui, come sarebbe contra di un suo seruo. In ogni sua opera uoleua esser commendato, per ogni sua opera buona, à trista che fusse, come s'egli susse un Dio; al qual solo

s'appartiene

s'appartiene di essere in ogni sua opera laudato: percioche egli sa ogni cosa bene, & l'ordina à buon sine. Che dirò piu? Egli ha maggior su Dio sa ogni perbia che Lucisero, & piu prosontione che Adam; perche quelli tro gni cosa be uandosi pieni di chiarezza; & di beltà, hebbero qualche occasione di na à buon presumere di sesses: ma questo letame puzzolente qual occasione ha sine.

egli d'insuperbirs? Gridano contra di me giustamente tutte le creatu- Lucisero e re dicendo. Venite, uccidiamo questo ingiuriatore del nostro Dio. Adam heb bero qualche occasio di perche non l'assogo nell'onde mie? L'aria dice. Perche gli dò io podi peccate ter respirare? Il suoco dice. Perche non lo ardo? Et l'inserno dice. mal'homo nessura.

Deh misero me, che sarò io? doue andarò, poiche tutte le cose sono armate contra di me? Chi mi raccoglierà, poiche io ho offeso tutte le creature? Ho sprezzato Iddio; offeso gli Angeli; scandalizzato
gli huomini, & usato mase tutte le creature: percioche hauendo offeso il Creatore del tutto, parimente si tengono offese da me tutte le code Dio,osse, talche hauendo ogni cosa nemica, non so (dolente me) doue andarò, sende tutnon ui ueggendo cosa alcuna d'intorno, che mi sia sauoreuole, anzi te le crea-

la mia conscienza grida contra di me.

Piangerò adunque come miserabile, senza por fine alle mie lagrime, finche io viuo in questa ualle di miserie, aspettando (se piacerà à Dio) quel pietoso Iddio di uosgergli occhi sopra di me. Voglio pormi à suoi piedi con ogni humistà, & dirgli. Signore io son quel tuo gran nemico, ilquale alla presenza de gli occhi tuoi diuini ho detto cose abhomineuoli. Conoscomi tanto cospeuole auanti à te, che quan tunque 10 patisco quelle pene, sequali patiscono i demoni, & gli huo mini dannati all'inferno, non satisferei à bastanza à quanto meritano i miei peccati.

Tu adunque o Signore distendi sopra me misero il manto della tua Parole, che misericordia, & uinca la tua bontà ogni mia maluagità. Si rallegri deue dir il il padre doscissimo co'l ritorno del prodigo figliuolo; & il buon pasto- penitente re d'hauer trouato la pecora perduta: & la pietosa donna con l'ha- à Dio.

Luc. 16.

uere trouato la gioia.

Quanto sarà auuenturato quel giotno, quando mi darai il bacio della pace, facendomi teco cortigiano, ouero per dir meglio, humil seruo. Ma per venire ad ottener questo bene, piglierò le arme contra me stesso; vsando contra me maggior rigore, & asprezza, che sarà possibile. Mi assigerò per ogni parte con satiche, & có pene; & mi sprezzarò, come un sango puzzolente; rallegrandomi ancora di essere

G iii

MEDITATIONI SPIRITVALI

sprezzato, & dishonorato da qualunque parte, & goderommi di pu-

blicare la mia confusione.

Disprezzi del mondo iono telori ceri huma ni gli fono tormenti.

Ma perche non basto io solo à sprezzarmi, convocherò à quest'effet to tutte le creature; & bramerò di esser asslitto, & ingiuriato da tutte; al Christia hauendo io offeso il creatore di tutte. Questo mi sarà vn desiderato no: & i pia thesoro di aggiungere pene, & disprezzi contra di me; & amar di cuo re qualunque persona m'aiuterà à sprezzarmi. Ogni consolatione, & piacere di questa vita mi sarà tormento, perche harò tutte le lusinghe del mondo per nemiche. Et porto ferma speranza, che facendo in questo modo, inchinerò tutte le creature (benche da me offese) ad hauermi compassione; & quelle, che già gridauano contra di me, faranno à lor modo oratione à Dio, che mi perdoni. Mi uengano so pra da ogni banda i dishonori, & le percosse: accioche mi lieuino al mio dolcissimo Signore. Ogni honore, & diletto da me si scosti: si che io altro non cerchi, che l'honore del mio Signore, & ogni mio disprezzo, & dishonore.

Affetti no ue hauer ll

Questo dice S. Bonauentura: lequali parole aiuteranno molto quabiliss quat lunque persona vorrà contemplarle, per poter generar quei quattro no tro, che de bilissimi affetti; cioè, il dolor de peccati, il timor di Dio, l'abhorris Christiano se stesso, & il desiare di esser sprezzato per l'amor di Dio. Dal primo affetto nasce la penitenza, che laua tutti i passati peccati. Il secondo esclude quei c'hanno à venire. Il terzo caccia l'amor proprio. E'l quat to ci dona la vera humilità: laqual è contraposta alla gloria del mondo.

Qualunque persona vuol acquistar questa virtù, si eserciti in queste, & in altre simili considerationi: Ma particolarmente si ottiene per que sta via l'abhorrir se stesso; dalquale nasce vn desiderio di fuggir le delitie del corpo, & cercar le fatiche. Questo effetto particolarmente si

appartiene all'humiltà, che è vn disprezzo di se stesso internalmente; ilqual nasce da vn vero conoscimento di se mede-

simo de' suoi peccari. Et questo dico, accioche sappiano gli amatori della uera humilità, come da questa stessa sonte si raccoglie l'acque, per cagionare lo abhorrir di se stesso, &

quella che si vsa per adacquare l'arboro della uera humi

lità; dalla quale nascono tutte le altre vir-

til.

Humiltà ê fonte di tutte le vir EU.

## MARTEDI' LANOTTE.



In questo giorno fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta pensi l'anima diuota alle conditioni, & miserie della vita: accioche ella uegghi quanto sia vana la gloria del mondo. Siche l'huomo veggendo le sue cose fondate in debole fondamento; uegga manifestamente quanto ei sia soggetto allemiserie, et uiltà di questo infelice stato.



ONSIDERA PRIMIERAMENTE LA uiltà dell'origine, & nascer dell'huomo: cioè di qual materia egli è composto; il modo della sua corruttione; le passioni del partorire; & la fragili tà & miseria del corpo; come si trattarà piu inazi.

Secondariamente, considera in quante strane Sette mile miserie egli mena la uita: & specialmente di que rie della ui

ste sette. Prima quanto sia breue la uita nostra, poiche il piu lungo ta nostra. termine di essa è di settanta ouero d'ottanta anni; perche quanto si ui Miseria ue di piu, è una miseria manisesta tra angustie, & dolori. Et cauando di questo numero di anni il tempo della fanciallezza; che è piu tosto una uita bestiale, che di huomini; & quel tempo, che si consuma dormendo, quando noi nou usiamo i sentimenti, nè la ragione; tro-

aieremo la vita nostra esser piu breue di quanto pensiamo.

Vitanostra - Et oltre di questo se la rassomiglierai all'eternità della uita futura, è un pûto, à pena tiparrà, ch'ella sia un punto. Siche uedrai quanto siano suor à paragone di giudirio coloro, che per godere un sossio di questa uita cosi breue dell'eterna di giuditio coloro, che per godere un sossio di questa uita cosi breue

si pongono à perdere quel riposo, che sempre durerà.

Secondariamente, penserai quanto sia incerta questa uita, ilche è Miseria se un'altra miseria di piu; percioche non basta, che la uita sia tanto breconda. ue, se non ui si aggiunge, che questo poco non si possiede securamente. Veggiamo, che pochi arriuano à settanta, ouero ottanta an. ni. A molti si taglia la tela quando ella si comincia à tessere. Altri nel fine & ancora acerbi lasciano questa uita. Non sapete, dice il Sal-Niuno sà uatore, quando uerrà il Signore, la mattina, ò à mezo dì, ò di not-

la sua mor te, ò al canto del gallo.

Non sapete se uerrà à tempo della fanciullezza, ò della giouentù, Mar. 13. ò della uecchiezza. Et à questo ti giouerà lo ricordarti la morte di molte persone da te conosciute, & specialmente de' tuoi amici & samigliari & di alcune persone illustri, che siano morte in divider le'tà, ·lasciando schernite le loro speranze. Io conosco una persona, che teneua un memoriale di tutte le persone segnalate, che in questo mondo haueua conosciute di grande stato, & c'haueano lasciato questa ui ta, & ral uolta lo leggeua: & mandandolo à memoria in ciascuno si rappresentaua all'animo la tragedia della sua uita, & gl'inganni, che ci sa il mondo; & quale sia il fine delle cose humane. Et così inten-

I. Cor. 7. deua la sentenza dell'Apostolo, che dice. Præterit enim figura huius mundi, cioè, Passa la figura di questo mondo. Volendo con questo farci conoscere quanto poco uigore & sermezza tengono le cose di que sto mondo; poiche non le uolse chiamare cose uere, ma solamente sigure ; le quali non sono altro, che l'apparenza esterna : & perciò so-

no piu atte à ingannare.

Terzo, considera quanto sia fragile questa uita; & trouerai, che Miseria ter non ui è uaso di uetro tanto fragile, quanto essa, poiche un poco di 22. aria, un bicchier di acqua fredda, ouero il fiato d'un'infermo basta à priuarcene; come si uede per esperienza di molte persone: lequali nel piu bel Fiore della età loro, da picciole occasioni sono state estinte.

Quarto, considera quanto sia mutabile, & inconstante la uita Miseria humana, la quale non mai si mantiene in un medesimo stato. Et quarta. per questo tu deui considerar il mutamento de' corpi nostri; iquali mai non si mantengono nella medesima dispositione, tanto meno conseruano la fermezza dell'animo; anzi uanno sempre come il mare

folleuato

sosseurs da' uenti diuersi, & da diuerse onde lequali ogni hora ci tur; bano. Et finalmente veggiamo, che gli huomini sempre sono ad ogni mutamento di sortuna soggetti. Ma sopra tutto considera quanto sia continuo il mouimento di nostra uita; anzi che giorno, & notte van perdendo la sua autorità; & consumandosi come una ueste, che si por ta. Si che tutt'hora ella s'auuicina alla morte.

Perciò dicono che la nostra uita è come una candela, che si và con-Vitanostra sumando; & quanto più arde, & risplende, tanto più si consuma. assomiglia Che altro è ella se non un siore, che la mattina si apre, da mezo di candela. marcisce, & la sera si secca? Il Profeta nel Salmo fece questa compa- sal. 68. ratione dicendo. La mattina della giouentù passa come un'herba, vitanostra la mattina fiorisce & subito passa, & la sera cade il fiore & si secca. assomiglia

Quinto, considera quanto sia inganneuole questa uita; (& è & al fiore, questa forse la peggior conditione, che sia in essa) percioche essendo Miseria brutta ci par bella, & essendo certa à ciascuno par lunga; & essendo quinta. tanto misera, pare à noi tanto amabile, che non vi è pericolo nè satica, ne perdita, alla quale l'huomo, non si ponga per essa sanchor ch'egli sia astretto à far cose per le quali egli perda la uita perpetua.

Sesto, considera che oltre l'esser breue (come s'è detto) questo Miseria se poco, c'habbiamo di uita è foggeto à tante miserie sì dell'anima, come sta. del corpo; che tutta essa altro non è che una ualle di lagrime, & un pelago d'infinite miserie. San Girolamo scriue che Serse quel Repotentissimo, ilquale spianaua i monti, & seccaua i mari, essendo mon tato sopra un'alto monte per uedere il suo essercito di gente infinita, poiche lo hebbe mirato à suo piacere, lagrimò dicendo. Misera è la conditione humana; percioche di quà à cento anni, non ui sarà uiuo Considera alcuno di tanta moltitudine di gente. Et sopra di questo esso San Gi-tione di S. rolamo dice. Se noi potessimo ascendere in luoco tant'alto, che da Girolamo quello uedessimo le miserie di tutto il mondo, quanti regni, & prouin d'intorno cie uederemo ruinate? Quanti huomini, che ingiuriano gli altri, gli alla nostra tormentano & affogano? Altri sono menati prigioni ; & altri diuersamente maltrattati? Quà uedresti nozze, & là infinite lagrime. Quà nascere alcuni; là altri morire. Alcuni abondare di ricchezze; altri mendicarne. Et finalmente uedremmo non solo l'essercito di Serse ma tutti gli huomini del mondo; i quali sono hora & poco appresso non saranno piu uiui.

DISCORRI medesimamente per tutte l'infirmità, & trauagli corporali, per tutti gli affetti, & passioni insieme co" pensieri dello spirito, per quei pericoli, che accompagnano ogni stato, & età degli

Morte e fi ne di tutte le miserie. Effetti del

la morte.

MEDITATIONI SPIRIT VALL

huomini, & uedrai chiaramente quante siano le miserie di questa uita; accioche conoscendo manisestamente quanto poco ti può concedere il mondo, con piu facilità lo sprezzi. A tutte le miserie sopraderte succede il morire: cosa si per lo corpo, come per l'anima, di ogn'altra la piu serribile: perche il corpo uiene spogliato di tutte le sue potentie, & l'anima riceue la sententia, di andare à quel luoco, doue sempre ha da

> FORNITA la meditatione, segue di subito il rendimento di gratie, & læ dimanda.

stare:





# TRATTATO SECONDO DOVE SI TRATTA DELLA CONSIDERATIONE DI

QVELLE MISERIE,

CHEACCOMPAGNANOLA.

ET VI SI DICHIARA PERFETtamente la Meditatione sopradetta.





HE SIANO tanto grandi le miserie humane, nelle quali l'huomo rimase per il peccato, non si può con lingua esplicare. San Gregorio dice be- s. Gregorio, che quei due primi huomini soli conobbero Adamo, a per esperienza quella nobile conditione, a sta- Eua conobto, nel quale Iddio creò l'huomo: a molto be- bero mene sentirono le miserie seguenti alla prosperità del serie humane se nedevano chia compara la missione del serie humane se del serie seguenti alla prosperità del serie humane se nedevano chia compara la missione del serie su per seguenti del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti alla prosperità del serie su per seguenti alla prosperità del serie seguenti alla prosperità del serie su per seguenti alla prosperità del serie seguenti alla prosperità del serie seguenti alla prosperita del serie seguenti al serie seguenti alla prosperita del serie seguenti alla prosperità del serie seguenti alla prosperita del serie seguenti alla prosperita del serie seguenti alla prosperita del segue

la vita passata; si che uedeuano chiaramente le miserie di quel ban- mane, che do, nel quale erano rimasti.

Mai figliuoli di questi banditi, perche mai non haueuano gustato la selicità, sempre si uiueano in miseria: ma non la conosceuano in-conosciuteramente, per non hauer mai conosciuto per proua il bene. Anzi to per puz molti stanno come frenetichi, & quasi senza sentimento, siche uor- il bene, no rebbono perpetuarsi in questa uita, se sosse possibile; & stare di con- sà cio che tinuo banditi dalla patria: ma tanto si sono auezzi in questa prigione sia il male, che non sentono le miserie di quella.

Et si come coloro, che si sono auezzi ne' mali odori, uengono à

Chi viue ne' mali odori, non sente le mi

Terre

و

tale, che non sentono pena di loro: così questi miserabili non sentono le miserie, però ui sono tanto soliti à uiuere.

Adunque perche tu non incorri in questi inganni, nè in altri mag giori, che seguono à questi, considera attentamente la moltitudine delle miserie, prima quelle dell'origine, & nascimento dell'huomo;

& secondariamente della uita, ch'egli mena quà giù.

Cominciando adunque dal principio. Prima deui considerare di qual materia sia composto il corpo dell'huomo; perche dalla nobiltà, ò bassezza della materia si suol conoscere dalla conditione dell'opera. La Scrittura dice, che Iddio cauò l'huomo del fango della ter-Gen. I. ra. Tra tutti gli elementi il piu basso è la terra; & la piu uil parte di Ø 2. Dio creo'l' essa terra è il suo sango; siche potiamo dire che Iddio habbia creato huomo de l'huomo della piu uil cosa del mondo. Perciò i Regi, gl'Imperatori, & i Pontefici, per alti, & famosi che siano, tuttauia sono ancor la piu uil cosa del essi composti di sango. Intendeuano questo ottimamente gli Egittij: mondo. Vsanza de de' quali si legge, che celebrando il giorno della loro natiuità, porgli Egittij. tauano in mano certe herbe nate in una laguna fangola; per far manisesto la simiglianza, & parentado, che tiene l'huomo con la paglia, & col fango. Se adunque tale è la materia, della quale fiamo composti, di che ti insuperbisci, è poluere, & cenere? Di che diuenti arrogante, ò paglia, & fango?

Non sa proposito, che si miri la sorma, con la quale su satta questa opera; nè anco si deue scriuerne; anzi si passi auanti à chiusi occhi

per non uedere tanta bruttura.

S E gli huomini sapessero uergognarsi, come è ragioneuole, di niu na cosa piu si prenderebbono dispiacere, che di uedere in qual modo sossero concetti. Solamente dirò, che quel pietoso Signore, il qual uenne à prender sopra di se tutte le nostre miserie, per scaricarci di esse, non uosse prendere questa, di esser concetto come noi: & non gli parue tanto gran cosa di esser con guanciate, & sputi ingiuriato, & tenuto per lo piu uil huomo del mondo, quanto riputò cosa indegna alla sua Maestà lo esser concetto come gli huomini.

non è tanto pura, & netta, che se ne debba ragionare; nè anco si deue ragionar di altre sozzure, che si ueggono ogni giorno quando si no

drisce il bambino.

Parto della Hora ueniamo al parto. Dimmi, qual cosa è piu miserabile, che conna, qua ueder partorire una donna? Quai dolori sono tanto acuti? Qual cosa mise pericolo è maggiore? Quali ssinimenti, gemiti & gridi si odono piu dolenti?

dolenti? Lascio di narrare de' parti monstruosi, & riuesciati; percioche questo sarebbe, come un non voler mai finire. Et con tutto que Natura de i sto la creatura nasce, & uiene alla luce piangendo, pouera, nuda, miserabile debole, & miserabile; la quale ha necessità di ogni cosa; & è impotente ad ogni impresa. Gli altri animali nascono calzati, & uestiti, alcuni di lana, altri di scaglie, altri di piuma, ò di cuoio, ò di guscio; sin'agli arbori nascono uestiti delle loro scorze, & tal uolta con due . L'huomo nasce solo ignudo, senza alcuna sorte di ueste; se non una pelle sporca, nella quale egli nasce inuolto. Con questi habiti l'huomouiene al mondo, nondimeno diuenta tanto superbo, che non fi contenta di un mondo. Oltre di questo gli altri animali all'hora, Huomona che nascono sanno procurarsi il lor bisogno, & hanno sorza, & in-scepiu po gegno di poterlo fare. Alcuni caminano, altri nuotano, & altri uo- uero di na lano, & finalmente senza maestro sanno acquistarsi il uiuere. L'huo tura, d'omo solo non sà, nè può sar cosa alcuna, se non uiene con l'altrui aiu- male, to sostentato. Quanto tempo consuma egli per imparare à caminare: & prima in quattro, come gli animali, che in due, come è sua natura? Quanto pena ad imparare à parlare? Ma questo sarebbe poco, s'egli pur sapesse mangiare, senza che gli sosse insegnato. Vna cosa sà fare ottimamente, che è il piangere senza hauer imparato tal cosa dal mae stro; anzi non si uede, ch'egli sappia sare altro. Il ridere, che medesimamente non gli uiene insegnato, non lo sà sino à quaranta giorni dal suo nascere, benche sempre piagne: accioche tu comprendi, come la nostra natura è piu pronta al piangere, che al rallegrarsi. Vn Sauio dice. O pazzia de gli huomini, iquali da cosi basso principio del lor nascere, diuengono à tanta arrogantia inchinati.

Se consideri poi il corpo humano, (benche di fuori si mostri bello Corpo si quanto egli sia dentro) dimmi di gratia, che cosa è egli, senon vn vaso mano, che il qual sa diuenire acetosi tutti i liquori, che vi si pongono, & gli cor- cosa siarompe? Chealtro è il corpo humano, senon vn letame coperto di vene; ilquale di fuori pare, che sia bianco, & dentro è pieno d'immonditie? Qual letamaio è tanto sozzo, che gitti suori per i suoi condutti cose tali, che escono dell'huomo? Gli arbori, l'herbe, & alcuni animali rendono di se un'odor soaue, ma l'huomo manda fuori di se

tali sozzure, che dimostra di esser una sentina di sporcitie.

Plotino quel gran filosofoscriue, ch'egli si uergognaua della uil- plotino 13 tà, & bassezza del suo corpo; & che gli spiaceua di udir ragionare losofe. del suo lignaggio; nè mai su possibile, che si lasciasse ritrarre dal na mirale: Er ne assegnaua questa ragione, che gli bastaua di trar seco cosa

### M EDITATIONI SPIRIT VALI

ranto sozza, & indegna per la generosità dell'anima sua tutto il tempo, di sua vita, senza obligarsi con una figura, che rimanesse perpetua memoria del suo dishonore. or p'a camunta,e

Isidoro Ab Scriuesi dell'Abbate Isidoro, che un giorno mangiando non si poteua tenere, che non lacrimasse: & essendone dimandato perche faceua questo, rispose. lo piango per uergogna, che mi trouo quà à mangiare cibo da bestie, essendo stato creato per stare in compagnia de gli Angeli, & mangiar cibo diuino.

### Delle miserie della vita humana. Et prima della sua breuità. Parte seconda del secondo trattato del Mercordì.

mana.

ONSIDERA poi le miserie estreme della uita hu. mana; & principalmente queste sette; cioè quanto ella la uita husia breue; quanto incerta; quanto frale; quanto incostante; quanto atta ad ingannarci; quanto miserabile, & che finalmente uiene à terminare nella morte.

Considera principalmente la breuità della uita; la quale consideraua il Santo Giob, quando diceua. Breues dies hominis sunt, numerus Giob. 14. mensium eius apud te est, cioè. Breui sono è Signore i giorni dell'huo mo, & tu sai il numero de' mesi, ch'egli debbe usuere. La uita huma. na peruiene à gli anni settanta, & al piu ottanta, & il rimanente è miseria, & dolore. Et se tu vuoi fat stretto conto di questo, à mio parere non dei annouerare nel tempo della uita quel della fanciullezza, & meno quel che si consuma dormendo; percioche la uita della fanciullezza (che non è ancor giunta all'uso della ragione, laqual ci fa esci sa huo ser huomini) non si può chiamar uita, se non di bestia: come quella del capretto, che se ne uà saltando, senza auedersi se gli ne riesce biasmo, ouero honore.

mini.

Et specialmente essendo manisesto, come in quell'età non sacciamo cola da huomo. Quanto al tempo che si dorme, no'l potiamo chia mare tempo di vita, perche l'officio principale della uita è usare i sen timenti, & la ragione; percioche allhora queste potentie sono conuenienti; & perciò diceua un filososo, che nella metà della uita non era differenza tra l'huomo felice, & l'infelice, perche tutti gli huomini, quando dormono, sono come morti, & perciò sono eguali.

Eglie

112

Egliè manisesto, che se un Re susse prigione per un'anno, non potressimo dir con uerità, ch'egli hauesse regnato in quel tempo; per che non ha goduto del regno, nè lo ha gouernato. Come adunque po tremmo dire che l'huomo uiua quando dorme, poiche tra questo tépo sta in noi sospeso l'uso della ragione; & quella Signoria, che regge i sen timenti? Perciò un Poeta chiama il sonno parente della morte, & un'al tro lo chiama suo fratello, per la similitudine, che tengono tra loro.

Se adunque la parte della uita, che si dorme, è tanto grande, quan-

na potrà essere quella, che si uiue?

Et se communemente si dorme hore otto, che sono la terza parte Huomo, del giorno (benche alcuni di tale spatio non si contentano) segue à dorme la questo conto, che si dorme la terza parte della uita. siche tu puoi ue- della uita. dere quanto gran parte di questa incerta uita ci lieua il sonno.

Fatto questo conto uerissimo, possiamo uedere quanto breue spa-

tio di vita ci resta à chi viue molto.

Gran ragione ueramente hebbe quel Filosofo, ilquale interrogato, che cosa gli pareua della nostra uita, diede una uolta intorno, & si partì: uolendo con quello dimostrare, che la nostra uita altro non

era, che dare una uolta, & morire.

La nostra uita altro non è che lo splendore d'una stella cadente in Vitanostra fretta, la quale subito dispare; & poco appresso si annulla quel poco è come stel segno, che si lasciò dietro di luce. Perche pochi giorni dopoi si spe-la cadente, gne anco la memoria di quel desunto; ancora che sia stato per sama illustre. Et sinalmente parue à quei saui antichi tanto breue questa uita, che alcuni la chiamaron sogno: alcuni non contenti di darle questo nome, la nomaron sogno di ombra: non di cosa uera: ilche

non può esser cosa piu uile.

Se faremo comparatione di questa poca uita alla sutura, essa ci partà assai piu certa. Ben dice l'Ecclesiastico, che i giorni dell'huomo
sono al piu cent'anni; ma che è tutto questo comparato all'eternità, se
non una goccia d'acqua comparata al mare? Et posso assegnare un'al
tra ragione tale. Se una stella, la quale è maggiore che tutta la terra,
essendo rassomigliata à tutto il cielo, par tanto picciola, che parrà la
uita presente, che è tanto breue ragguagliata alla sutura, che non ha
sine? Et se come dicono gli Astrologi, la terra comparata al cielo è
come un punto, perche la grandezza di esso cielo la sa parere tanto
picciola, che parrà questo sossio di uita tanto breue comparata con
l'eternità, ch'è infinita? Senza dubbio essa parrà nulla.

Et se milleanni sono auanti à Dio come il giorno di hieri, che è Sal. 49.

il giorno dimen

MEDITATIONI SPIRIT VALS

passato, che parranno auanti à Dio cent'anni di uita, se non nulla? Questo medesimo pare à quelli sfortunati, che fanno comparatione della uita, che lasciaron con l'eternità de' tormenri, che sono per patire sempre; si come essi medesimi confessano nel libro della sapien

za con tai parole. Quid nobis profuit superbia aut iactantia diuitiarum Sap. S. quid contulit nobis? cioè, Che ci ha giouato la nostra superbia; & la Somiglian ze date alpompa delle nostre ricchezze? Tutte queste cose sono passate, come ombra, che uola, come corriero, che ua in posta; ouero come nala nostra ue per l'acqua: laquale non lascia segno del suo camino; ò come saetwita.

ta tirata al bersaglio: alla quale l'aria aprendosi, da luoco al suo passare, & poi sele chiude dietro. Siche non si può uedere per doue ella sia passata. Cosi noi poco dopò il nostro nascere, mettiamo fine all'esser nostro senza lasciar segno, nè uestigio della nostra uirtù.

Considera dunque quanto parue breue questa uita à quei miserabilis poiche cofessano come poco appresso il nascer loro, cessaron di essere. Et essendo cosi in uero, qual pazzia può esser maggiore, che per godere questo sogno momentaneo di cosi uani diletti, uoler andate à

patir gli eterni tormenti.

Se adunque è tanto breue lo spatio di questa uira, & cosi lungo quello dell'altra; quale sciocchezza è il prouedersi di tanta robba per

questa corta; & non sar provisione alcuna per quella lunga?

Quanto sarebbe pazzo chi determinasse di habitar in Spagna, & Qui noti il pio Chricomperasse possessioni; & si fabricasse palagi nelle Indie; & non si prouedesse di cosa alcuna per quel paese, done ha disegnato di habitare? Medesimamente è pazzia espressa di quei, che pongono ogni lor capitale à prouedersi di quanto sa lor hisogno in questa uita breue, & non sur prouisione alcuna per quella doue hanno da star sempre; specialmente potendosela conquistare per mano de poueri, come dice il Sauio. Mitte panem tuum super transseuntes aquas, & post tem-Eschar. pora multa inuenies illum, cioè, Getta il tuo panesopra le acque cotrenti; & indià molto tempo lo trouerai.

> Come la nostra uita è incerta. Parte terza del secondo trattato del Martedì.

> > A quantunque la nostra uita sia tanto breue, se questo spatio sosse certo, & che hauessimo tutto questo tempo secu ro, come l'hebbe il Re Ezechia, alquale Iddio concesse di vita quiudici anni, la nostra miseria sarebbe piu tollerabile-

Stiano.

di.

PER IL MARTEDI' LA NOTTE.

Ma questo non è cosi; anzi quel poco di uita, che ci resta, è sempre piu dubbiosa; dicendo il Sauio. Nescit homo sinem suum, cioè. che l'huo- Eccl. 9, i non sail giorno del suo sine. Si come ueggiamo i pesci quando si ten gono piu securi, si truouano presi all'hamo, & gli uccelli con un laccio; cosi la morte assalta l'huomo in tempo da sui non pensato.

Molto sauia è quella sententia, la qual dice, che non ui è cosa Vieanostra piu certa, che la morte, nè piu dubbiosa, che l'hora del morire. Per comparata ciò un filosofo rassomigliana la nita humana à quelle nessiche, lequali che, che să sauno nell'acqua quado pione: alcune delle quali subito si disfanno, no l'acque a altre durano alquanto piu: si che quatunque tutte durino poco nondimeno quel poco non è di molta narietà, circa il durare piu, ò meno.

Essendo adunque tanto dubbioso il termine di nostra uita, & l'hora del nostro conto incerta, come viuiamo noi con tanta trascuraggi- Matt. 24
ne, & non ci voltiamo per la memoria quelle parole del Saluatore, Mar. 13.
che dicono: Vegghiate perche non sapete à che hora uerrà il figliuo- Luc. 12.
lo dell'huomo?

Se gli huomini sapessero ben considerar la forza di questa sentenza; Vegghiate, &c. conoscerebbono manisestamente ch'egli ha voluto dire. Perche non sapete l'hora, uegghiate ogni hora; & perche non sapete il mese, uegghiate ogni mese, & non sapendo l'anno, ueg-Huomode ghiate ogni anno; tenendo per certo, che à qualche hora, mese ò ue sempre anno, sarete chiamati.

Et per sar meglio manisesta la sorza di questa ragione, mettiamo Ragione pun'essempio. Dimmi di gratia, se ti sussero poste dauanti quaranta chedebbia sorte di cibi, & che ti auisassero, come in una di quelle sosse un mosempre un , saresti ardito à mangiarne di alcuno, ancorche hauesti same grantemer l'ho dissima? Penso di nò, perche temendo di mangiar di quel mortise-ra della rocibo, ti guardaresti da tutti gli altri. Et posto caso, che tu habbi morte da uiuere trenta, ò quaranta anni; poiche è manisesto, come in uno di questi anni hai da morire, & non sai quale, perche non temi di ciascuno? perche non ti ritiri da ciascuno di quegli anni, in uno de quali hai da morire? Questa ragione non ha risposta, che la possa indebolire.

Ma odi un'altra ragione, non meno essicace, Per qual cagione si sa la guardia ad un castello quando si truoua da' nemici assediato: certamente si sa questo di continuo, perche non sanno à qual tempo il nemico uerra à dargli l'assalto, siche per non esser trouati sproussi; sempre uogliono essere pronti, percioche sapendo à qual'hora douesse uenire il nemico, si starebbono l'altro tempo in riposo. Hora ti prego

H ij

ger amor di Dio, che ti mostri buon giudice. Veggiamo adunque se per star dubbioso, se ne uerrano i nimici hoggi, ò questo mese, ò que sto anno, tu stai di notte, uigilante al tuo castello, perche non sei uigilante di continuo sopra l'anima tua; non sapendo à che hora essa de ue esserti separata dal corpo? Si che pare sconueneuole, che l'huomo sia tanto uigilante nelle cose del corpo. & che in quelle dell'anima no uada tanto sonnacchiosamente. Considera medetimamente, che l'anima no uada tanto sonnacchiosamente. Considera medetimamente, che l'anima na tua uale piu di mille castelli, & regni del mondo, se tu miri al mezo, co'l quale su ricomperata, uale assai piu che tutti gli Angeli. Vedi quanti sieri nemici stanno tuttauia per assaltarla: pensa come l'importanza di questo negotio è che ti truoui preparato in quest'hora, perche secondo la parola del Signore nell'Euangelio, le Vergini, che si truouirono apparecchiate, entrarono con lo sposo alle nozze, & quelle, che non erano apparecchiate, rimasero suori.

Qual cagione mi assegnerai di non uegghiare in questo caso, essendo il dubbio maggiore, il pericolo piu siero, e la causa piu importate, e uedi manisestamete ogni cosa esser al maggior rischio, che si possa dire?

Quanto sia fragile la uita nostra. Parte quarta del secondo trattato del Martedì.

Vitanostra è incerta, e fragile. A CONTRACTOR ASSESSMENT OF THE PARTY OF THE

A nostrauita non solamente è incerta, ma etiandio fragile, & facile da rompersi. anzi non si truoua vetro tanto facile da rompere, quanto è la nostra uita. Vn'aria, un sereno, il caldo del Sole, è bastante à spogliarne di uita. Ma che dirò del Sole? Vn'occhio di

una persona basta per uccidere una creatura. Non sa mestiero di cauare spada, nè maneggiare armi, un solo sguardo dà potere di estinguere l'huomo. Considera adunque quanto sia mal sicuro questo ca stello, nel quale si consuma il tesoro della nostra uita, posche un'oc-

chio à mirarlo di lontano basta per atterrarlo.

Et non ci dobbiamo marauigliare di questo nell'età de' fanciulli quando il corpo loro è tanto tenero; ma gli è gran marauiglia, che il corpo humano, già fermato, & indurito alle fatiche della uita, per poco maggiori cagioni uien ad essere atterrato. Se mi dimandi, da qual cagione uiene questo, ò quello? ti risponderò per hauer beuuto un bicchiero d'acqua fredda; ò di hauer troppo mangiato, ò peralcun so lazzo, che s'ha uoluto prendere, ò per qualche gran pensiero; & tal uolta non si sa assegnare cagione alcuna, se non, che andato à dormire

sano la sera, su la mattina trouato morto nel letto. Ecci uetro nel mon do, ò uaso di terra piu fragile, & tenero? E' certo gran marauiglia, Vitanofira come essendo di tal materia, e fattura, egli possa durar tanto tempo, quanto si-Vn'Horologio si sconcia piu uolte perche tiene tante ruote, & punti, & tanto artificio; che quantunque sia di ferro, ogni picciola cosa basta disordinarlo: siche non deue parer gran cosa se il corpo nostro tanto delicato, & di materia tanto fragile, cosi tosto si disordini. Perciò non ci dobbiamo marauigliare, che, l'huomo cosi tosto finisca la sua uita, ma piu tosto, che tanto si mantenga; essendo satto di attificio tanto delicato, & di materia tanto debole, com'è la nostra carne.

Questa è quella miserabile fragilità significata in Esaia con queste pa role. Dicendo Iddio al Profeta. Grida, & rispondendo lui. Che cosa debbo io cridare? Omnis caro fænum, & omnis gloria eius quasi Esa.40. flos agri. Exsiccatum est fænum, & cæcidit flos: verbum autem Domini manet in aternum, cioè, Griderai (disse Iddio) ogni carne è fieno; & ogni sua gloria è come fiore di campo. Il fieno si seccò, & cascò il fio-

re, ma la parola di Dio sta in eterno.

Sopra questa sententia, dice Santo Ambrosio, Veramente la gloria S. Amb. della carne siorisce come il sieno; perche sa mostra di esser grande, & è picciola come herba giouane, come fior caduco, & come fieno; si che nell'apparenza mostra solamente la uerdura senza fermezza di vita nostra frutto alcuno. Qual fermezza può essere in materia di carne, & comparata qual bene può esser durabile in cosi debole soggetto?

Vedrai hoggi un giouane il piu fiorito di sua età, & bello, ilquale fiore. essendo assalito da qualche infermità, lo uedrai il giorno seguente mutato da tutto quello, che era di prima; cioè miserabile, & brutto. vita nostra

Che dirò poi de gli altri accidenti, che posson mutare i nostri cuo- isidiata da ri? Vno è conquassato dalle satiche, l'altro s'indebolisce dalla pouertà, diuersi acalcuni sono dalla colera tormentati: alcuni sono guasti dal uino, al cidenti. tri per uecchiezza s'indeboliscono: alcuni per le molte delitie mancano di forze, alcuni sono scoloriti dalla lusturia.

Essendo adunque il uero, che secondo questa intentione si seccò il sieno, & cadde il siore, non accade dubitare della nostra debolezza.

Vedrai alcuno de nobili, deriuato da alto sangue, di antica progenie, d'amici copioso, accompagnato da molti suoi creati, & da samiglia copiosa, ma se il uento di fortuna alquanto si muta, all'hora uiene abbandonato da gli amici suoi, & maltrattato da' suoi nemici, & da tutti auvilito, & disprezzato.

V E D RA I un'altro copioso di ricchezze, di chiara fama, libe-

H 111

rale, cortese, donatore, honorato, potente, leuato ad alte dignità, & riputato felice, trouandosi con voci di tutti magnificato per la città; ma se per qualche caso si voltassero i tempi, verrà à finire in vna prigione doue egli soleua tenere altri imprigionari. Quanti un giorno sono stati condotti à casa con maggior pompa del mondo, & la notte seguente à per tradimento de' loro di casa, o per qualche soprauenuta infermità sono morti? O inganneuole speranza de gli huomini. Dice Tullio. O frale fortuna, & uane le nostre contese & ostinationi le quali molte uolte si rompono à mezo del camino, & si profon,

dano per uiaggio prima che uengano in porto di salute.

figliuoli d' Adamo.

Tullio.

Pazzia de' . E' adunque una pazzia, de' figliuoli di Adam, che sopra cosi debole fondamento edificano cosi alte torri; & non mirano, che fabrica no in arena: si che il uento, quando che sia, porterà uia la fabrica malamente. Quanto mal conto fanno gli huomini spesse uolte, perche

non uogliono piegar gli occhi à dietro, & far conto con se stessi.

Se questa dunque è gran cecità, quanto sarà maggior quella di mol-Distazatra ti suenturati, che per molti anni stanno in peccato, sapendo come non il peccato- è tra loro & l'inferno maggior distantia, che questa fragiluita? Imare, & l'infer ginamoci adunque, che un'huomo pendesse da un filo sottile, hauen-no, è la uita humana do di sotto un prosondo pozzo, nelqual douesse cadere quando si rompesse il filo come starebbe questo tale? Che spauento, & turbatione sarebbe la sua? Quanto sarebbe disposto di dare quanto possedesse per uscirne di quel pericolo ?

Ma tu miserabile, ilquale gia tanti anni sei ardito di perseuerare contra la legge diuina nel peccato, come non miri, che ti truoui nel medesimo pericolo? Non uedi, che rompendosi il filo di questa uita fragile, hai da cadere nel profondo dell'inferno? Come adunque puoi dormire, ò mangiare, ò ridere? Volta hormai gli occhi à que-

sto pericolo; nel quale ti ritruoui.

### Quanto sia mutabile questa uita. Parte quinta del Trattato secondo del Martedì.

N'altro difetto è nella nostra uita: cioè, ch'ella è mutabile, & mai non si mantiene nel medesimo stato, come as ferma il fanto Giob nel dolente memoriale, ch'egli fa delle miserie della uita humana, con queste parole. Homo natus

Giob. 14 de muliere, breui uiuens tempore, repletur multis miserijs. Qui quasi flos egreditur, & conteritur, & fugit uelut umbra, & nunquam in eodem statu permanet,

permanet, cioè, L'huomo nato di donna, uiue poco tempo; è pieno di molte miscrie : appar come un fiore, & subito si marcisce & fugge come ombra; nè mai perseuera nel medesimo stato. Ma lasciando da parte queste miserie, non è cosa tanto mutabile quato è il Cameleonte, Cameleon ch'è la piu mutabil cosa del mondo, perche muta colore piu uolte in Euripido, un'hora. Il mare Euripido è infamato di far diuerii mutamenti. La & la Luns Luna parimente ogni giorno muta la sua figura; ma questi mutamen- mutabili. ti sono pochi, rispetto à quei, che sa l'huomo.

Qual Proteo si mutò mai in tante figure, come si muta ogni ho- Mutationº ra l'huomo? Hora sano, hora infermo, hora contento, hora mal-dell'homo contenro, hora lieto, hora dolente, hora ardito, hora timido, hora securo, hora sospettoso, hora pacifico, hora sdegnato, hora uuole, hora non vuole & molte volte non sa quello ch'egli si uoglia. Finalmente tanti sono i suoi mutamenti, quanti gli accidenti, che si lieuano

d'intorno à lui; perche ciascuno lo sa mutare in qualche modo.

Il passato gli da pena, il presente lo contamina, & il furto lo afsanna, se non ha facultà viue con fatica; se ne ha, viue con superbia, & la perde con dolore. Quai lune, & quai mari sono à tante alte qualità, & mutamenti soggetti? Il mare si muta solamente, quando si muouono i uenti; ma nell'huomo co' uenti, & con calma sempre si

ueggono mutamenti, & fortuna pericolosa.

Che dirò poi del continuo mouimento della nostra uita? Quanto di tempo uiuiamo senza dare un passo auanti uerso la morte? Che pensitu che sia il mouimento del cielo, se non un filatoio facile, & leggiero, nel qual sempre si fila la nostra uita? Mirate, come si fila à molinello un peso di lana, che ad ogni uolta, se ne raccoglie un Vitanostra poco di filo & all'altra un'altro poco, finche si fornisce il peso. Così è assomiglia la nostra uita, che ad ogni sua uolta se ne raccoglie vn pezzo di lei. Il ta à un mo Santo Giob disse, che i suoi giorni erano piu leggieri, che vn corriero, linello. che ua in posta. Benche il corriero per gran fretta, che lo spinga, è dalla necessità astretto di fermarsi alquanto; ma la uita nostra non si ferma mai, nè ci fa gratia d'un'hora. San Girolamo dice. Sin quando S. Girol. io scriuo & emendo quanto ho scritto, passa alquanto della mia uita, & quanti punti scriue il notaio, tanto meno di uita mi resta. Talche si come quei che uanno in naue, benche siano à sedere ouero distesi, tut tauia sempre caminano; & piu s'auuicinano al termine della loro nauigatione. Cosi mentre, che si dura la uita, caminiamo sempre auicinandosi al porto commune di questa nauigatione, che è la morte. · Se adunque il uiuer nostro altro non è, che caminar alla morte;

& se quest'hora della morte è l'hora del nostro giudicio, che altro è il nostro uiuere, se non caminare al tribunale di Dio, & auicinarsi piu

al suo giudicio?

Qual sciocchezza potrebbe esser maggiore, che andando attualmen te ad esser giudicari, offendere colui, che ci deue giudicare, & prouo carlo piu à sdegno contra di noi? Aprigli occhi ò misero Christiano; considera qual camino tu fai, & doue intendi di andate; uergognandoti di te medesimo; & considera quanto poco si confa quel, che hora fai, con quel che tu uai à fare.

### Quanto è inganneuole la nostra usta. Parte sesta del secondo trattato del Martedì



O perdonerei tutti questi mali alla nostra uita, se non ue ne fosse un'altro (à mio giudicio) peggiore : cioè, ch'ella ci inganna, & mostra altra cosa di quella ch'è: perche si come s'usa di dire. La finta santità è doppia maluagità, cosi è manifesto, che la finta felicità è dop-

pia miseria: percioche, se questa uita si manifestasse à noi, qual essa è, & che non ci mentisse: egli è manifesto, che non ci perderessimo per essa: nè anco ci sidaressimo di lei; anzi saressimo sempre apparecchia ti contra di essa. Ma ella è tanto piena d'inganni, che essendo brutta, si uende à noi per bella: & esfendo breue, si uende à noi per lunga; & mutandosi ogni hora, si mostra à not stabile, & serma in un S. Girel. medesimo stato. Ti auuedi forse (dice S. Girolamo) quando tu diuenti fanciullo, giouane, huomo, & uecchio? Noi moriamo ogni giorno, & à ciascun'hora ci mutiamo; & con tutto questo crediamo di essere eterni. Da quest'inganno di riputarci perpetui, nacquero Ingano de quei superbi edificij de Megaresi, de quali disse vn Filosofo, che essi Megaresi. edificauano, come se douessero sempre uiuere; & mangiauano in tal

modo, come se douessero l'altro giorno morire.

Nasce di quà, che tanto ci scordiamo di Dio; che siamo tanto auari, tanto vani, tanto inchinati ad ammassare ricchezze, & tanto trascuran nel prepararci alla morte: anzi attendiamo à credere, che que sta uita debbe esser molto lunga. Questa falsa imaginatione ci sa credere, che dobbiamo hauer tempo per ogni cosa che disponiamo di fare: cioè per lo mondo, per la uanità, per li uili, & altri uani, & euriosi esfercicij: con pensiero, che ci debba poi auanzar tempo per seruire à Dio. Et sacciamo come un conto sopra una pezza di panno, chaues simo sopra una tauola segnandone fuori un pezzo, per un etsetto, un pezzo per l'altro. Cosi potressimo far sopra la nostra uita, s'hauessimo dominio sopra del tempo & sopra di essa.

Questo inganno nasce da una tacita persuasione, & credulità che cia Ingano de scun tiene in se stesso, non gia cagionata d'alcuna ragione, & uero son de nasca. damento; ma solamente dall'amor proprio; il quale si come abborrisce la morte, cosi non si uuole ricordar di essa: nè uedere, che essa uenga tantosto à casa: percioche ueggendo questo, sentirebbe gran pena

Di qua auuiene, ch'egli crede gli altri poter morire facilmente, per che non gli amando, non sente tanto il credere questa uerità. Ma di se stesso tiene altra via; percioche amandosi molto, non potrà passar senza assanno, quando crederà cosa, che gli dia tanto affanno.

Nondimeno questi molte uolte si trouano scherniti : percioche tal Nota simi uolta gli riesce il segno al contrario: perche quei, della cui uita du-litudine. bitauano, rimasero quà, & essi, che pensauano di rimanere à dietro andaron auanti: si che gli auuiene come à chi uà per naue, à quali pare, che suga la terra, & gli edificij: benche sia il contrario, che essi dalla terra s'allontanano; & essa resta nel suo luoco.

### Quanto sia miserabile la uita nostra. Parte settima del secondo trattato del Martedì.



OI CHE la nostra uita ha in se queste miserie sopradet te, se quanto habbiamo di uita fusse tutta uita, ella sarebbe pur qualche cosa: ma quel, ch'eccede ogni mise ria, è che quanto habbiamo di vita, il tutto è soggetto à tante miserie, si di fatiche corporali come di trauagli

dell'animo, che questa uita si può piu tosto chiamar morte, che uita, Chi no ui-

dicendo un Poeta. Non uiue alcun, che non uiue felice.

Siche quantunque questa uita sia stretta, & breue; solamente nelle miserie è ricca, lunga. Essa ueramente è lieue per uiuere, per godere, per ottenere giuditio, & sapientia: & essendo per ogni buon'ope- tà è pouerz ra breue, la truoua lunga solamente per sostenere uarie pene.

O stretto pericoloso, ilquale ci dourebbe auisare, che andassemo nelle milesempre piangendo la nostra miseria, essendo noi per questo giuditio lunga

diuino dannati à tanti mali, & disgratie.

Ma perche sussimo sempre miserabili questa miseria si doueua aggiungere all'altre, che à maniera di frenetichi uon sentissimo il nostro

male. Meglio lo sentiuano quei Filososi (benche Gentili,) Heraclito, & Democrito, uno de' quali sempre piangeua, & l'altro sempre rideua; ueggendo manifestamente, che ogni successo di nostra nita altro non era, che uanità, & miseria de' peccatori non conosciuta.

Dimmi di gratia, quanti sono i pensieri, & gli affanni de gli huol'anima de mini, i timori, le lagrime, le passioni, i sospetti, le maluagità, & l'altre tribulationi, & passioni dell'anima? alle quali passioni l'huomo è tato soggetto, che si affanna senza causa: & teme doue non ha da teme re? Anzi quando gli manca di fuori qualche tormento, egli medesimo si tormenta dentro, come diceua il Santo Giob. Quare me posuista contrarium tibi, & factus sum mibi metipsi grauis? cioè, perche mi fa-Giob 7.

cesti Signore contrario à te: & sono diuenuto graue à me stesso?

Chi potrebbe narrare le miserie esterne del corpo? Quanta satica ci bisogna per guadagnare un pezzo di pane da sostentar la uita ? Gli uccelletti, & gli altri animali si mantengono senza fatica, ma l'huo mo è astretto di negghiare giorno & notte, andar per mare, & per terra procurandosi il pane. Di questa miseria piangeua il Profeta quan do egli diceua. Anni nostri sicut Aranea meditabuntur, &c. quasi uo glia dire. Gli anni di nostra uita sono da noi consumati, come fa il Ra

gno: ilquale facendo la sua tela, consuma le proprie uiscere per fornirla. Et sa egli quest'opera tanto larga, & con si gran spesa, per sare una none della rete da prender le mosche: lequali sono cose di aria, & di poco ualore. uita dell'- Et auuiene piu uolte, che dopò molti passi, & lunga fatica (fornita la tela) un fiero uento la porta uia co'l ragno istesso, & cosi pericola la fatica, e il frabricante in un momento. Cosi auuiene del miser huo-

mo: ilquale dì, & notte s'affatica à far una rete per prender le uanità del mondo & spesso pericola insieme con tutta l'opera sua.

Malatie de

finite.

Ma se con tutti questi trauagli la vita stesse secura, non sarebbe tan to grande la nostra miseria. Et presupponendo, che la uita nostra stia secura dalla fame, da pestilenza, & da altre diuerse infirmità pericolose, chi potrì contare molte, & diuerse altre malatie preparate all'huo mo dalla natura per lo corpo humano? Non sono pieni i libri de' me l'homo, in dici, & cresce ogni giorno la dottrina per la nouità delle malatie, si che il numero de' mali presenti, uince l'ingegno de' passati medici?

Et è peggio, che tra questi rimedij non se ne truoua vno, che diletti, anzi tutti danno pena, & disturbo maggiore, che la istessa insermità; si che non si può cacciare un tormento senza prender tal uolta un'altro maggiore.

Et s'alcuna complessione è tanto auuenturata, che non habbia

contela

PERIL MARTEDI LA NOTTE.

contesa con questi mali essa non perciò sta soura d'altri accidenti, co quali pericolano ogni di coloro, che non sono dalle infermità offesi. Quante migliaia d'huomini ogni di sono dal mare inghiottiti? Quanti sono dalla guerra consumati? Quanti co'l crescer souerchio de' siumi? col cadere delle case? Quanti con morditure d'animali uenenosi? Quante donne co'l partorire comprarono con la propria morte quella uita, che lasciarono a' figliuosi?

Ma hora, che le bestie combattono contra di noi, & che quasi tutte le cose create per nostro seruitio si adoprano contra di noi, anzi à mio pareretutte sono congiurate a' nostri danni:ui sarebbe qualche rimedio, se gli huomini si stringessero insieme, & si comformassero tanto nella pace, quanto sono conformi nella natura. Ma questo non è cosi, anzi essi hanno uoltato l'armi contra di loro stessi; & non è crea tura, contra la quale piu se incrudelisca l'huomo, quanto contra l'altro Insidie del huomo. Quante macchine, artiglierie, munitioni, & armi ha tro- l'altro huo uato l'homo per offender l'huomo, & difendersi dall'huomo? Quan-mo. ti il giorno sono priuati di usta dalla spada nimica? Quante minaccie dispiaceri, ingiurie, ferite, morti, dishonori, prigionie patiscono gli huomini da gli altri huomini? La terra, il mare, le strade & le piazze publiche non sono secure da' malandrini, nè da' corsari, ò da' nemici. Adunque l'ira crudele truoua diuerse uie per godersi la dolce vendetta de'suoi nemici. Chi vorrà narrare, quante spade, artiglierie, polueri, munitioni, tanti maestri, & inuentori di nuoui in gegni & stratagemini da guerra, se non uorrà medesimamente descriuere le infinite calamità dell'humana generatione. Le quali quando ci perdonerà l'aria, e il cielo, ci perseguono i compagni della nostra natura. Scriuesi che un sol huomo detto Giulio Cesare, commendato sopra tutti gl'imperatori di clemenza, ammazzò co' suoi eserciti Clemenza piu di cento mila huomini. Considera quanto egli haurebbe satto, Cesare loquando susse stato crudele, poi che sece tanta strage; quantunque sia data. commendato per pietoso .

Tullio fa mentione di un filosofo che compose un libro della morte degli huomini: & quiui narra quasi infinite cagioni, che sono sta- Maggior te al mondo ad uccider l'huomo, come diluuij, pestilenze, destrut- numero d'homini so tioni di città, concorso di seroci bestie, lequali uenendo all'impro-stati piu di uiso sopra vn popolo, so consumaron del tutto. Et finalmente uiene à strutti da conchiudere, che mosto maggior numero sono stati destrutti da altri gl'huomini, che da tutte le altre calamità insieme unite.

Questo è l'animale ciuile, & sociabile, nato senza regno, senza arme, mità.

senza ueneno per uiuere co gli altri in pace e in concordia, & non ueg giamo in lui altro, che odio, crudeltà, & desiderio di uendicarsi.

Discorlo Sopra l'età della uita dell'huomo.

Discorriamo hora per le miserie di tutte le età, & stati della uita nostra. Quanto è piena d'ignoranza; la fanciullezza, quanto leggiera, & precipitosa la giouentù, & quanto grieue la uecchiezza? Che cosa è un fanciullo se non un'animal brutto in forma humana? Che cosa è il giouane se non un cauallo sfrenato? Che cosa è un uecchio, se non un greue sacco d'infermità, & di dolori? Il maggior deside. rió dell'huomo è di peruenire à quest'età : nella quale l'huomo è in maggior bisogno che fusse mai, & truoua minor soccorso. Il uecchio uiene abbandonato dal mondo, da gli amici, da parenti, da' proprij membri, & finalmente abbandona se medesimo: perche gli uien meno l'uso della ragione, & de'sentimenti, ritrouandosi solamente accompagnato dall'infermità. A' questo bersaglio tiene l'occhio la selicità humana, & l'ambitione della nostra uita.

Circa gli stati, ò conditioni dell'huomo, non si uerrebbe mai à capo di parlarne. Niuno si contenta del suo stato; anzi non ui è huomo, che non brami di cambiare il suo per quel d'un'altro; credendo

con tal cambio di trouar maggiore ripolo.

Huome fcontento del suostato, assomi gliato allo infermo. €ccl.40.

Gli huomini uanno come glinfermi, iquali altro non fanno, che uol tarsi per lo letto; credendo con tal mutamento di trouar maggior riposo; ma nessuno s'auuede, che tiene in se stesso la cagione de' suoi dolori.

Finalmente la nostra uita è tale, che puote con ragione dire il Sauio. Occupatio magna creata est omnibus hominibus, & iugum graue super filios Adam, &c. quasi uolesse dire. Grande & graue è il giogo, che portano sopra di loro i figliuoli di Adamo dal giorno, che nascono dal uentre materno, sin'alla sepoltura, commune madre di tutti.

San Bernardo su ardito à dire, che questa uita gli pareua poco men male che l'inferno, se non haues simo qua la speranza di andar al cielo.

Benche tutto questo sia castigo del peccato, tuttauia egli è castigo. pietoso, & medicinale: percioche la diuina prouidenza ordina in questo modo le cose, per separareil cuor nostro dall'amore di questa uita: & perciò pose in essa tanta amaritudine: accioche prendessimo ban do uolontario da lei: & medesimamente uolse, che riceuessimo da lei tanti mali, perche la lasciassimo spontaneamente, sospirando di conuita, accio tinuo alla uita beata: perche quantunque la lasciamo per tale, nonche ci sepa dimeno spesso con l'animo ci uoltiamo à mirarla desiderando i frutti & le carni di Egitto. Che faremoadunque se essa fusse diletteuole, & conforme al gusto della ragione? Chi uorrebbe adunque sprezzarla

S.Bern.

Mali, che ci dà Iddio in quelta riamo dall'amor di lei.

PER IL MARTEDI LA NOTTE. per Dio? Chi la cambierebbe per lo cielo? Anzi chi direbbe con San Paolo. Cupio dissolui, & esse cum C H R I S T O, cioè. Io bramo Filipp. .. di esser sciolto da questa carne, & truouarmi con CHRISTO, se la potessimo goder senza la compagnia delle miserie?

## Dell'ultima miseria humana, che è la morte. Parte ottaua del secondo trattato del Martedì.



Vccede à tutte qte miserie, l'ultima, ch'è la morte. Questa è la miseria, della quale piangeua il Poeta dicendo. Il miglior giorno de' mortali è quello,

Che prima passa, ò sopraviene tosto Di molte infermità, d'un graue peso

La dolente uecchiezza, c'ha continua: Fatica, laqual segue l'aspra morte.

Questo è il termine, doue si ferma la uita nostra, del quale dice Giob. Io son certo o Signore, che mi darai alla morte, doue è ap- Giob 300

parecchiato la casa di tutti i viuenti.

Quante miserie siano rinchiuse in questa miseria, non ardisco di narrarle al presente. Ma solamente dirò quelle, che dice un dottore gridando contra la morte in tal modo. O Morte quanto è Ragionzamara la tua memoria; quanto è presta la tua venuta, quanto secreti mentoalla i tuoi uiaggi; quanto dubbiosa l'hora, & quanto universale la tua morte. Signoria? Non ti possono suggire i potenti, non ti sanno schiuare i saui, & i gagliardi perdono teco le lor forze. Teco niuno è ricco; & niuno può comprare la uita con denari. Tu troui tutti; & sei in ogni luoco per fare il tuo officio. Tu mangi l'herbe, tu beui i uenti, corrompi l'aria; tu muti le età; tu cambi il mondo, & hai attione nel mare. Tutte le cose hanno il suo crescere, & mancare; ma tu sempre ti mantieni nel medesimo stato. Tu sei un martello, che sempre per- Opere del cuote; spada, che non mai perde il taglio; laccio nel quale tutti ca- la morte. dono; prigione nella quale tutti entrano; mare nel quale tutti pericolano; pena la quale tutti patiscono; & tributo, che tutti pagano, fenza riguardare grado, ò dignità.

O crudel morte, tu non ti prendi affanno del nostro incommodo, poiche tu vieni à tal tempo, che impedisci i nostri negoci incaminati à buon fine. Tu ci rubbi in un'hora tutto quello, c'habbiamo in piu enni guadagnato.tu tagli la successione delle progenie;tu lasci i Regni

#### MEDITATIONI SPIRITVALI 126

senza herede; tu empi il mondo di orfani; tagli il filo de gli studiosi; ro pi i buoni ingegni; congiungi il fine co'l principio, senza dar luoco à Morte no i mezi. Finalmente tu sei tale, che Iddio istesso dice di non hauerti creata da creata, ma che per inuidia, & arte diabolica sei entrata nel mondo. Dio.

Qual frutto si caua dalle considerationi sopradette. Parte nona del secondo trattato del Martedì.

Fini due principali delle sopra dette consi derationi.

Take é la



VESTE & altre sono le miserie di questa vita, la cui consideratione deuesi indrizzare à due fini principali, traglialtri l'uno è il conoscimento, & disprezzo della gloria del mondo, & l'altro il conoscimento & disprez zo di se stesso, perche questa consideratione serue al-

l'uno & all'altro. Se tu uuoi in breuità conoscer la gloria del mondo, mira attentamente le conditioni sopradette della uita humana, & indi uederai tale esser la gloria, quale è la uita; perche essendo breue la uita, si uede manisestamente, che non può essere maggiore, nè piu gloria, qua lunga la gloria; laquale è un accidente fondato sopra questa uita, come in un soggetto; siche uenendo meno il soggetto, gli è necessario, che uenga meno l'accidente, perciò, nè ricchezze, nè felicità possono giungere piu auanti, che la sepoltura, perche all'hora uiene à mancare il suo fondamento, cioè la uita.

Dimmi hora se questa uita è quale hai udito, cioè breue, incerta, frale, incostante, inganneuole, & miserabile, tanto potrà durare l'edificio, che si farà sopra questo fondamento, quanto si manterrà questa debile sostantia sotto gli accidenti, anzi tal uolta si forniscono prima che essa sostanza, come sogliono fare molte uolte i beni di fortu-

na, che mancano auanti, che sia fornita la uita.

Pindaro Poeta. Vitanostra d'ombra.

S'egli è uero quanto diceua Pindaro Poeta, che questa uita altro non era che un segno di ombra, che ti pare che debba essere la gloria mondana, la quale è ancora piu breue che essa? Che stima faresti èvn segno di un bello edificio, che susse sabricato in arena? Che conto terresti di una imagine di cera arreficiosamente sauorata, ma che susse posta al Sole, doue tosto ella si struggesse? Perche sacciamo si poca stima di fiori: se non perche si truouano in soggetto tanto debole, che leuati dal lor ceppo di subito perdono la lor beltà. Non è possibile fermare beltà in materia fragile, & cortuttibile, si che la gloria dell'huore non gli mosarà ueramente quale è la uita dell'huomo. Et quantunque la gloria dell huemo rimanga dopò la uita, nondimeno, che gioua que-Ma à colui, che non la sense?

Gloria del l'huomo , dopò mor gious.

PER IL MARTEDI' LA NOTE.

Che gioua ad Homero, che tu ancora commendi la sua Iliade? Non piu ueramente di quanto dice San Girolamo di Aristorele con s. Girola. parole tali. Dolente te Aristotele, che uieni commendato nel mondo, doue tu non sei; & ti truoui tormentato nell'inferno doue tu sei.

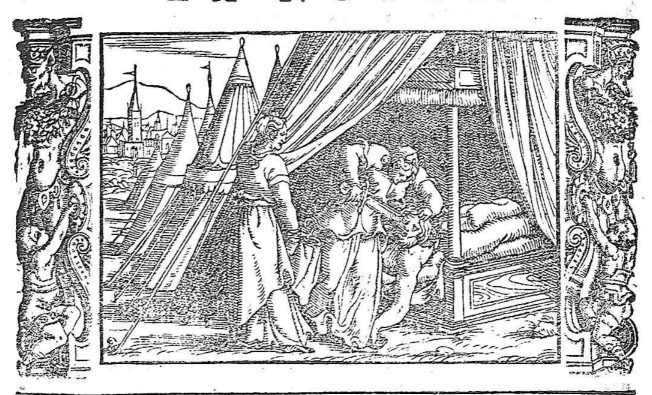
Cauerai altri inestimabili commodi da questa medesima considera- Meditatio tione; perche considerando attentamente le miserie sopradette, ti sa- ne della mi ranno aperti gli occhi, prenderai marauiglia della cecità de gli huo-huomo. mini; & comincierar à dire. Di che cosa s'insuperbisce questa miserabile progenie di Adamo? Di doue le uien nell'animo tanto gonfiamento d'arrogantia; tanta altezza di cuore; tanto disprezzo degli altri; tanta stima di se medesimo; & tanto scordarsi di Dio? Di che ti insuperbisci poluere, & cenere? Di che ti aggrandisci ò magui fichi, ò homicciuolo di terra? perchenon disfai la ruota della tua uanità mirandoti a' piedi, che sono la uiltà della tua conditione? Che procuri di cercar la gloria del mondo, che è mescolata con tante miserie? Qual cosa puoi hauer tanto dolce, che non diuenti amara con la mistura di tanta amaritudine ?

Et ancora dico, se questa uita è una ualle di lacrime; una prigione di colpeuoli; un bando di condannati; come dicono, che in tante lacrime sia uanità, tanta pompa del mondo, tanti ornamenti di casa, & della famiglia; tanti risi, & piaceri, tante seste & solazzi? Et pazzia tanto accostarsi qua, tanto scordarsi del cielo; come se del tutto fusti nato per uiuere quà giù con le bestie; & che non hauesti parte co gli Angeli del cielo. Egliè ueramente radicata in noi la miseria; poiche tanti atgomenti di esfa non' bastano ad aprirci gli oc-

chi, & cauarne di tanta cecità.



## IL MERCORDI, PER LA NOTTE.



In questo giorno fattosi il segno della Croce con la preparatione sopradetta, penserai al passo della morte, che è una delle piu utili considerationi, che possa hauere un Christiano, sì per ottenere la uera sapienza, come ancora per suggire il peccato; & per cominciare per tempo ad apparecchiarsi per l'hora della morte.



A PERCHE QUESTA. CONSIDERAtione ti riescevtile, dimanda il nostro Signore, che ti faccia gustare alquanto di quel trauaglio, che si patisce nel punto del morire; accioche ordini le cose tue in tal modo, come se fosti hora p morire. Et accioche tu ne possi gustare alquanto, non ui pensare come cosa che sia per douer auuenire, ma

come se susse presente: non come di cosa aliena, ma come tua propria. Farai conto teco di truouarti nel letto insermo di sorte, che i medici ti dicano per certo, come sei per morire, no ti prepararesti si delle cose per l'anima per passare à Dio, come ancora circa le cose tue, di lasciare i tuoi pacifici, & senza lite: certo si. Hora uoltati per l'anima, che senza dubbio hai da morire; & quantunque ti sia incerta l'hora, non dimeno la morte, che è certissima, ti dourebbe muouere à prepararti

da

da poter andare al tuo uiaggio:accioche non ti truoui colto dalla mor-

te, quando ti sarai scordato di essa.

Secondariamente, penserai qual separatione s'ha da fare moren- Separatiodo, non solo da tutte le cose, che si amano in questo mondo; ma ne dell'ani etiandio si separerà l'anima dal corpo, che è una compagnia tan- po molto to antica, & stretta. Se si fa grande stima dell'essere bandito del- grace. la patria, & del luoco, doue l'huomo è alleuato, quantunque il bandito possi portar seco ogni cosa da lui amara, quanto sarà piu graue il bando da tutte le cose della casa, dalle facultà, da gli amici, dal padre, dalla madre & da' figliuoli, & finalmente da questa luce, & aria commune? Se un bue muggia, quando lo separano dall'altro bue, col quale egli araua, quali grida darà il cuor tuo, quando lo separeranno da tutti coloro, con la cui compagnia hai tirato il giogo co'l carico di questa uirtù? Pensa medesimamente in quanto affanno si truoua l'huomo quando considera, che riuscimento deue fare il corpo, e l'anima dopò la morte. Quanto al corpo, egli ha di certo, che per honorata persona, ch'egli sia, non gli può toccare miglior sorte, che una fossa di sette piedi lunga in compagnia de gli altri morti. Ma dell'anima, non sà certo ciò, che nè sarà, nè che sorte li deue toccare; perche quantunque la speranza della diuina misericordia glà promette la salute, nondimeno la consideratione de' suoi peccati lo sbigottisce, aggiungendoui la diuina giustitia, & la profondità de' suoi giuditij, co' quali l'huomo ha da temer'il giusto castigo delle sue uoglie; perche ueggiamo il ladro nella Croce andare in cielo, & Giuda Apostolo caduto dalla sommità dell'Apostolato scendere all'inferno. Manasse dopò lo hauer fatto tante abominationi trouò luoco di penitenza; & non sappiamo se lo trouò Salomone dopò tante uirtù. Questo è il maggior'assanno, che si patisca in caso tale, cioè, che sapen Assanno do come ui è premio, & pena, ritrouarsi cosi ad uno come all'altro maggiore dell'huo, è uicino, & non sapere qual di queste due sorti tanto diseguali ci debba l'incerteza toccare dopò la morte.

Segue à questo affanno un'altro non minore, cioè di quello stretto ò della peconto, che dobbiamo rendere à Dio; & questo pensiero sa tremare na eterna. etiandio i santi huomini, quando sono uicini al morire.

Scriuesi che il beato Arsenio, stando per morire, cominciò à teme- to à Dio il te; & dicendogli i suoi discepoli: padre su ancora temi la morte? di del giu Egli rispose: o figliuoli questo timore non è nuouo in me, anzi sem- mar etian preho uiuuto con esso.

ALLHORA si rappresentano all'huomo tutti i peccati della passata mini Sati.

del premio render co-

dio gl'huo

vita, come una squadra de' nemici, che lo uiene ad affalire : e i maggior peccati, de'quali pius'è dilettato; se gli appresentano piu uiuacemente, & gli danno maggior timore. Quiui ti viene avanti la memoria della donzella uiolata; il pouero spogliato, & maltrattato, e il prossimo scandalizato. Alcuni gridaranno contra di me, non gia il sangue di Abel, ma il sangue di Č H R I S T 0; ilquale io sparsi quando scadalizai il prossimo. Se questa causa si douesse sententiare secon Eso 21. do la legge, cioè occhio per occhio, dente per dente, ferita per ferita, che deue temere colui, c'ha fatto perdere un'anima? Quanto è amara in quel tempo la memoria de' passati diletti; laquale in altri tempi pa-Pro. 23. reua tanto dolce? Perciò con ragione dice il Sauio. Non guardare il Scandalo è uino di color d'oro & quando risplende nel uetro il suo colore:perche graue pec cato, per- quantunque al beuere parrà bianco, nondimeno finalmente morde cioche, è come un serpente; & sparge il suo ueneno come un Basilisco. Non ui causa, che è morditura di serpe, che tanto assigga l'huomo, quanto farà la mel'anime si moria del diletto passato. Queste sono le seccie di quel uenenoso perdono. beueraggio del nemico. Questo è il tondo del Calice di Babilonia, Gie. SI. che è fuora dorato.

Succedono poi i sacramenti della confessione, & della communione; & finalmente l'estrema untione, ch'è l'ultimo soccorso ilquale

la Chiesa ci può dare in questo trauaglio.

In questi & altri simili auuenimenti, si consideri quali assanni hauerà sofferto l'huomo, c'haurà uiunto male. Quanto uorrebbe egli hauer fatto altro camino ? Qual uita memorabile per l'auuenite, segli susse dato tempo di sarlo? Come s'ingegnerebbe di chiamarlo Iddio, se i dolori estremi dell'infermità glielo concedessero.

Considera ancora quegli ultimi accidenti dell'infermità. che sono della insir come ambasciatori della morte, quanto siano spauenteuoli, & da mità, nun temere: si lieua il petto, diuien muta la uoce, muoiono i piedi, si agghiacciano le ginocchia, si assilano le narici, si prosondano gli occhi, la faccia par di morto, la lingua balbutisce; & finalmente l'anima, che si parte in fretta, turba tutti i sentimenti.

Ma sopra tutto l'anima patisce in quel punto, parte perche ella deue uscire del corpo, parte perche ha da render conto de' suoi portamenti.

Vscita che sia l'anima dal corpo, ancora ti restano due strade à fare; una di accompagnare il corpo alla sepoltura, & l'altra seguendo l'anima, finche sia determinata la causa; considerando quanto può auuenire à ciascuna di queste parti.

Pensa adunque, quale resta il corpo dopò, che è separata l'ani-

mai

Accidenti sij della morte.

PER IL MERCORDI' MATTINA.

ma; & quale nobile uestitura se gli apparecchia per sepelirlo; & quan to presto i suoi procurano di cacciarlo di casa. Considera medessima mente il sunerale; cioè il suono delle campane de gli ussici, & canti dolenti della Chiesa, la compagnia, che gli fanno gli amici, e il dolore che mostrano della sua morte & d'ogni altra cosa, che suole auuenire nel sepelirlo, sinche lasciano il corpo nella sepoltura, doue starà in quella terra sin'alla tromba del giuditio. Et sorse auuerrà, che il tuo corpo tanto delicato sarà co'l tempo gittato quà, & la perche molti corpi de' Re, & de gl'imperadori sono staticauati delle selposture, & gittati attroue senza tener conto della loto dignità.

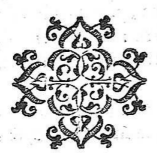
Lasciato, il corpo nella sepoltura, andrai dietro all'anima, considerando quale strada essa piglierà per quella nuoua regione. Imaginati di esser presente à questo giuditio; & che tutta la corte celestiale uiene à mirare, che si dia questa sententia, doue si tratterà del dare, &

dell'hauere sino ad una punta d'ago. Là si dimanderà conto del la vita della famiglia, delle facultà, della inspirationi di Dio, delle preparationi, c'hauessimo per ben usuere, & sopra tutto della stima, c'habbiamo fatto del sangue sparso di Christo per noi della sua passione, & morte, & de'suoi sa

eramenti. Et quiui ciascuno sa rà giudicato secondo ch'egli haurà usato be ne,ò male i do ni da lui ri ceuu-

EÈ

FORNITA la meditatione, fubito deue seguire il rendi mento di gratie, & La dimanda.





## TRATTATO SECONDO DEL MERCORDI'

NEL QVALESITRATTALA : consideratione della morte.

ET SI DICHIAR A PIV A LVNGO la Meditatione passata.



Etica. I.



A CONSIDERATIONE PASSATA gioua à molte cose; ma specialmente per tre prin cipali. La prima è ottenere la uera sapientia, cioè, che l'huomo sappia regger se stesso, cordinare la sua vita; percioche (secondo, i Filosofi,) nelle cose ordinate ad alcun fine, si prende da esso fine la uia d'incaminarle all'istesso fine: perciò chi fabrica,

chi nauiga, ouero chi sa altra opera, sempre drizza gli occhi al sine, che pretende di ottenere, & camina secondo esso. Et perche tra i termini, & sini di nostra vita, la morte è uno, al quale tutti andiamo à sermarci, chi vorrà bene indrizzare la sua uita, ponga gli occhi in questo bersaglio della morte, consormando ogni sua opera à quella.

Considera quanto pouero, & nudo hai da uscire di quà, & quanto stretto giuditio hai da passare: & quanto tosto si scorderanno tutti di te: lasciandoti nella sepoltura; siche conformandoti à questo, procuri di regolare la tua uita.

In questo modo gouernaua la sua uita un Filosofo, il quale diceua. Lo usci nudo dal uentre della madre mia, & nudo ci tornerò alla sepol PER IL MERCORDI' LA NOTTE.

sura. Et questa è ancora sententia di Giob, che dice. Perche adunque Giob. r.

perdo tempo ad ammassar ricchezze, poiche debbo finire in nudità?

Tutti i nostri falli nascono dal non mirare à questo fine. Di quà Falli nonasce la nostra presontione, la superbia, l'auaritia, le delitie, & strinascon quelle torri di uento, ch'edifichiamo sopra la sabbia; perche se pen rarilfine. sassimo come habbiamo da trouarci fra pochi giorni in quella pouera casa, la nostra uita sarebbe piu humile, & piu temperata, come sarebbe presuntuoso chi mirasse come egli è poluere & cenere? chi terrebbe il suo uentre per un Dio, se pensasse come esso sarà cibo di uermi? Chi leuerebbe tanto alti i suoi pensieri, se mirasse quanto è debole il fondamento sopra il quale egli fabrica? Chi si andrebbe perdendo à cercar ricchezze per mare, & per terra, ueggendo, che dopò la morte lo uestiranno di una pouera tela, ò d'altra ueste uile? Finalmente tutte le opere di nostra uita si correggerebbono, se le misurassimo con questa squadra.

Perciò dicono i Filososi antichi, che la uita del Sauio altro non è, Sauio pen che pensare di continuo alla morte; perche questa consideratione sa di conti mostra all'huomo ciò, ch'egli deue schiuare, ò seguire; conformandos morte.

à quel fine doue egli è certo di arrivare.

Scriuesi di quei filosofi, i quali si chiamano Bracmani, che tanto si dauano alle considerationi della morte, che teneuano aperte le sepolture auanti alle lor case: accioche uscendo, & entrando per mezo loro sempre si ricordassero di quell'ultimo passo.

ID DIO disse al Profeta Gieremia che scendesse alla casa doue si Iere. 18. saceuano lauori di creta, perche uoleua parlar con lui in quel luoco. Poteua Iddio parlare con lui in altro luoco, ma gli uolse parlare in Sepoltura questo, per dimostrarci come la casa doue si lauora di creta (ch'è la scuola di sepoltura) è la scuola della uera sapientia, doue Iddio suole insegnar sapienza. a' suoi cose mirabili, & sublime dottrina. Quiui egli insegna quan- Conoscere to sia grande la uanità del mondo, la miseria della carne, la breuità se stesso è della uita: & sopra tutto egli insegna à conoscer se stesso, che è la piu la piu alta alta filosofia, che l'huomo possi imparare. che possi

Scendi adunque o huomo con lo spirito à questa casa, & quiui ue- imparare drai chi tu sei, di qual mareria sei, & quale sarà il tuo fine, & qual sa- l'huomo. rà il termine della tua beltà, & della gloria del mondo. Così imparerai à sprezzar tutto ciò che'l mondo adora. Già che non lo sai mi- 3. Re. 21 tare, mira solamente la faccia di Iezabel appoggiata ad una senestra, & risguarda le miserabili parti del corpo suo; le quali, poi ch'egli su consumato, uolse Iddio, che rimanessero intiere; accioche uedessi 4. Peg 9

134 MEDITATIONI SPIRITVALS

mo come il mondo è altracosa da quella, ch'egli dimostra esteriormente. Et che lo mirassimo in tal modo alla faccia, che non ci scordassimo di mirar le sue dolenti estremità; nelle quali finisce la sua gloria.

Eccl.7. peccare; come testifica l'Ecclesiastico dicendo. Memorare sinem tuum, & in aternum non peccabis, cioè, Ricordati del tuo sine; & non peccherai in eterno.

Gran cosa è non peccare; & per questo è un singolar rimedio, che l'huomo si ricordi spesso, c'ha da morire. Giouanni Chimaco seriue, che essendo un monaco grauemente tentato dalla beltà di una donna, che haueua ueduto nel mondo, quando intese come essa era morta, andò alla sua sepoltura, à fregando un pannicello sopra il puzzolente corpo di essa, ogni uolta, che il demoni o lo inuitaurà quel mul pensiero, se lo metreua sotto il naso, & diceua. Eccoti qui o miserabile la cosa, che tu ami Eccoti doue riescono i diletti, & la beltà del mondo. Questo era à lui gran rimedio per uincere il peccato, mi non è minore una prosonda consideratione della morte, dicendo San Gregorio. Nó ui è cosa, che meglio mortischi questi appetiti della carne per uersa, che il cosiderare in quale maniera ella starà poi ch'ella sia morta.

Il medesimo santo narra d'un'altro monaco, ilquale hauendo apparecchiata la tauola per dare alquinto di ristoro al stanco corpo, gli torno à mente la memoria della morte. Et prosondandossi in questo pensiero, gli entrò nel cuore uno spauento tale, che sinalmente lasciò star di mangiare. Mira quanto può nel cuore del giusto la memoria della morte; poiche sece astenere quel monaco da opera tanto giusta, come è il mangiare per sostentamento della unta.

Veramente una delle cole in questo mondo piu spauenteuoli, è che l'huomo sappia di certo, come in questa hora gli deue esser dimandato conto, & ch'egli sappia di essere tanto pronto à peccare.

Se un uiandante, che tiene in borla solamente un quattrino, intrasse in un'hosteria, chiedesse all hoste pernici, ò galline, & capponi, & ogn'altra cosa buona, c'hauesse in casa, senza pensare che tosto deue render conto, chi non lo riputerebbe un trussatore, & pazzo? Quale è maggior pazzia, che di coloro, i quali uanno da questo, & da quel uicino, mangiando hor quà, hor là, senza pensare, che contien render conto, ouero altretanto al uicino, di quanto egli haurà consumato? Adunque dobbiamo credere, che il demonio usa ogni sua industria per leuarci dall'animo questa memoria; conoscendo manifestamente quanto acquistiamo con essa.

S. Greg.

Nota esse pio. PER IL MERCORDI' LA NOTTE. 13

Et, se non susse così, come sarebbe possibile che l'huomo si scordasse dasse di cosa tanto horrenda, & spauenteuole la quale egli sa di certo, che lo uerrà à trouare? Se un dubbio d'una perdita picciola di facultà, ò d'altra cosa simile molte siate ci fa uigilanti, è cagione che perdiamo il senno, & anco la sanità, come adunque non farà questo la memoria della morte; laquale sì per lo corpo, come per l'anima è la piu hor ribile, & spauentosa cosa, che ci possa soprauenire?

Io tengo per cosa marauigliosa, che stando gli huomini tanto sommersi ne' pensieri di poco momento, uiuino cosi trascurati in co-

sa tanto importante.

Terzo, gioua questa consideratione non solo à ben uiuere (come s'è detto) ma etiandio à ben morire. Egli è un grande aiuto il ritrouarsi preparato ne' casi ardui, & dissicili. Vn si gran salto come è la
morte, non si può ben saltare, chi non si tira à dietro per buon spacio à pigliar corsa, perche il passare da questa uita all'altra, è cosa
tanto strana, che niuno uorrebbe porsi à tanto rischio; & ueggiamo
che niuna cosa importante si sa bene la prima siata: anzi uediamo Nota simi
come ogni persona, che deue porsi à qualche buona impresa, si litudine &
pruoua piu uolte, per uedere come gli potrà riuscire l'effetto, quando ne.
si sarà da douero.

Essendo adunque tanto gran cosa il morire, egliè sommamente Chi uuole necessario d'imparare à ben morire. Moriamo adunque piu uolte ben moriuiuendo; accioche sappiamo ben morire quando sarà mestiero. La re, impari à morire, gente, che deue combattere, impara ad essercitarsi nelle arme al tempo & muoia della pace, per seruirsene poi al tempo di guerra. Il cauallo, c'ha da piu uolte sare una corsa, passeggia prima per essa; accioche conosca i passi ma-uiuendo. lageuoli, che sono in lei, per non smarrir poi, quando si trouerà in corso.

Hora che siamo sforzati à passare per questo camino; siche non ui è huomo, che non sia per uedere la morte, & essendo à noi manise-sto, come il camino è aspro, & sassos, con tanto pericolo, che caden do habbiamo da scendere nel prosondo, sia bene, che hora passeggiamo per esso camino mirando bene tutti i passi, che ui sono, perche in ciascuno sarà molto da considerare. Et non ci contentiamo di mirar solamente questo, che passa di suori del letto dell'infermo; ma studia mo di intendere quello, che gli ua per l'animo.

Come la morte è incerta, & quanta pena ci da il separarsi dalle cose, che siamo astretti à lasciar nella morte. Parte seconda delsecondo trattato del Mercordì.

ORA cominciando da principio di questa battaglia, considera che la morte uerrà à trouarti à quel tempo, che ti terrai piu securo, & meno ci penserai; ilche suole auuenire à molti. Il giorno del Signore, uerrà (come dice l'Apostolo) si come il ladro, il quale procura di

uenire al tempo, che gli huomini siano piu trascurati; & che si tenga no securi per cogliergli all'improusso. Et ueggiamo per esperienza co me gli huomini quando non pensano à questo passo, & con moltidi segni, & speranze si promettono lunga uita, dissegnando di fare assai imprese, che durerebbono gli anni, soprauiene la morte, che taglia il filo delle loro speranze, si che rimangono schernite tutte le loro fabri-Esa. 38. che. In questo modo s'adempisce la profetia di quel santo Re. Fu tagliata la uita mia, si come il testore taglia la tela auanti tempo. A' pena s'era cominciata à tessere, anzi su tagliata quando si ordina.

Il primo colpo, co'l quale la morte ci suol serire, è il timor di mo-R. Re. 28 rire. Grandissima angustia è questa à colui, che ama la uita. Que-Timore di sta parola tanto offende, che gli amici molte uolte la dissimulano,& non uogliono auisarne l'infermo per non lo contristare; benche riesca

po, che ci con pregiudicio miserabile dell'anima sua.

Era di animo ardito il Re Saul, ma poi, che gli apparue quell'ombra di Samuel, & gli disse come haueua da morire nella battaglia; aggiungendoui finalmente queste parole, Tu, e i tuoi figliuoli domattina uerrette qua meco, tanto timore, & spauento gli entrò nell'animo, che allhora perdendo il uigore, cadde come morto à terra. Che sentirà adunque l'amator di questa uita, quado gli sarà data simil

mano mo nuoua; & che non haurà fatto preparatione alcuna di morire? In questo auiso si rappresenta il perpetuo bando in questo mondo, ze una uol ta, & l'asa, & di ogni cosa cara. All'hora uedrà l'huomo esser giunta l'hora sua, nella quale ha da separarsi da ogni sua cosa amata. Il corpo mortà una quate fi ri corda di la uolta; ma l'anima morrà tante uolte, quante cose care gli souuerrà di sciar le co lasciare; perche la morte tra esse, & lui, metterà il coltello della diuise amate sione. Il dente duole tanto piu quando si caua, quanto egli era meglio

radicato

morir, è il

£C ..

PER IL MERCORDI' LA NOTTE.

radicato nelle gingiue E'l cuore dell'huomo scelerato si truoua tanto radicato nelle cose da lui amare, che non le può lasciare senza suo gran dolore, quando uede esser giunta l'hora, ch'egli si deue separar da esse. All'hora le cose piu amate lo feriscono piu sieramente, & ciò, che soleua essere à consolatione, si muta in coltello piu pungente.

Santo Agostino scriue, che quando egli determinaua di partirsi s. Agost. dal mondo, da tutti i suoi piaceri, se gli parauano dauanti tutti essi, & diceuangli. Deh perche uuoi tu lasciarci del tutto; & non piu riuederci? Considera adunque quanto assanno sentirà un cuor di caune, Qui nonquando le cose piu da lui amate se gli porranno auanti à gli occhi; & no gli aua huedrà spogliar di tal maniera di questi beni, che sarà astretto à dire. su sul. Non sarà piu mondo per me, nè aria, nè cielo; & non haurò piu mo glie, nè figliuoli, nè goderò piu di queste delitie. Io rimarrò del tutso nudo, percioche me ne spoglierà la morte. E' giunta la mia uecchiez za; i miei giorni sono forniti. Hora io morrò à tutte le cose, & esse à me, siche o mondo statti con Dio. Et hauendo detto quel medesimo alle sue facultà, alla moglie, & a' figliuoli, dirà ultimamente, statti con Dio carne mia; che nó ci uedremo piu sino al giorno del giudirio.

Vn'altra diuisione piu spauenteuole, che le passate, cioè dell'anima dal corpo, ch'è una compagnia di lungo tempo, & di cose, che tanto si amano insieme. Il demonio haueua spogliato Giob di ogni Giob. 2. cosa, ecetto che della uita; siche egli riputando ogni tal priuatione leggiera rispetto alla uita, diceua. Pelle per pelle, l'huomo darà vita nostra quanto possede per la uita sua. Quest'è la cosa, che piu naturalmen- piùnatural te si ama : & con piu dispiacere si perde.

Se un uiandante separandosi dall'altro; poiche ha caminato alquan to con lui, se ne duole. quanto si dorranno nel separarsi questi due si

Atretti amici, che sono l'anima, e'l corpo; c'hanno caminato in-

sieme dall'uscire del uentre materno sino à quell'hora; & che si sono obligati con tanti benefici uno all'altro ? che sarà, quando lo spirito dirà alla carne. Io mi uedrò tosto senza di te; & che la carne gli risponda. Io senza te rimartò di tal sorte, che si uedrà me hauer da te questo dono di uiuere .

mente fi a ma, & con piu dispia cere si pes

L'horror della sepoltura, e il timore di quella sorte, che ci può to ccare. Parte terza del secondo trattato del Mercordì.



ORNITA questa consideratione, subito naturalmente si appresenta all'huomo il pensiero della sepostura. doue ha d'andare il corpo dopò che l'anima s'è partita da esso. Vedi adunque come la miglior sorte che polsa uenire al corpo, è una picciola sepoltura. Non si

marauiglierà di cosi bassa sorte, nella qual egli si troua; perche considerando da una parte la grande stima, che faceua del suo corpo, & ueg gendo dall'altra à quanto uil luoco deue andare, resta stupito. Considera quanto sia brutta quella casa che gli apparecchiano, quanto stret ta, & profonda:accompagnata da uermi, da ossi, & da teste di morti, & quanto è horribile a' uiui il mirarla. Et quando uede, che quel cor po, ilquale egli soleua trattare con tante delitie; quel uentre, ilquale egli teneua per suo Iddio; quel palato, al cui diletto seruiua il mare, & la terra; quella carne, per laquale si tesseua l'oro, & la seta, & si appa recchiaua un letto delicato, ha da esser posta in un letto tanto miserabile, doue ha da esser calpestata & mangiata da' uermi; & sarà come un'animale morto nel campo, uicino al quale se passerà un uiandante, si turerà il naso per non sentirne la puzza. Quando considera tutto questo, & uede come al letto delicato succede la terra dura: alla ueste pretiosa una uil tela da morto; a' soaui odori la marcia e il puzzore; & che in luoco di tante uiuande, & seruitori, haurà copia di uermi, che lo roderanno, non potrà (s'ei non manca di giuditio) lasciar di maraui gliarsi, ueggendo à quanto bassa sorte descende la natura humana, tanto nobile; & come viene in quell'hora agguagliato ad ogni vil huomo, quantunque egli habbia uiuuto da quello disugualmente, si nell'hono re, & riputatione, come ancora nel mangiare, & ne gli habiti esterni.

Horribili considerationi della morte.

Conueríatinua leua buona par

Non si conuiene a' saui il marauigliarsi; & la conuersatione cotitione con tidiana lieua buona parte della marauiglia. Ma con tutto questo, si marauigliaua quel Sauio di questa miseria (quantunque sia all'homo tanto samigliare, & cotidiana) quando diceua, Si unns, & Stulti & meus occasus erit, quid mihi prodest, quod maiorem sapientia dedi ope-Eccl. 23. ram? Se l'huomo, & la bestia muore à un modo medesimo, che mi

gioua di hauermi affaticato, & hauere piu sapientia?

Se in questa separatione, il corpo riesce in qualche cosa di prezzo,

PER IL MERCORDI' LA NOTTE.

ma egli è gran cosa, che questa cosi eccellente creatura riesce nella pie

abomineuole cosa del mondo.

Questa è la gran miseria, della quale con ragione si marauigliaua Iob. 14. Giob dicendo. L'albero poi ch'è tagliato ha speranza di rinuerdire; & se la sua radice inuecchierà in terra, siche il tronco sia morto, con la frescura dell'acqua, ritorna uerde; & produce le foglie, come quando su piantato, Ma lhuomo poi, ch'è morto, dimmi à che cosa riesce? Grande su ueramente il tributo, che su caricato sopra le spalle di Adam per lo peccato. L'eterno giudice ben conobbe quale Gen. 3. penitentia egli daua all'huomo, quando gli diste. Tu sei poluere, &

in poluere ritornerai.

Nondimeno questa non è la maggior cagione di temere, ma impor ta assai piu, quando l'anima mira se stessa, & comincia à pensar neº pericoli dell'altra unta; perche questo è come allontanarsi dalla riua dell'acqua, & mettersi in alto mare, doue altro non si uede che cielo, & acqua, il che suele dar maggiore spauento a' nuoui nauiganti : perche l'hucmo mirando à quella eternità de' secoli, che segue dopo la morte, & à questa nuoua regione non conosciuta, nè calpestata da' uiui; per la quale comincierà à caminare, ò alla gloria, ò alla pena, amendui perpetui; & sa di certo, che douunque caderà quel tronco egli ui starà in eterno, ma non sa doue debba cadere, non può esser senza turbamento. Benadab Redi Soria essendo infermo senti- Eccl. 1 %. ua tanta pena, perche non sapeua se doueua morire di quell'infermi 1. Re. 8. tà, che mandò un Prencipe del suo essercito con quaranta Cameli cari chi di ricchezze ad Heliseo Profeta, pregando humilmente che lo cauasse di questo dubbio, se si sanarebbe di quell'infermità, ò nò.

Se un'huomo si prende tanta cura di questa uita tanto breue, che pensiero si prenderà un sauio, quando si uedrà in termine, ch' ei possa dire con uerità. Di quà à due hore mi daranno di due cose una, ò ui-

ta eterna, ò morte per senipre?

Qual martirio si può agguagliare à questo affanno? Dimmi di Martirio gratia, se un Re sulle prigione de l'urchi, & che uenendo i suoi amba nessuno. Il sciatori per riscuoterlo i Turchi proponessero, che si douesse cauare à gliare al sorte questa lor dimanda; & che uenendo buona, fusse riscattato; ma martirio uscendo tristasusse posto in una fornace, chauenano accesa, quan- della mor do si cauasse la sorte; & che si mettesse la mano nel uaso, presente esso Nota esse Re, & aspettante si dubbiosa sorte, che gli potesse toccare, come pensi pio. tu che gli starebbe il cuore? Quanto turbamento, & quanto timore lo essairebbe? Quanti uoti sarebbe egli à Dio, che lo cauasse di quel

140 MEDITATIONI SPIRITVALI

trauaglio? Ma questo è poco, anzi è un'ombra di ciò, che noi perdia mo se si agguaglia al pericolo del quale parliamo. Quanto è maggiore il Regno, che noi cerchiamo & quanto è maggiore la fornace, che noi temiamo, & quanto è di maggior pena questo dubbio, poi che da una parte ci aspetteranno gli Angeli per condurne al cielo, & dall'altra i demoni per gittarne nella fornace dell'inserno; & niuno sà qual di queste due sorti, di là ad un'hora deue toccare.

Considera poi come starà il cuor tuo in questo passo, quanto sarà ti mido, quanto humile, quanto abbassato auanti la saccia di quel solo, che ti può cauare di tanto pericolo. A' me non pare che lingua humana possa narrare la grandezza di questo turbamento, come

egli è in effetto.

Come si conoscano quà giù i falli, & la cecità della uita passata; & quale sia il timore del render conto. Parte quarta del secondo trattato del Mercordì.



Ecve à quest'affanni, un'altro non minore, spetialmente à quelli, c'hanno uiuuto male, cioè di uenir tardi à cadere nel conto de' loro inganni, & falli della uita passata. Quanto si troueranno confusi i cattiui, quando il dolor della pena gli aprirà gli occhi, iquali

sino allhora erano stati chiusi dal piacere di commeter la colpa? Quan to chiaramente all'hora uedrano come erano salsi quegli Dei, a' quali seruiuano, quanto inganneuoli quei beni, i quali seguiuano; &-che per quel camino, nel quale si pensauano di trouare riposo, ritro-uarono la perditione?

Veniuano i soldati del Re à prendere il Profeta, ma Iddio gli acciecò a' preghi di esso, & disse loro. Venite meco; & ui mostrerò colui che cercate. Et detto questo, gli condusse su la piazza di Samatia, doue sece oratione, dicendo, Signore apri gli occhi di questi mise-

zi; accioche uegghino in quale stato si ritrouano.

Dimmi di gratia, come rimalero questi, ueggendosi nel mezo de lor nemici, quando gli surono aperti gli occhi; & che sperauano di titrouar colui, che cercauano? Questo estempio à mio parere rappresenta benissimo il discorso, & gl'inganni di nostra uita.

TYTI caminiamo in questo mondo per lo camino de' nostri

appetiti,

appetiti, & dell'auaritia: uno ua à cercare l'oro: l'altro gli honori, quel loi diletti, & alcuno ufficij, e le degnità: & pare à ciascuno di tenere buona uia per ottener quella cosa, ch'egli desidera. Ma quando la pre senza della morte, e'l timore di render conto scuopre le uanità delle nostre speranze, conosciamo manisestamente i nostri inganni.

O miseri noi, quanto hora siamo ciechi, & quali occhi haueremo Errori, & allhora? Quanto saranno in quel tempo disserenti i giuditij, e i pareri uanità no dissimili da quei, c'habbiamo al presente? In quel luoco uedranno remo il di quanto sia miserabile ogni cosa, ch'è in questo mondo, quanto salsi del giudici suoi beni, quanto uarie le strade, quanto bugiarde le sue promesse, cio.

& quanto amari i fuoi diletti, & quanto breue la gloria.

Quiui (benche tardi) conosceremo come le sue ricchezze erano spine; i suoi piaceri ueneno, & sinalmente, sche come ad occhi chiusti senza sapere doue andiamo, ci truouiamo sù la piazza di Samaria se nella tela del diuin giuditio, circondati da' nostri nemici. Quanto consussi si troueranno gli huomini maluagi in quell'hora, & schernitis. Quanto ueramente potrà ciascun dire in quel suoco. Dolente mes qual frutto quì recano hora tutti i miei piaceri passati, se non che han no il giudice sdegnato contra di me, ilquale mi deue sententiare?

Gia sono forniti i piaceri, & non rimane di loro alcuna reliquia, nè memoria, come se mai non sussero stati; anzi mi restano come spine, che mi passano il cuore, si che facendo la mia causa dubbiosa, mi

termentano l'anima, & forse per sempre la tormentaranno.

Tale frutto ho raccolto de miei diletti. I diletti se ne sono andati, & non torneranno piu; & sorse, che per essi, i quali durarono un

momento, mi resterà eterno tormento.

Qual cecità puote esser maggiore? quanto mi sarebbe stato meglio di non esser nato, che hauer osseso colui, il cui sauore in questa hora tanto mi saceua mestiero? Quanto sarebbe meglio, che si aprisse la terra, & mi inghiottisse, prima ch'io hauessi pensato di ossenderlo? O giorno & hora suenturata, nella quale o Signor mio ti ossesi? Perche non mi souuenne di questo giuditio? Come si acciecaron gli occhi miei con si picciol lampo? In questo si fermano gli honori del mondo si che nulla uale al tempo della morte tutto ciò che tanto si stima nel mondo.

A' questo assanno, ne segue un'altro non minore; cioè il render con Cosa spane to di quanto ci sarà dimandato. Questo è uno de' maggiori trauagli, tosa è il ve che possa accadere all'huomo; perche oltre lo esser cosa spanentosa il dicio con uenire in giuditio con Dio, i demoni in quell'hora aumentano questo Dio.

MEDITATIONI SPIRITVALI 142

timore; ilquale in altro tempo attendeuano à muouere con la speranza della diuina misericordia.

Allhora ti riducono alla memoria lo stretto giudicio di Dio, & la sua giustitia; laquale mostra all'anima essere stata tanta seuera, che non perdondal proprio figliuolo, per punire i peccati alieni. Et se

Luca. 21. questo si fa nel legno uerde, che si farà nel secco?

Allhora l'huomo maluagio comincia à temere dicendo seco stesso. 2. Cor. s. Dolente me, se gliè uero quanto dice la scrittura, che Iddio renderà. Sal. 61. à ciascuno secondo le opere sue, io che ho commesso rante maluagi-Mat. 36. tà, che spero di riceuere? Se l'Euangelio dice, che l'albero sarà giu-Sal. 23. dicato secondo quel frutto, che produrrà, qual giuditio deue aspettare chi ha fatto sì tristi frutti? Se il proseta dice, che non ascenderà al monte di Dio, se non chi haurà le mant innocenti, & il cuor puro io cho fatto tante sceleraggini, si che tengo le mani, e il cuore immondo doue andarò? Se il Sauio dice, che chiunque chiude le orece chie per non udire la legge di Dio, chiamerà ad esso, & non sarà udito, che sarò io hauendole tenute chiuse à gli auisi di Dio, & aperte alle menzogne del mondo? The state of the transfer any organization

Meditatio

Sicheo Dio mio, con che ardire uerrò io à pregarti, che mi odi; Beà Dio. hauendomi tu chiamato tante fiate, che non ti ho uoluto udire? Come ti chiederò, che mi riceui in casa tua, hauendo tu tante uolte picchiato alla mia, quando ti chiudeua la porta contra? Come ti trouerò io al bisogno, poiche non mi lasciai trouare quando tu mi cercaui? Con qual ragione ti dimanderò che mi doni il cielo, al fine del mio uiaggio, hauendo consumato la mia uita in seruitio de' suoi nemici? Mi potrai o Sig. con ragione dire in quel tempo. Tu seruisti al mondo, & al demonio, ricorri ad essi per guiderdone della tua seruitù. Hiliseo Profeta rispose in questo modo al Re Acab, ilquale hauendo consumato la uita à seruire, & honorare gl'Idoli, & al tempo della ne cessirà ricorreua al Proseta, chegli desse rimedio. alquale rispose il

4. Reg. 3 Profeta. Che hai à far meco o Re d'Israel? ricorri a' Profeti di tuo padre & madre, & prega loro, che ti soccorrino al tuo bisogno.

Tutti noi imitiamo questo Re nella uita, & nella morte. Nelnella uita la uita seruiamo al mondo, & nella morte chiamiamo Iddio. Quale al modo, e risposta aspettiamo noi da lui, se non quella del profeta, che disse. nella mor- l'ipotta aipettiamo noi da lui, le non quella del profeta, che dille . te chiamia Chai à far meco? uattene à tuoi idoli, perche non mi seruisti mai. Cor mo Iddio. ri dietro a' tuni configlieri, & à gl'idoli, iquali amasti, & adorasti; & diragli che ti diano il premio dalla tua seruità. Iddio dice per Esaia.

Esa. 57. Cun clamaueris liberent te congregati tui. & omnes eos aufferent uentus,

*solles* 

PER IL MERCORDE LA NOTTE.

sollet aura, cioè, Quando griderai, preualeti de' tuoi fautori; iqueli

saranno portati dal uento nell'aria.

Allhora l'huomo comincia à desiderar di hauer tempo di penitenza; & se gli fusse dato, pare che non starebbe contento di qualunque penitenza, ma uorrebbe menare la piu aspra uita del mondo. Ma quando egli uede ch'ella non gli è concessa, & che tornandogli à memoria di quei mezi i quali haueua nel tempo passato di penitenza, de quali non s'ha uoluto seruire, si duole estremamente di questa perdita, & conosce come è degno di tal castigo colui, che non si uosse à suo tem po servire de' doni divini, che gli erano apparecchiati per sar peniteza. A quanti di noi accade questo inganno, che consumiamo il tempo da Dio à noi concesso, in uanità, & solazzi; il quale poi ci manca quan do ne habbiamo maggior bisogno? Et auuiene à noi come a paggi di Comparacorte, a' quali danno una candela, accioche ueggano per andare à dor tione belmire, ma essi giuocando tutta notte la consumano; & poi uanno à la, & piace dormire allo scuro.

Dell'estrema Vntione, & angonia della morte. Parte quinta del secondo trattato del Mercordi. หรือโดยเกียว จนาดอยคำ โดย แก้ การเมติ การบาทกา Think

VANDO l'infermità ha ridotto l'huomo all'estremo, le Chiesa comincia ad aiutare i suoi figlioli con orationi & sacramenti quanto può. Et essendo la necessità tale, che in quel punto si deue determinare ciò c'ha da esser per sempre ella attende ad invento. per sempre; ella attende ad inuocare i santi, accioche

essi ci aiutino in tanto pericolo. Che altro significano le letanie, le quali si cantano sopra gl'infermi, se non che la Chiesa come pietosa madre nel pericolo de' figliuoli, batte à tutte le porte del cielo, & inuoca i santi, accioche uenghino per intercessori auanti la diuina maestà, per la salute di quell'insermo, che si deue partire da questa ualle?

Allhora di subito il sacerdote unge tutti i sentimenti, & membri Forma del dell'infermo; chiedendo da Dio, che gli perdoni quanto ha peccato Sacrameto con essi ; siche ungendo gli occhi dice. Per questa santa ontione ti dell'estre-perdoni Iddio, per la sua misericordia quello, che peccasti con la ui ma ontiosta. Et in questo modo orando, unge le altre parti.

Seil misero peccatore è stato licentioso de gli occhi, ò della lingua, ò de gli altri sentimenti, e in quel tempo se gli appresentano quanti peccati ha commesso con essi; & quanto poco frutto ha satto

#### 144 MEDITATIONI SPIRIT VALI

à Dio, si che ueggendosi in tale stretta, non può esser senza estreme dolore. Quanto pagherebbe egli di non hauer mai leuato gli occhi da terra, nè aperto la bocca per ossender la diuina maestà?

Agonia di A' questo segue l'agonia della morte, che è la maggior battaglia la morte, di questa uita, allhora accendono la candela; & cominciano ad appa-

battaglia recchiare l'habito da morto.

di questa

Bita.

£6.

Allhora dicono all'infermo, come è giunta l'hora della sua partita; si che deue raccomandarsi à Dio, & inuocar la uergine madre, che lo soccorra in quel tempo, si come usa di aiutare chi l'inuoca.

Cominciano poi à risuonare nelle orecchie dell'insermo gli altri gridi della pouera moglie; la qual pensa a danni, & alla uedouezza sua. Et quando l'anima si parte dal corpo, tutti i membri ne danno segno. Allhora si rinuouano i pensieri dell'anima, quando essa battaglia è in agonia per le due ragioni sopradette.

3. Hilario In quelto punto temono, & tremano anco i robusti di spirito. San che saceua to Hilario, stando per morire, cominciò à tremare, & à ricusar la morale punto te, & daua animo à se stesso, dicendo. Esci anima mia. esci di questo della mor

corpo; di che hai spauento? Hai seruito à CHRISTO anni settane

ta & ancor temi la morte ?

Se temeua di quella partita colui, ch'haueua seruito à CHRISTO anni settanta, come la sarà l'huomo, ilquale sorse ne ha spesoaltrete tanti ad ossenderlo? Doue andrà egli? da chi dimanderà consiglio, ò aiuto? Potessero almeno gli huomini conoscere sin doue arriua que sto assano. Dimmi di gratia, come t'imagini, che stesse il cuore del Gen. 22. Patriarca Isaac, quando suo padre lo hauea posto sopra le legne con le mani & piedi ligate? Egli uedeua lampeggiar la spada del padre, e'l

fuoco, che di sotto ardeua; i giouani, che lo doueano soccorrere.

Huo malerano rimasti à piè del monte; & essendo legato (come s'è detto) non
uagio nel
poteua suggire, nè disendersi. Ma ueramente con maggior spauento
te uede co
starà l'anima in quest'hora, massime dell'huomo maluagio; perche
se horribi. à niuna parte uolterà gli occhi, che non ui uegga molte cagioni di turbatione, & di timore. Se mira all'insù, uede la spada della diuina giu
stitia; se mira all'ingiù, uede la sepoltura aperta, che lo aspetta: se
mira dentro di se, uede la conscienza, che lo rimorde: se si guarda
d'intorno, s'auuede che gli sono uicini gli Angeli, e i demoni; iquali

lo aspettano doue sia per riuscire la sua sententia, s'ei si uolta à mitar lo di dietro, uede come le sue facultà, i sigliuoli, & la moglie riman gono quà giù: & che non lo possono soccorrere, poiche egli solo esce

di questa uita: & ogni sua cosa temporale ui resta.

ET

Et finalmente, se dopò queste considerationi torna à mirare in se stesso, si spauenterà di uedersi in tale stato; & se susse possibile, uorrebbe suggir da se medesimo. L'uscire del corpo è cosa intollerabile; lo starui impossibile; il disserire di uscirne non gli è concesso. Quanto è passato gli parrà un sossio, e il suturo infinito come è in essetto. Che sarà questo misero da tante angustie circondato? O pazzia, o cecità de' figliuoli di Adamo, che non si uuole prouedere per un passaggio come è questo.

La sozzura del corpo morto, del sepellirlo, & della se poltura: & come si parte l'anima da esso. Parte sesta del secondo trattato del Mercordì.



INALMENTE, poi ch'è fornita questa lunga contesa, esce l'anima del corpo, torna alla sua antica stanza si che resta il corpo priuato d'ogni bene, ch'ei possedeua da essa.

Consideriamo hora qual sia la sorte, nella quale

ha da condur l'anima in una di queste due parti.

Penserai prima, come resta il corpo dipoi, che se n'è partita l'anima, Qual cosa è piu stimata, che il corpo di un Prencipe quando Viltà deluiue; & qual cosa è piu tenuta à uile, & sprezzata, che il medesimo l'huomo
corpo dipoi ch'egli è morto? Doue è allhora quell'antica maestà?
doue è gita la gentilezza? Come è mancata quell'autorità; auanti alla quale tutti tremauano; siche gli parlauano inginocchiati con tanta riuerenza?

Quanto di subito si guasta quella pompa, come se fusse stato un sogno, ouero una rappresentatione di comedia; il cui apparecchio si dissa in un'hora?

Di subito si apparecchia la tela, ò altro habito per lo corpo morto, che è la piu ricca gioia, laquale si possi cauare di questa uita: & è bastante per satisfare in questo punto ad ogni huomo ricco. Perciò con ragione dice il Proseta. Ne timueris cum diues satius suerit ho-Psal.48. mo; & cum multiplicata suerit gloria domus eius. Quoniam cum interierit, non sumet omnia. neque descendet cum eo gloria eius. cioè. Non temere quando l'huomo si sa ricco: & che uedrai moltiplicar la sua gloria; perche quando egli morrà non porterà seco le cose sue; & non scenderà con lui la sua gloria.

MEDITATIONI SPIRITVALI

morto,come è trat-82to.

Subito cauano una fossa di sei piedi lunga; nella quale su posto Alessandro Magno, alla quale non bastaua un mondo. Quiui si dà à morti casa perpetua, in compagnia d'altri morti, Quiui lo uengono à raccogliere i uermi : & sepelliscono il corpo auuolto in un pouero lenzuolo; & la faccia coperta con un pannicello; & oltre di questogli legano le mani, e i piedi, per assecurarsi che non possa suggire di quella prigionia; nè anco difendersi d'alcuno.

Quiui la terra lo raccoglie nel suo grembo; gli ossi de' morti gli danno il bacio della pace; lo abbracciano le polueri de' suoi passati: & so inuitano à quella mensa, nella casa preparata à tutti i uiuenti.

L'ultimo honore, che gli può fare il mondo in quell'hora, è gittarlo sopra la terra, & coprirlo bene, accioche non si senta il suo puzzore,

nè si uegga il suo dishonore.

Vsano i sedeli tale cerimonia uerso i desonti, di gittarli sopra un pugno di terra, accioche Iddio dispenga gli altri à fare il medesimo uerlo loro.

Qual maggior confusione si può mostrare della nostra miseria, che ueder gli huomini preuenire il tempo; accioche non manchino di cosi leggiero benesicio? O'auaritia de' uiui, pouertà de'morti; perche brama tanto in cosi breue uita colui, che poco appresso si deue

contentar di si poco in quell'hora?

Colui, che sepellisce i corpi, di subiro preso il badile, comincia à mescolare il corpo con ossi, senza risguardare quella faccia prima tan to honorata, & guardata dal Sole, & dall'aria. Tuttauia il rozzo con tadino farà poca stima di dare co'l badile, ò con la zappa in quella fac cia, & romperla per coprir bene il corpo di terra. Et sopra quell'altro gentil'huomo, il quale uiuendo non si lasciaua toccar dall'aria: & se gli cadeua un pelo su la uesta, di subito la scopetta haueua che fare: gli gittaranno un letamaio di sucidume su la faccia. Quell'altroch'an daua pieno d'ambra, & d'altri odori, sarà coperto di puzzore, & di uermi. Questo è il fine delle galantarie, & della gloria del mondo.

Adunque gli amici suoi lo lasciano in questo modo alloggiato in una casa stretta; e in quella terra di obliuione, e in quella prigione

tenebrosa, accompagnato da una perpetua solitudine.

O modo, oue riesce la tua gloria, & le tue ricchezze? che è della tua potentia? O amici doue mi hauete lasciato? Come tosto è sparita cosi amica copagnia: & co tata fretta s'è disfatta la ruota della mia faccia?

4. Re. 9. Quei, che uidero la Reina lezabel per giusto giuditio di Dio mangiata da' cani, & che di tanta beltà altro non rimase, che l'osso della

PER IL MERCORDI' LA NOTTE. 147

testa con le mani, e i piedi; & hauendola gia ueduta in tanta gloria; & hora mirandola in tal figura, si marauigliauano sommamente, & diceuano. E' forse quella lezabel? Et quanti passauano di là, ueggendola cosi mangiata da' cani, diceuano medesimamente. E' forse questa Iczabel? E' questa quella gran Signora? E' questa la reina tanto potente, che s'impatroniua de gli altrui beni; spargendo il san gue de' padroni di essi. A' cosi uile conditione può condurre la morte gli huomini potenti? Discendi hora o fratello alle sepolture de' Pren Fine della cipi, ò gran Signori da te conosciuti in questo mondo; & mira quella gloria hus brutta figura, che si dimostra: & uedrai medesimamente come tu ancora potrai con ragion dire. E' questa quella Iezabel, la cui faccia io conobbi tanto bella? Sono questi gli occhi tanto chiari? questa la lingua tanto pronta ? E' questo quel corpo tanto polito? In questo fini scono gli scettri, & le corone? E' questo il fine della gloria humana?

Vn Sauio dice. Quante fiate mi accade di entrare ne' sepolchri, do ue siano corpi de' morti, & marauigliandomi di quel, che ueggo, sermo gli occhi in quella figura, maneggio gli ossi; pongo le mani in sieme, acconcio le labbra, & dico tra me stesso. Guarda à quei piedi Meditatio quanti uiaggi fecero? Quelle mani quante opere hanno fatto? Que ne sopra le gli occhi, quante uanità mirarono? Quante delitiose uiuande suron osse di un condite per quella bocca? Quegli ossi del capo quante torri di uento to fabricarono? Quanti peccati si fecero per dilettare quelle polueri, & la sozza pelle; & forse l'anima per essi patirà per sempre. Esco poi di quel luôco tutto smarrito, & incontrando alcuni huomini, gli miro fissamente, & dico tra me stesso. Questi ancora, & io con loro habbiamo da riuscire in quella bassa, & uile qualità.

Dolente me, che uagliono le ricchezze; se mi debbo uedere ignudo? perche uso gle habiti ornati, douendomi uedere tanto brutto? A' che fine mi seruo di uiuande delicate, poiche esse deono riuscire cibo de' uermi? Lasciamo hora il corpo nel sepolcro, ueggiamo qual camino farà l'anima per quel nuouo mondo, che è come un'altro hemisperio; doue è il cielo nuouo, & terra nuoua, & un'altra sorte di uita; con un modo diuerso di conoscere, & d'intendere.

L'anima uscita della carne, subito entra per nuoua regione, per

doue mai non andarono uiui; & è piena d'ombra di morte.

Che farà qua il nuouo peregrino in paese tanto strano, s'ei non haurà ottenuto per questo tempo la guardia dell'Angelo, che lo conserui? S. Bernardo dice. O anima mia, quando sarà quel tempo, che s. Bern. tu entri sola in quel paese non conosciuto, doue ti uerrano à riceuere.

quei mostri spauenteuoli? Chi si mostrerà per te? Chi ti disenderà ! Chi ti libererà da quei leoni per same arrabbiati, che aspettano per deuorarti? Spauenteuole ueramente è questo camino, ma è piu spauenteuole il giuditio, che iui s'ha da celebrare. Chi potrà considedella mor-te è spaueteuole:ma dice; quanto solleciti gli accusatori; quanto pochi i disensori; quanpia il giu- to sottile il conto, & quanto uile il processo della nostra uita? Se il giu ditio di sto (come dice San Pietro) à fatica si saluerà, oue comparirà l'huomo scelerato, & peccatore?

Hora è da notare, che nelle cose, le quali (à nostro parere) ci deono aiutare in tanta necessità, hauendole noi amate, & tenute care, ci saranno piu, che le altre nemiche. La cosa, che Absalon piu ama

2.Re. 24 ua, & teneua in grande stima, erano i capelli, e Iddio ordinò per giuste giuditio, che essi cagionassero la sua morte, contra ogni suo pensiero.

questo mo

l'altre.

Questo medesimo giuditio ha da seguire a' maluagi in quell'hora, Huomo sa cioè che le cose, lequali essi piu amarono, & per mezo delle quali offe rà piu offe so da quel sero Iddio, faranno la sua lite piu dubbiosa, & li daranno piu tormeto. le cose, che

Allhora i figliuoli, i quali per ogni uia procuriamo di arricchire, egl'ama in & la maluagia donna, per lo cui amore contrafacemmo alla legge diuina, le ricchezze, gli honori, e i dilerti, che furono i nostri Idoli, sado, che dal ranno i nostri tormentatori. All'hora Iddio farà i suoi giudicij contra gl'idoli d'Egitto; ordinando, che le medesime cose, le quali teneuamo

per nostra gloria, ci riescano à cagionarne la nostra perditione.

Chi adunque potrà aspettare il colpo della diuina sententia, quando uenga conforme alle nostre colpe? Vn santo padre dell'heremo di Nota, che ceua, ch'egli di tre cose uiuea sempre in timore; la prima, quando l'ani l'huomo ma doueua uscire del corpo, la seconda, quando hauea da esser presen deue teme re di tre co tato al giuditio diuino, la terza, quando aspettasse, che fusse data la sententia, della sua causa, la quale meritasse la morte eterna.

Che sarà dunque, se finalmente uerrà la sententia, che lo condanni in perpetuo? Quali angustie sentiremo in tal caso? Et quanto sesteggieranno in quel giorno i tuoi nemici? Allhora s'adempirà la sen Hier. nel tenza del Profeta, che dice. I tuoi nemici apriranno sopra di te la le lamen- bocca, saranno festa & batteranno i denti, dicendo. Lo inghiottitat. al 2. remo. Questo è il giorno da noi sperato, ilquale hora habbiamo tro uato, & ueggiamo.

Ma tu o buon G I E s v, illumina gli occhi dell'anima, accioche ella non dorma nella morte, & che non mi dica il mio nemico. Psal. 12. lo ho preualsuto contra di lui.

## L G I O V E D I PER L A N O T T E.



In questo giorno, fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta, pensarai al finale giudicio; accioche con questa consideratione si destino in noi que' due affetti, tanto necessary al Christiano: cioè il timore di Dio, & to abborrire il peccato.



ENSAANCORA, QVANTO SARA'
terribile quel giorno, nel quale si giudicheranno lecause de figlioli di Adamo, & si concluderanno i processi della nostra uita có la sentétia perpetua.
Quel giorno abbraccierà tutt'i passati giorni,

presenti, & suturi, perche in esso si renderà con to di tutti que' tempi: & in esso spargerà Iddio

l'ira sua; laquale ha raccolta in tutti i secoli, cioè quanti sono i peccati commessi dalla creatione del mondo sino allhora. Con ragione adanque dice il Profeta. Dies ira, dies illa, dies tribulationis, & angustia, dies calamitatis, & miseria, dies tenebrarum, & caliginis, dies nebula, &c. cioè Quello sarà giorno d'ira, giorno di calamità, & di miseria; giorno di tenebra, & d'oscurità; giorno di tromba, & di suono sopra le forti città, & sopra gli altri luoghi.

SECONDARIAMENTE, considera à gli horrendi segni, Luc. 28.

naulisambacolu anbagon Kipain

MEDITATIONI SPIRIT VALI

Segni, che che precederanno il giuditio (come dice il Saluatore) auanti, che appariran uenga questo giorno, appariranno segni nel Sole, nella Luna, nelle il giorno stelle, & finalmente in tutte le creature del cielo, & della terra; perche del giudi- tutte sentiranno il lor fine auanti che uenga; & si stupiranno di spauen CIO . to; siche comincieranno, à cadere prima, che caschi il tutto.

Et dice, che gli huomini andranno dolenti, & afflitti per la presentia della morte, udendo gli strepiti spauentosi del mare; & ueggendo le altre onde che si leueranno. Et di qua tu dei considerare, quali

miserie, & calamità minacciano al mondo questi segni.

Cosi andranno sbigottiti con la faccia gialla; morti auanti la morte; & sententiati auanti al giuditio, misurando i pericoli co'l proprio timore, tanto occupati ciascuno nel suo, che non gli souuerrà de gli altrui fatti. Niuno haurà da prendersi cura del compagno; perche

ciascuno sarà occupato di attendere al fatto suo.

Le Sibille dicono, che in questo tempo le bestie andranno gridando sieramente per li campi, & per le città; & che le bestie sudaranno sangue, & il mare lascierà i pesci nel secco. Et chi non crede questo, molto meno crederà quello dell'Euangelio che dice, che si seccaranno gli huomini, & si moueranno le uirtu de' cieli; ilche è assai piu che seccarsi il mare, & muouersi le creature della terra.

Terzo, considera à quel diluuio uniuersale di suoco, che precederà, il giuditio, & quel suono spauenteuole della tromba sonata dall'Angelo per conuocare tutte le generationi del mondo, che concor

reranno in un luoco per trouarsi presenti ad esso giuditio.

Pensa sopra tutto à quella spauenteuole Maestà, con laquale uer-Profetia di rà il giudice; laquale il Profeta Naum descriue con queste parole. Il Naum Pro Signore uerrà come nembo, & tempesta; e i suoi piedi leuaranno del giudi- gran poluere auanti à se. Si sdegnò contra il mare, ilquale si seccò: uennero meno tutti i fiumi della terra. Il monte Basan; e'l Carmello, eiQ. si marcirono; & cadde il siore del Libano. Si scossero i monti auanti à lui, e i colli s'abbassarono; la terra tremò alla sua presenza insieme co'l mondo; e tutti gli habitatori di essa. Chi apparirà auanti la saccia della sua indignatione, & chi resisterà all'ira del suo surore? La sua indignatione si sparse come suoco; & le pietre diuennero poluere auanti à lui. วามน่าเหตุรัฐพ. เอเชิง เพาะวัง

Considera poi quanto stretto conto ci sarà dimandato in quel tempo. Nunquid iustisicari potest homo comparatus Deo, cioè. Veramente non potrà esser giustificato huomo alcuno, se si comparerà con lui. Et se uorrà porsi con lui in giuditio, di mille imputationi, che esso Iddio gli datà, non potrà rispondere ad una. Poi-

Sibille ciò che dicono, del dì del giudi-CIO .

Naum. 1

PER IL GIOVEDI' LA NOTTE.

Poiche giudicherà in quel tempo ciascuno del successo de' cattiui, Christo quando rientrerà con loro in giuditio; & che la loro conscienza gli ciò, che di dica. Considera o sgratiato huomo, che cosa uedesti in me, per giusti'il di laquale cosi m'hai sprezzato, & ti accostasti a' miei nemici. Io ti leuai del giudidella poluere della terra, creandoti à mia imagine, & similitudine; dan cio. doti potere, & sorze, che tu potessi ottenere la mia gloria. Ma tu sprez zando i benesicii, e commandamenti, che ti diedi per la uita, che doueui tenere, uolesti seguire le menzogne dell'ingannatore, piu tosto che'l consiglio del tuo Signore.

Io scesi di cielo in terra per liberarti da questa caduta, doue io sossersi i maggiori tormenti, & dishonori, che mai susser patiti al mondo, per te digiunai; caminai; uegghiai; mi affaticai, & sudai gocciole di sangue; per te sossersi battiture, persecutioni, bestemmie, scherni,

guanciate, tormenti, & la Croce.

Finalmente, io nacqui per te in molta pouertà, uissi con gran satica, & morì con gran dolore. Et ne rendono testimonio la Croce, i chiodi; & queste piaghe, che mi sono restate ne' piedi, & nelle mani. Ne è testimonio il Cielo, & la Terra; alla cui presenza sui Crocisiso. Ne rende testimonio il Sole, & la Luna, che al mio morite si oscurarono:

Dimmi hora o peccatore, che facesti di quest'anima tua, laquale io spargendo il proprio sangue haueua fatto mia? A' seruitù di cui eser-

citasti quello, che io comperai tanto caro?

O generatione maluagia, & adultera, perche uolesti piu tosto seruire al nemico tuo con satica, che à me tuo creatore, & redentore con Hier. 18 allegrezza? Spauentateui o cieli di questo caso, perche il mio popolo ha satto due mali. Ha abbandonato me, che sono sonte d'acqua uiua; & risiutato me per Barraba. Io ui chimai tante uolte, & non mi rispondeste; battei alle uostre porti, & non ui destaste; stessi le mie mani in croce, & non uolesti mirarle; anzi sprezzaste i miei consigli con le proprie promesse & minaccie. Voi Angeli, & giudici giudicate tra me, & il mio popolo, che cosa doueua io sare per lui, che non l'habbia satta?

Che risponderanno à questo i maluagi, che si pigliano à giuoco le cose diuine; che biasimano la uirtù, & sprezzano la semplicità; tenendo piu conto della legge del mondo, che della diuina? Quei dico che alle uoci di Dio suron sordi, & insensibili alle sue inspirationi, ribelli a' suoi commandamenti, & alle tribulationi, & beneficij ingrati.

🦾 iiij

MEDITATIONI SPIRIT VALI

Che risponderanno quei che non credono che ui sia Iddio, & che non tiene conto di alcuna cosa; se non quanto è utile al suo interesso? Esa. 10. Dice Esaia. Quidfacietis in die uisitationis, & calamitatis de longeuenientis? A cuius confugietis auxiliun, &c. Che farete uoi tali nel tempo della calamità, & della uisitatione, che ui uerrà di lontano? Da cui dimandarete soccorso? che ui giouerà la gloria delle uostre ricchez ze, che non ueniate à caderetra' morti ?

Quinto, considera dipoi tutte queste cose, la terribile sentenza; che sulminerà il giudice contra i maluagi, & quelle spauenteuoli parole, che faranno intonar gli orecchi di chil'udiranno. Esaia di

Esa. 30. quello dice. Labia eius repleta sunt indignatione; & lingua eius quast ignis deuorans. cioè. Le labbra sue sono piene d'indignatione, & la lingua di fuoco.

Qual fuoco abbrucierà piu che quelle parole? Partiteui da me ma-

ladetti; & andate nel fuoco eterno.

Questa è la piu dura parola, che dir si possa contra una creatura; Maggiore pena, che percioche con questa separatione s'intende della pena nominata da hauranno Teologi del danno, che è la priuatione di quel sommo bene, neli dannati, sarà la pri- quale consistono tutti i beni, come nella fonte di essi. uation del

Doue andranno o Signore quei, che si partiranno da te? in qual porto si potranno indurre? à qual Signore seruiranno? Quei, che da te si partono rimarranno scritti nel libro della terra; perche abbandona-

ranno la uena delle acque uiue, ch'è il Signore, dice Gieremia HET. 17. La maggior pena, che dauano i Romani ad un lor cittadino per qualche graue colpa era, che lo bandiuano di quella nobile città, e politia Romana; confinandolo in qualche isola tra gente Barbara. S'era tanto graue supplicio l'esser priuo della Romana città, quanto sarà graue mancar della compagnia di Dio, & de' suoi eletti, andare sempre bandito in compagnia di Satana, & di quei Barbari infernali?

PARTITEVI (dice) MALADETTI. Come se dicesse. Ioui pregai per darui la benedittione; ma perche non l'hauete uoluta accertare, pigliate hora la maladittione malgrado uostro.

L'huomo tristo, (dice il Profera) amò la maladitione; & su da Lei soprapreso, & perche sprezzò la benedittione, che Iddio gli offeriua, s'allontanò da essa: Iddio maledì il fico, & si seccò di subito, non solo quanto alle foglie, ma etiandio tutto il tronco, & le radici, pertione, qua- che egli non facesse piu frutto. In questo modo la maladittione comprendena questi miserabili, leuandogli del tutto la speranza di salute, & d'ogni frutto, & merito per sempre.

Maleditto sia esticace.

fommo be

ne.

Doue -

PERIL GIOVEDI' LA NOTTE. 1153

Doue o Signore li mandarai? Al fuoco eterno. Che letto sarà questo commodo per gli huomini delicati? Quale di uoi (dice il Pro feta) potrà stare tra gli ardori sempiterni? & chi potrà menar la uita nel fuoco ardente? Quale può esser maggior maladittione, che questa? Qual calamità, qual sententia, qual suentura si può agguagliare à questa? Questo è quel terribile, & spauentoso suoco, del quale dice

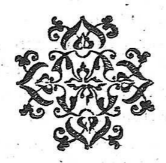
Esaia. Convertentur torrentes eius in picem, & humas eius in sul- Esa. 340

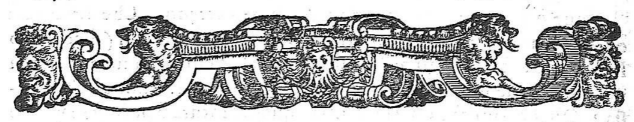
phur; & erit terra eius in picem ardentem, cioè. Che i suoi fiumi correranno come pece liquefatta; & la poluere della terra in pietra di solso, & anco l'istel-

la terra sarà, come una pece ardente. Non cessarà di ardere notte, & gior no,nè di ascender il sumo suo.

Di generatione in genetione ti sarà rouina ta, nè si trouerà ne' le

de secoli, chi passi per essa. FORNITA la meditatione, segue di subito il rendimento di gra tie, & la dimanda.





# TRATTATO SECONDO DEL GIOVEDI PER LA NOTTE.

DOVE SI DEVE CONSIDERARE circa il Giudicio finale.

ET IN QUESTO SI DICHIARA MEGLIO LA PASSATA CONSIDERATIONE.



Eccle. 1. & 25.

Quato fia gioueuøle à noi la co sideratione del giu dicio finale.



RANDI SONO GLI EFFETTI, CHE opera nell'anima il timor di Dio, à chi nel cuore honora la divina maestà. Andrà bene il suo fine, & nel giorno della morte gli uerrà la beneditione. & altroue dice. Quanto è grande colui, ch'è giunto alla cima della sapienza, & della scienza? Ma sia grande questo tale quanto si uoglia, egli no

dicio fina- è maggior di quegli, che teme Iddio, perche il timor di Dio, ha pole. sto la sua sedia sopra tutte le cose. Ben'è felice colui, alquale è concesso di temere il Signore. A' cui compareremo colui, c'ha timore
di Dio? Perche ueramente il timore di Dio, è principio dell'amor suo.
Queste sono parole dell'Ecclesiastico, lequali dimostrano manisestamente come il timore di Dio è cagion d'ogni bene, poiche è principio all'amor suo, & non solamente principio, ma chiaue, & guardia
di beni eterni, come testissica San Benardo, dicendo. Veramente

S. Bern. ho conosciuto che niuna cosa è tanto essicace à conservarci la diviTimore ci na gratia, quanto è il uiuere di continuo in timore, & non hauer pen
coserva ne seriolti, pà arrogenzi

coserua ne sieri alti, nè arroganti.
la gratiadi
volen non della preciosa di preciosa, gioua

molto

molto la consideratione, & continua memoria de diuini giuditif, Giudicio & maggiormente di quell'estremo, che s'ha da fare nella fin de mon- estremo.sa rà la piu do, che sarà la piu horribil cosa, che ci sia narrata in tutta la scrittura horribile diuina, percioche sono tanto spauentose le nuoue, che ci sono date di cosa, che questo giorno, che se Iddio non l'hauesse detto, sa rebbe cosa incredi- mai sia sta bile. Percioche il Saluatore hauendone narrato alquante a' suoi disce ta narrata. poli, perche pareuano incredibili al parere humano, conclude il parlare dicendo. Amen dico uobis, quoniam non transibit generatio hac do- Mar. 13 nec omnia ista fiant. Cælum & terra transibunt, uerba autem mea non transibunt, cioè. In uerità ui dico, che non si fornirà il mondo finche non siano fatte queste cose; perche il cielo mancherà, ma le mie parole non mancheranno.

Scriuesi ne gli Atti de gli Apostoli, che predicando l'Apostolo Pao- AE. 220 lo delle cose di questo giorno auanti il Presidente di giudea, esso Presidente cominciò à tremare di ciò che diceua l'Apostolo, quantunque come Gentile non prestasse fede à questo misterio. Ilche manisesta quanto doueano esser terribili le cose, ch'egli predicaua: poiche il suono delle sue parole destò tanto grande spauento, & tremore in huomo, che non le credeua, che sentirà adunque il Christiano, che

le crede, & aspetta l'effetto che promettono?

Niuno pensi di scusarsi con la sua innocentia; dicendo che queste Giusti deo minaccie non dicono à lui, ma solamente à gli huomini ingiusti, no ancor & scelerati; percioche era pur giusto S. Girolamo, & nondimeno, egli il giuditio diceua, che qualunque uolta si ricordaua del giorno del giuditio, gli s. Girol. tremaua il cuore, e il corpo. Era giusto Dauid, huomo secondo il cuore di Dio; & con tutto questo, tanto temeua di questo giorno, Sal. 91. ch'ei diceua nel Salmo. Et non intres in iudicium cum seruo tuo Domine: quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis uiuens.cioè. Non entrare o Si gnor in giuditio co'l seruo tuo; percioche non sarà giustificato innanzi à te ogni uiuente. Parimente era giusto Giob; & con tutto questo tanto era il timore, co'l quale uiuea, che dice di se stesso queste parole. Di quel 106.31. la maniera che si truoua il nauigante nel mezo della fortuna, quando si uede uenir contra le siere onde, cosi io sempre tremaua auanti la diuina maestà & era tanto grande il timore, ch'io non lo poteua sostenere.

Era specialmente giusto l'Apostolo Paolo, & nondimeno egli diceua. Non mi rimorde la conscienza di cosa mal fatta; ma non per- 1. Cor. 4 ciò mi tengo securo; percioche colui, che mi deue giudicare, èl Signore. Come se dicesse. Può accadere molte uolte, che gli occhi nostri non trouino cosa da riprendere nelle opere nostre & che ue ne truo-

vino gli occhi di Dio.

MEDITATIONI SPIRITVALI

Ad un grosso dipintore parrà molto eccellente una sua dipintura. nella quale un famoso dipintoretrouerà molte cose da riprendere, per ciò ne truouerà molto piu quella somma bontà nell'huomo tanto al Gio. 15. male inclinato, ilquale (secondo Giob) beuel'acqua della maluagità.

Se la diuina spada trouò tanto da tagliare nel cielo, quanto piu ne trouerà in terra; laquale produce solamente tribuli, & spine? Chi haurà cantoni dell'anima sua tanto netti, & puri, che non sia forza-Sal. jo. to à dire col Profeta. Ab occultis meis munda me Domine, cioè. Libe-

rami o Signore da' miei peccati occulti. Tutti adunque dobbiamo uiuere con timore di questo giorno; ancora che uiuessimo con ogni giustissicatione. Ma perche quel giorno è tanto spauenteuole, & la uita no stra sì piena di colpe; il giudice tanto giusto, & sopra tutto ne' suoi giu ditij tanto profondo; che niuno sà qual sorte gli deue toccare; ma che (come dice il Saluatore) due staranno nel campo, uno sarà tolto, l'al-Matt.25 tro lasciato, due si troueranno nel letto; uno sarà tolto, l'altro lascia-

to; & due che saranno nel molino, uno sarà tolto, l'altro lasciato. Questo ci manifesta, come gli huomini d'un medesimo stato, & foggia di uiuere hauranno diuerso riuscimento; perche uno sarà leuato al cielo, l'altro scenderà all'inferno; accioche niuno in questo mondo si tenga sicuro.

## Quanto sarà seuero il giorno del Giudicio. Parte seconda del secondo trattato del Giouedì.

loel. I.

OLENDO pensare alla grandezza di questo giuditio, prima dei tener per certo, come non ui è lingua nel mondo, che possa pienamente esplicare il minore trauaglio di questo giorno.

Perciò Gioel l'rofera uolendo parlar di questo giuditio, si trouò tanto turbato, che cominciò à balbutire, come fanciullo, & diceua. A. a. a. qual sarà quel giorno? Questa soggia di Hier. 1. parlare usò Gieremia, quando Iddio lo uoleua mandar à predicare, per mostrar ch'era fanciullo, & al tutto inhabile à si alta ambasciaria, alla quale Iddio l'haueua eletto.

Questo istesso modo di parlare usò il Profeta per dimostrare, come non ui è lingua nel mondo laqual sia bastante à manisestar le tre-. mende qualità di questo giorno. conjumpe o scaro fin 6]3

I DDI o in questo giorno ridurrà alla sua beltà, & gratia tutta la bruttura, cagionata da' cattiui nel mondo con le lor triste opere.

PER IL GIOVEDI' LA NOTTE.

Et essendo le maluagie opere in si gran numero, deue la peniten- Penitenza za essere à quelle proportionata: accioche à costo dal cattiuo riman- deue esser ga il mondo, tanto abbellito con la sua pena, quanto prima era stato nata a' pes sporcato con la sua colpa.

proportio-

Quando un'huomo per qualche gran caduta si sconcia un braccio quanto è maggior lo sconciamento, tanto è piu graue il dolore à rac-

conciarlo.

Hauendo adunque gli huomini maluagi sconciato tutte le cose del mondo, & postole suori del suo luoco naturale, quando il reformatore del mondo uerrà à rassettare le côse disordinate con la punitione di tanti disordini, sarà quel castigo tanto grande, quali saranno gli sconciamenti, che ui trouerà.

Questo giorno si chiama non solamente giorno d'ira; ma giorno del Signore, come lo chiama Gioel Profeta: per far manifesto Icel. 1. come tutti questi altri sono stati giorni d'huomini; ne' quali essi fecero la loro uolontà contra quella di Dio: percioche in quel giorno Id

dio farà la sua uolontà contra quella de' rei.

Hora tu giuri, spergiuri, bestemmi, & Iddio tace; ma uerrà tem- Giornidus po, ch'egli romperà il silentio di tanti giorni, & di tante ingiurie, & nel modo. risponderà per suo honore. Si che sono nel mondo solamente due dio & l'algiorni, uno di Dio, & l'altro de gli huomini, l'huomo nel suo può sar tro dell'ciò, che gli piace, & Iddio tacerà. In questo giorno puotè Sedechia huomo. Re sar calare in un pozzo il Proseta, & dargli à mangiare il pane ad onze? siche saceua ciò, ch'ei uoleua in questo giorno; & Iddio taceua à tutte queste ingiurie.

Ma uerrà finalmente il giorno di Dio, nel quale egli leuerà il Regno al Re Sedechia, distruggerà Gierusalem, & farà condurre in ferri

Sedechia Re auanti al Re di Babilonia; doue ucciderà auanti gli occhi suoi tutti i suoi amici, e i suoi figliuoli: & gli farà cauar gli occhi; i quali erano stati conseruati, perch'ei uedesse tanti mali : & poi sarà confinato à morire in prigione in Babilonia: perciò si come l'huomo si prese licentia di fare nel suo giorno quanto gli pia ceua, senza che alcuno lo impedisse, cosi farà Iddio nel suo

giorno quanto gli piacerà; per cioche non potrà alcuno Aurbarlo.

del Redi Redechia

## I segni, che precederanno il giuditio. Parte terza del secondo trattato del Giouedi per la notte.



T finalmente se tu uuoi esser chiaro, che quel giorno sarà tremendo, sermati à considerare quai segni gli pré cederanno, i quai faranno manifesto quale sarà il giorno segnalato, si come il uespro, & la uigilia mostra qua le sarà la festa : 🖎 🗟 🖒 🖧 📆 🖟 🖟 🖟 🖒

Giorno nl Prima dico, che quando habbia da esser quel giorno, niuno lo culto, ec-sà, nè gli Angeli di Dio; ma Iddio solo. Nondimeno gli precederanno alcuni segni da i quali faranno gli huomini congiettura non so-Dio. lamente, ch'ei sia uicino questo, ma etiandio della sua grandezza & Mar. 13 furore. perche dice il Saluatore. Prima, che uenga questo giorno, Matt. 24 saranno gran guerre, & mouimenti nel mondo, leuerannosi genti contra genti, & regni contra Regni, & saranno gran terremoti nella terra in molte parti, & pestilentie, & fame, & cose spauenteuoli, che

si uedranno nell'aria con piu altri segni, & marauiglie.

sto sarà il bia d'haue

Et oltre tutte queste disgratie, uerrà quella persecutione tante uolte maggiore predetta, & sarà cagionata dal maggior persecutore, che mai hauesse la persecuto. Chiesa, ch'è l'Antichristo; ilquale non solamente con arme, & con re, che hab torméti; ma etiandio con miracoli apparenti, & falsi farà alla Chiesa la re la Chie piu crudel guerra, che mai gli facesse alcuno. Pensa (dice S. Gregorio). che tempo sarà quello, quando il pietoso martire porgerà il collo al S. Greg. ministro, il quale farà miracoli auanti à lui. Et finalmente sarà tan-

Mar. 13 togrande la tribulatione di quei giorni, (dice il Saluatore) che non Matt. 24 fu mai una tale dal principio del mondo, nè mai sarà. Et se non pro-

uedesse la diuina misericordia, che sussero abbreuiati quei giorni, non si saluerebbe ogni carne. Ma saranno abbreuiati per gli eletti.

Dopò questi segni, & altri piu spauenteuoli, & piu uicini à questo giorno che appariranno nel Sole, nella Luna, & nelle stelle, delle quali Iddio dice per Ezechiel. Io farò, che si oscureranno le stelle del cielo, & coprirò il Sole con una nuuola; la Luna non darà lume; & sarò che tutte le lumiere del cielo si contristeranno, & piangeranno so pra di te; & anco mandarò le nuuole sopra tutta la terra.

Apparendo adunque segni tali nel cielo, che cose spauentose habbiamo de temere, che auuengano in terra, laquale si gouerna per esso? VE G GIAMO-she quando in una republica petiscono i capi,

chela

che la gouernano tutti gli altri membri, & parti di essa si nolgono, & sconciano; siche ella tutta ua sottosopra con arme, & dissensioni.

Se adunque tutto questo corpo del mondo si gouerna per le uirtù Corpi del celesti, estendo queste alterate & fuori del suo ordine, come staranno mondo go i suoi membri, & le sue parti? L'aria sarà piena di lampi, & di co- uernati da mete, la terra s'aprirà con terremoti horrendi.

Et si crede ch'essi saranno tanto grandi, che fieno bastanti non solo per ruinare le case forti; ma etiandio le superbe torri, fin'à monti;

& caueranno del suo luoco sassi grandissimi.

Il mare piu che ogn'altro elemento, menerà furore; leuando si fiere onde, che mostreranno di uoler coprire la terra. Spauenterà i uicini co'l suo crescere; & farà tremar coloro, che saranno lontani co'l fiero strepito, ilquale si udirà molto lontano.

Quanto si trouerà turbato, & confuso l'huomo, hauendo quasi perduto i sentimenti, la fauella, e'l gusto di tutte le cose? Il Saluator dice, che gli huomini allhora si uedranno in grande stretta; siche andranno dolenti, & perduti di animo per lo grande spauento, che gli

soprauerrà; si che altro non aspetteranno che la morte.

Che cosa è questa? diranno gli huomini. Che significano questi Effettihor pronostichi? Che effetto partoriranno questi riuolgimenti di tutte le ribili del cole? Andranno gli huomini spauentati, assitti, & di animo perduti; giorno ulsiche mirandosi uno l'altro, si marauiglieranno di uedersi tanto sfigu-timo del mondo. rati: & questo basterà loro per stare in timore, quantunque non hauessero altro, che temere.

Cesseranno tutti gli ufficij & fattori insieme con lo studio e il desiderio di acquistare; percioche la grandezza del timore, terrà tanto occupati i cuori, che non solamente si scorderanno di queste cose : ma etiandio del mangiare, & del bere, & d'altre cose al uiuere necessarie: ogni lor pensiero sarà di andare à cercar luoco securo, per defendersi da i terremoti della terra, dalle tempeste dell'aria, & dal crescer del mare

Cosigli huomini andranno à porsi nelle cauerne delle siere, & le siere andranno à ricouerarsi nelle case de gli huomini, cosi tutte le co le anderanno alla riuersa piene di confusione; saranno afflitti da i mali presenti, & molto piu dal timore delle future miserie, perche non sapranno come hauranno à terminare cosi dolorosi principij. Mi mancano le parole à descriuere questo negotio; & quanto se ne può dire, è meno assai di quanto ne seguità in effetto.

VEGGIAMO per proua, che quando si lieua nel mare qualche

le uirtu ce

gione bel-

Compara-horribile fortuna, ouero in terra qualche oscuro nembo, ò terremoto, quanto gli huomini si truouano smarriti, & confusi, senza saper pigliare alcun partito. Ilche ci manifesta quanto turbamento sentiranno, quando il cielo, la terra, il mare, & l'aria andranno in riuol ta: & che in tutti i paesi, gli elementi leuaranno la lor propria fortuna . Quando il Sole minaccierà con pianto, & la Luna con sangue, le Stelle co'l lor cadere, chi potra mangiare, ò dormire, ò hauere alcun riposo tra tanti dolorosi auenimenti?

O sorte sfortunata de gli scelerati, al cui capo minacciano tanto male questi pronostichi. O ben felici i buoni, a' quali saranno sauoreuoli tutte le cose; dando buoni auisi di quella prosperità, c'hanno da riceuere. Quanto lietamente canteranno all'hora col Profeta. Deus noster refugium & uirtus, adiutor in tribulationibus qua inuenerunt Pfal.49 nos nimis. Propterea non timebimus dum turbabitur terra & c.cioè. Iddio è nostro resugio, & la nostra uirtù; percioche non temeremo, quantunque si conturbi la terra, & che i monti leuatisi uadano à cade-

re nel profondo del mare.

Il Saluatore dice, che si come quando il fico, & gli altri alberi cominciano à fiorire, intendete che si auuicina la primauera, cosi quando uedrete queste cose, intéderete come s'auicina il Regno di Dio. Allhora potrete aprir gli occhi, & leuare il capo, perche s'auicinerà la uo stra redentione. Quanto starà lieto il buono à quel ternpo, si contenterà d'ogni trauaglio sofferto; & per lo contrario quanto sarà pentito, l'huomo maluagio, biasimando da se stesso i suoi passati camini.

La fine del mondo, & la resurrettione de' morti. Parte quarta del secondo trattato del Giouedi, per la notte.



& la ridurrà in cenere. Sarà questo suoco à gli scelerati un principio di pena; & a' buoni continuamento di

gloria; & a chi haurà da pagar qualche cosa, un purgatorio di colpa. In questo si fornirà tutta la gloria del mondo, il mouimento de cieli, il corso de pianeti, la generatione delle cose, la uariatione de

tempi, & ogni altra operatione, che nel cielo depende.

San Giouanni nell'Apocalisse scriue, come egli uide un'Angelo potente

Luc. 21.

potente uestito di risplendente habito: il quale haueua la faccia lam- Figura del peggiante come il Sole, & per corona, l'arco celeste. I piedi suoi erano l'Apocalis. come colonne di fuoco: uno de' quali egli teneua sopra il mare, l'altro sopra la terra. Et quest'Angelo, leuando un braccio uerso il cielo, giu rò per quegli, che uiue ne' secoli de' secoli, che per l'auenire non sareb be piu tempo, cioè, nè mouimento ne' cieli, nè altro effetto da essi gouernato: & (che piu importa) non ui sarà luogo di penitenza,nè di merito, ò di demerito per l'altra uita. Dapoi questo suoco, uerrà (come dice l'Apostolo) un'Arcangelo con gran potestà, & maestà, ilquale sonarà una trombetta; la cui alta, & spauentosa uoce risonerà per tutto il mondo, & con questo citerà tutte le genti al giuditio.

QUESTA è la spauenteuol uoce, della quale ben dice San Girola- S. Girol. mo. S'io dormo, s'io mangio, sempre mi pare che risuoni nelle orecchie quella uoce, che dirà. Leuateui morti, & uenite al giuditio: chi si potrà appellare da questa citatione? Chi potra ricusare questo giu-

ditio? A' chi non tremerà il cuore udendo questa uoce?

Q v E S T A uoce leuerà alla Morte tutte le spoglie, & le farà restituire quanto essa haurà preso di tutto il mondo, però dice San Giouan ni, che il mare renderà i morti, ch'ei tiene, & parimente la Morte, & l'inferno restituiranno quanto posseggono. Che marauiglia sarà in quel tempo à uedere il mare, & la terra mandar fuori da ogni parte tante differentie de' corpi? & ueder concorrere insieme tanti eserciti, & tante sorti di nationi? Quiui staranno gli Alessandri, i Sersi, gli Efferti del Artasersi, i Darij, i Cesari de' Romani, & altri Re potentissimi, con giuditio. diuersi habiti, & pensieri molto differenti da quelli, ch'essi haueano in questo mondo. Et finalmente si uniranno insieme tutti i figliuoli di Adam; accioche ciascuno renda conto di se stesso, & sia giudicato secondo le opere sue. Ma prima che tutti risuscitano, per no morire un' altra fiata, sarà gran differenza tra i corpi de' giusti, à quei de'maluagi: perche i corpi de'giusti risusciteranno belli, & risplendeti come il chia ro Sole, ma quei de' maluagi saranno oscuri, & sozzi come la morte.

Q v A N T A allegrezza sentiranno i giusti uedendo adempiuto il Ragiona-lor desiderio, & uedersi uniti co i lor fratelli, tanto amati dopo si lun meto, che go bando? Quanto lieramente potrà l'anima dite al suo corpo, O faranno i corpo, mio sedel compagno, ilquale mi susti di tanto aiuto ad acqui giusti à se star la corona quando tante uolte digiunasti meco, uegghiasti, soste- il di del nesti le battiture della disciplina, il trauaglio della pouertà, la Croce giuditio. della pacientia, & le contradittioni del mondo? Quante uolte ti leuasti il pane di bocca, per darlo al pouero? Quante fiate ti spogliasti.

per uestire il nudo? Quante uolte rinuntiasti la tua ragione per con seruar la pace co'l prossimo? per questi singolari aiuti, che mi desti, è giusta cosa, che tu uenghi partecipe di quella facultà, la quale habbia mo insieme guadagnata; & che tu sij compagno mio nella gloria, come fusti ne' trauagli.

ALLHORA miraremo insieme questi due fedeli amici, non gia con appetiti & uolontà contrarie, ma con lega di perpetua pace, & Pfal.132 conformità; accioche possino eternalmente dire cantando. Ecce quam bonum, & quam iocundum babitare fratres in unum, cioè, Vedete quanto sia buona cosa, quanto lieta l'habitatione de' fratelli insieme.

P E R lo contrario, quanto affanno sentiranno i maluagi, ueggendo l'anima dannata in perpetuo, e il corpo tutto sozzo, & immondo, puzzolente, & abomineuole? O sgratiato corpo dirà l'anima, o prin cipio & fine de' miei dolori, ò cagione della mia condannatione; o Ragiona gia mio compagno, ma crudel nemico, non aiutatore ma persecutore méto, che anzi laccio, & catena della mia perditione. O gusto male auuentuingiusti à rato, quanto care mi costano le tue delitie. O carne puzzolente, la se medesi- quale m'hai condotta ne' tormenti co' tuoi diletti. E' questo il corpo mi il didel per lo quale io peccai? sono questi i solazzi per li quali sono perduta? per questo letame puzzolente io ho perduto il cielo: per questo uile,& sozzo tronco ho perduto la uita durabile.

> O furie infernali, leuateui contra di me, & stratiatemi; ch'io ne sono degna; & merito maggior castigo. O infelice giorno del mio sgratiato nascimento; douendo esser tale la mia sorte, ch'io pagassi con

eterni tormenti questi beni, & momentanei diletti.

Q v E S T E, & altre piu disperate parole dirà l'anima à quel corpo

da lei tanto in questo mondo amato.

farano gli

D 1 м м 1 adunque o misera anima, perche tanto hora abborrisci Ragionamento all' quel corpo da teprima tanto amato? Non è questa la carne à te tananime dan to cara? Non è questo il uentre, c'haueui per Dio? Non è questa la faccia da te con diligenza guardata dall'aria, & dal Sole? Non la dipingeui tu con diuersi colori, perche ella susse da gli altri bramata? Non sono queste le braccia, & le dita, ch'andauano ornate d'oro, & di diamanti? Non era questo il corpo, per lo quale si cercaua il mare, & la terra per fargli tauola delicata, il letto tenero, & la ueste pretiosa? Che cosa ha mutato la tua affettione? chi t'ha fatto abborire quello, che tanto amaui?

Eccori qua o fratello in qual termine finisce la gloria del

mondo con tutte le delitie, & piaceri suoi.

Della

Della uenuta del giudice, della materia del giuditio, quali saranno gli accusatori, & i testimoni. Parte quinta del secondo trattato del Giouedi per la notté.



VANDO tutti saranno risuscitati, & ridotti in un suoco aspettando la uenuta del giudice, scenderà dall'alto cielo colui, ch'è stato constituito giudice de'uiui, & de' morti, & si come egli uenne la prima uolta in hu miltà, & mansuetudine grandissima (inuitando gli

huomini alla pace, & chiamandoli à penitenza) cosi la seconda sia- Att. 10° ta uerrà con maestà, & gloria, accompagnato da tutte le potenze, & prencipati del cielo, minacciando con furore à quelli, che non si hauranno uoluto seruire della sua benignità, & misericordia.

HORA sarà tanto grande il timore, & lo spauento de' cattiui, che (secondo Esaia) andranno a cercar le pietre, & le concauità de' sassi Esa. 3 1. per nascondersi, per lo gran timore, c'hauranno del giudice, ueggendo l'immensa gloria sua: quando egli uerrà à giudicare la tetra. Finalmente sarà questo timore tanto grande, che (secondo S.Gio.) i cie li,& la terra fuggiranno dalla presenza del giudice; & nó troueráno luo Apo. 20 co doue nascondersi . A' cuius conspettu sugit terra, & cælum, &c.

PERCHE fuggitu o cielo ? Che colpa hai tu commesso? & di che temi? Se per li cieli s'intendono quei felici spiriti, che stanno Spiriti cenel cielo io dirò. O ben felici spiriti, che susti creati da esso creato-ranno il di re confermati in gratia, perche suggite? Hauete sorse timore? Essi del giudiueramente non temono per loro proprio pericolo; ma perche ueggo-cio. no il giudice in tanta maestà, & surore, che basta à dare spauento à gli istessi cieli. Quando il mare mena fortuna, quelli, che stanno alla spiaggia, sono in timore, benche siano dal pericolo securi.

Q V A N D o il padre mena furore per casa castigando lo schiauo, tuttauia il figliuolo innocente sta con timore, quantunque sappia di non hauer offeso il padre. Come staranno adunque i cattiui, poiche i buoni stanno in tanto spauento? Se suggono i cieli, che sarà la terra? Et se tremano quei, che sono tutti spiriti, come si assecureranno quelli, che sono tutti carne? Et se (come dice il Profeta) i monti in quel giorno si liquesaranno auanti alla saccia di Dio, non sono piu duri de'sassi i cuori, poiche per questo non si muouono?

Matt. 24 da testimonio di quel rimedio, che Iddio mandò al mondo, siquale Danati pia da testimonio di quel rimedio, che Iddio mandò al mondo, siquale geranno il non lo uolse riceuere. Così la santa Croce all'hora giustificherà la causa di del giu di Dio; lasciando i maluagi senza consolatione, & senza scusa alcuna.

ditio, & Allhora (diceil Saluatore) che piangeranno, & si lamente-perche.

A L LHORA (diceil Saluatore) che piangeranno, & si lamenteranno tutte le genti della terra, percorendosi il petro, & quante ragio ni hauranno di piangere? Prima piangeranno, perche non potranno sar penitenza: suggire la giustitia, & non contendere sopra la senten tia. piangeranno le colpe passate. la uergogna presente, i suturi tormenti. Piangeranno la loro trista sorte, lo sgratiato suo nascere, & il male auenturato sine.

PER queste, & altre cose piangeranno, come da ogni parte trauagliati, & poueri di consiglio, & di rimedio, battendosi il petto.

Come dice manisestamente l'Euangelio.

ALLHORA il giudice farà divisione tra' buoni, & cattivi, mettendo i capretti à man sinsstra, e i giusti alla destra. Chi sarà tanto auenturato, che meriti di esser posto à destra mano: & riceuete tanto honore? Dammi o Signore in questo mondo delle tribulationi, uccidimi, ardimi, purche mi ponghi alla tua destra mano.

Tosto si comincierà à tratture il gran giuditio, & delle cause di ciascuno, come scriue Daniel Proseta con queste parole. Stauaio, (dice
egli) intorno & uidi porre certe sedie nel suo lu 100 & un uecchio di
Visione di molti anni si pose à sedere in una di esse, uestito di ueste bianca, coDaniel Prome neue, e il capo per canutezza biondo, come una candida lana.

Seta. Quel trono nel quale egli sedeua era fiamme di suoco, & le ruote di
quegli come suoco acceso, & della sua faccia u ciua un siume di suoco.
Le migliaia di migliaia gli seruiuano, & diece uolte contomila stauano auanti à lui. Lo miraua tutto questo in quella uisione della notte, & uidi uenire nelle nuuole uno, che pareua figliuolo dell'huomo.

Questo dice Daniele: alche ui aggiunge S. Gio dicendo. Vidi mortuos Apo. 20 magnos, & pusillos, stantes in conspectu Throni & libri aperti sunt, & alius liber apertus est, qui est liber uita, & c.cioè, lo uidi i morti, si grandi co me piccioli, stare al suo trono; doue surono aperti i libri, & si aperse un'altro libro, che è libro della uita: siche suron giudicati i morti, secondo che si conteneua in quel libro, & secondo le opere loro.

Eccori o fratello la misura, con laquale tu dei essergiudicato.

Eccoti la tassa e il prezzo co'l quale saranno stimate tutte le cose, che sacesti, non gia per giuditio del pazzo mondo, che ha il peso salso di Canaam in mano, co'l quale pesa insieme; & in un medesimo modo la uirtù, e il uitio.

Si scriue in questo libro tutta la nostra uita, tanto particolarmente, che à pena hai dette le parole, ch'essa è scritta nel suo registro.

Di qual cosa adunque ci sarà dimandato conto? Tutti i passi miei (dice; Giob) o Signore, ti sono manisesti, quanto si distende la mia uita. Non hauremo detto una parola otiosa, nè fatto un pensie. Di che rea rouano, che non ce ne sia dimandato strettissimo conto nel giuditio, deremoco . Et non solamente di quelle cose, c'habbiamo pensato, ò detto, del giudima di quelle ancora, che lasciammo di fare, & ch'erauamo te-cio. nuti à farle.

Se dirai, Signore io non giurai, egli ti risponderà. Giurò ueramente tuo figliuolo, e il tuo seruo, & non lo castigasti. Talche daremo conto non solo delle triste opere: ma etiandio delle buone, con

quale intentione le habbiamo fatte.

Et finalmente (secondo San Gregorio) ci sarà dimandato conto di S. Greg. ogni punto & momento di nostra uita, in che cosa, & in qual modo l'habbiamo speso. Se adunque le cose deono passar in questo modo, onde nasce, che noi, i quali crediamo la nostra santa fede, uiuia mo in tanta sciocchezza, & trascurataggine? Di che ci fidiamo? Che cola neassicura tra tanti pericoli? Come può essere, che meno temono quelli, iquali hanno piu che temere? Et che chi meno ha che temere, uiua con maggior timore? Era giusto Giob (come di sua bocca testifica Iddio) nondimeno egli uiuea con tanto timore di questo conto, ch'ei diceua. Che farò quando si leuerà Iddio à giudicare,& quando comincierà à dimandarmi, che io gli risponda? Queste sono Ginti reparole di un cuor molto asssutto. Che farò? dice, come se dicesse. mono il Yn pensiero di continuo mi assanna. Io porto un chiodo sitto nel giuditio cuore, che non mi lascia riposare. Che farò adunque, ò che rispon- di Dio. derò quando Iddio entrerà meco in giudicio?

Di che temi o santo huomo? non sei tu colui, che dice. Io era padre de' poueri, occhio de' ciechi, & piedi de' zoppi? Non sei tu colui, che dice, che in tutta la tua uita il cuor tuo non ti riprendeua di cosa alcuna? Essendo tu huomo di tanta innocentia, perche stai in ti- Ioan.3 1. more? perche (dirà egli)io sapeua molto bene, che Iddio non ha occhi 39. di carne. & che non giudica secondo i giuditii humani: a' quali ri- Ioan.27. splende qualche cosa, laquale à gli occhi diuini è abhomineuole.

O ueramente giusto Giob; ilquale perche uiueur in tanto timore, erigiusto. Questo timore o fratelli condanna la nostra falsa securezza; questa uoce guasta le nostre uane fiducie.

Questo pensiero (à chi sente come si deue sentire) lieua l'appetito

MEDITATIONI SPIRITVALI

di mangiare, e'l sonno, tenendo sempre l'animo occupato in questa

utile imaginatione.

riprensio-

Nota bella Leggiamo nella uita de santi padri, come uno di quei santi huomini ueggendo ridere un suo discepolo, lo riprese aspramente, dicendo, Tu sai come bisognerà render conto al Re del cielo delle opere tue, & sei ardito à ridere?

Non pareua à quel santo che douesse ridere colui, ilquale haueua

da render conto à Dio in questo stretto giuditio.

no testimo ni contro di noi.

Mala. 2.

Non mancheranno in questa causa accusatori, nè testimoni: sanostre sará ranno testimoni le nostre conscienze, che grideranno contra di noi: parimente saranno testimoni le creature, lequali habbiamo usato ma le. Testimonio sarà esso Iddio, ilquale habbiamo offeso come egli stesso dice, che farà per un proseta con parole tali. Ero testis uelox malesieis, & adulteris, & periuris : & qui calumniantur mercedem mercenary, & humiliant uiduas, & pupillos, & opprimunt peregrinum. & co cioè. Io sarò testimonio contra gl'incantatori, gli adulteri, & gli sper giuri, & contra quelli, che uanno cercando calonnie per leuar la mer

cede a' mercenarij, contra chi trattano male le uedoue, & gli orfani, offendendo il peregrino, & gli esterni, che posson poco, & non mi-

raron, ch'io era nel mezo tra loro.

Medesimamente, non ui mancheranno accusatori; & basterà per accusatore il demonio come scriue S. Agostino. Et il demonio dirà in questo modo dauanti al giudice. Tu non puoi o Signore sar di cio che di- meno che non sententij, che siano miei questi traditori, come sono rà à Dioco stati sempre, sacendo tutt'hora la mia uolontà. Essi erano tuoi, perche gli creasti à tua imagine, & similitudine, & gli ricomperasti co'l tuo sangue. Ma essi guastando la tua imagine, presero la mia. Sprez zaron la tua obedienza, & abbracciaron la mia. Sprezzarono i tuoi commandamenti, & osseruarono i miei. Hanno uiuuto co'l mio spirito, imitato le mie opere, & sono caminati per le mie strade

Vedi quanto essi siano piu miei, che tuoi; che senza dargli io cosa alcuna, nè promettergli, & senza hauer sottoposto le mie spalle alla Croce per loro, sempre hanno ubidito a' miei precetti. & non a' tuoi. S'io gli commandaua che giurassero, spergiurassero, rubbasse ro, uccidessero, adulterassero, & negassero il tuo santo nome, essi faceuano tutto questo prontamente. S'io gli commandaua, che met tessero à rischio le facultà, la uita, & l'anima per un punto di honore, ò per un falso diletto, alquale io gl'inuttaua, gli andauano alla sciolta; ma per te, che sei suo Iddio creatore, & redentore, ilquale

gli desti

167

gli desti le ricchezze, le facultà, & la uita, che gli offerisci la gratia & prometti la gloria; oltre che tanto patisti per loro in croce, con tutto questo non si posero al minor trauaglio, che si truoui, per il nometuo. Quante nolte sei andato alla lor porta impiagato, pouero, nudo, & te la chiusero contra, uolendo piu tosto ingrassare i lor cani, & caualli, & coprire i lor muri di razzo d'oro, & di seta, che porgerti alquanto aiuto?

Et perche queste mie accuse sono uerissime, gliè cosa giusta che siano castigati di tante ingiurie, che t'hanno satto, perche hanno sprezza
to la tua maestà, senza riguardare al gran benesicio, che di continuo da
te riceuono. Et perche sono uerissime quelle accuse, il giudice pronontierà quella terribile sententia contra i maluagi. Ite maledisti in Matt.2 «
ignem aternum, qui paratus est Diabolo & Angelis eius, &c. Andate Seteza sato maladetti al suoco eterno, che è preparato a satanasso, & à suoi
angeli, Perche io nebbi same, & non mi deste da mangiare: Hebgiuditio.

Cosi andranno i buoni à uita eterna, & i maluagi à gli eterni supplicij. Chi potrebbe con parole esplicare quello, che sentiranno i mal uagi? Essi grideranno a' monti che gli cadino sopra & a' colli, che gli cuoprano. Quiui bestemmieranno, & rinegheranno il nome diuino, maledicendo il giorno del nascer loro, & la lor trista sorte.

Allhora si fornirà il giorno loro, & sauerà sine la lor gloria; si uolterà ne' dolori la lor prosperità; & comincierà per sempre il giorno del lor dolore. come significò San Giouanni nell'Apocalisse, sotto

nome di Babilonia con queste parole.

Piangeranno, & faranno il lamento sopra di se i Re della terra; Apoc. 18 iquali goderon de' piaceri di Babilonia, & sornicaron con essa, quando uedranno il sumo de' lor tormenti; & si tireranno lontani per lo timore di essi, & diranno. Dolente quella città di Babilonia, perche in un'hora l'è uenuto il suo giuditio.

Piangeranno i mercanti della terra, perche non troueranno chi pianto de compri le lor mercantie d'oro, d'argento, di pietre pretiose: & leue- gl'ingiusti ranno pianto sopra essa dicendo. Guai à quella città, che si uestiua di porpora, & di seta, d'oro, d'argento, & di gioie, ma in un'hora sono perdute del tutto tante ricchezze.

Adunque fratelli, se le cose hanno da passare in tal modo, prouediamo à tempo a' casi nostri, & prendiamo il consiglio di colui, che uol-

se prima esser nostro auuocato, che giudice.

NIVNO può saper meglio quanto ti sa mestiero per quel giorno,

iiij

ch'esso Saluatore, ilquale ha da esser giudice nella nostra causa. Et essi breuemente ne insegna quello, che fare dobbiamo in questo caso.

Enc. 2 I.

Chi hane-

mente giu

dicaro se

guedefimo

potrà aspes

no del gio

dicio.

Auertite (dice egli in San Luca) di non ui caricare con troppo mangiare, & bere, nè con pensieri, & trauagli di questa uita;
accioche non ui soprauenga all'improuiso quello spauentoso giorno,
c'ha da venire sopra la terra. Vegghiate adunque & sate oratione ad
egni tempo; accioche meritiate di esser liberati da tutti questi mali,
c'hanno da uenire, & comparire auanti à quel giusto giudice.

CONSIDERANDO quelto o fratelli, uenite & leuizemoci da quelto sonno tanto graue, prima che cada so pra di noi la notte oscurissima della morte; & che giunga questo giorno spauentoso, del quale dice il Profeta. Gia uiene, & chi lo aspetterà? & chi potrà sostenere il giorno del suo uenire ?

Co L v 1 po-

ra-

mente alpettar quelto giorno.

che haurà prima giudicato strettamente se
medesimo.

23



EL.

### VENERDI, PE LANOTTE



In questo giorno fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta . penserai alle pene dell'inferno: con la quale consideratione nen meno che con la passata, si consermi l'anima tue nel timore divino; & per conseguente, che abborrisca il peccate.



VESTE PENE, DICE SAN BONAuentura, si deono imaginare sotto alcune figure, & imagini corporali, insegnateci da' santi huomini. Sarà dunque ragioneuole, che ci imaginiamo l'inferno esfere un lago oscuro, & tenebroso re. sotto terra, come un pozzo profondissimo, pieno di fuoco, ouero forma di una città spauenteuo

le, laquale tutta arda in uiue, & cocenti fiamme; e che non ui si odano, se non uoci di tormentatori, e gemiti de' tormentati, con perpetuo pianto, & fremito di denti. In questo male auuenturato luoco, si pa- dui soru & tiscono due sorti di pene, ma una detta del senso, l'altra del danno. Quanto alla prima dei pensare, come non ui sarà sentimento dentro, nè fuori, che non patisca il suo proprio tormento: percioche si co me gliscelerati hanno, offeso Iddio con tutti ilor membri, & senti-

S.Bonan. Pene infer nali, come fidebboneconfidera-

Pene di

MEDITATIONI SPIRIT VALI

menti, facendo di essi arme per seruire al peccato, cosi è ragioneuole, che tutti siano tormentati & patilcano il supplicio al loro meri to conueneuole.

se appropriate a' senfi.

Pene diuer Gli occhi dishonesti, & carnali saranno puniti co'l uedere i Demoni hofrendi. Le orecchie con la consusione delle noci, & gemiti, che quiui risoneranno. Il naso co'Lpuzzore intollerabile di quel luoco immondo. Il gusto con la same arrabbiata & sete crudele: & il tatto & tutti i membri con freddo, & fuoco insopportabile. L'imaginatiua patirà con l'apprendere i dolori presenti. La memoria co'l ricordo de i piaceri passati: & l'intelletto con la consideratione de beni perduti, e il pensare à quei mali, che deono uenire.

Finalmente, quiui si troueranno tutte le sorti de' tormenti, che S. Greg. si potranno imaginare; Et (come dice San Gregorio) quiui sarà freddo, che non si potrà sofferire; suoco che non si potrà mai spegnere: verme immortale; puzza intollerabile: tenebre palpabili, battiture de tormentatori : uisioni de demoni; confusione de peccati.&

disperationi di tutti i beni.

Dimmi di gratia, se il timore di questi mali, che qua si patiscono, è tanto graue da sopportate, che sarà à patire ad un tempo tutti questi mali in ogni membro, & sentimento interno, & esterno, non una not

te sola ouero mille, ma eternalmenté?

Pena del danno.

colari di

tij .

Ma questa non è la maggior pena, che quiui si patisca, perche ue n'è un'altra maggiore assai, laquale chiamano i teologi pena del danno, cioè, douer mancare per sempre di uedere Iddio; & da godere la sua gloriosa compagnia. Et quantunque sia questa pena commune à tutti i dannati, tuttauia sarà maggiore à quei, c'hauranno hauuto miglior mezi per acquistar questo bene; come sono tutti i Christiani,a' quali su predicato questo bene, & poi a' tristi religiosi, & sacerdoti, i quali, si come hebbero meglio in mano questo bene, cosi piu doloro Pene parti samente s'affliggeranno di hauerlo perduto. Queste sono le pene, che con ragione si conuengono à tutti i dannati. Ma oltre di queste pene tutti i ui- generali, ce ne sono dell'altre particolari; lequali patirà ciascuno conforme al suo delitto; percioche la Superbia haura il suo castigo, l'Inuidia il suo; l'auaro sarà conueneuolmente punito: cosi il lussurioso, & alrri per ordine. Et lampeggierà in questo mirabilmente la sapientia, & giustitia diuina; laquale in numero quasi infinito di colpe, ....

& de' colpeuoli, saprà ottimamente gli eccessi di ciascuno; & misurerà Pro. 16. con giusta bilancia la pena d'ogni delitto, dicendo il Sauio. Pondus & Aatera iudicia Domini sunt. cioè, Che i giudicij del Signore sono à giusto pelo & misura. Qual

Qual cosa è piu miserabile, che uedere i maluagi con tanta giustitia puniti? & come è diletteuole uedere i buoni in tanta gloria? iquali prenderanno marauiglia di uedere la proportione, & consonantia
delle pene, in cosi gran numero di colpe? quiui sarà tassato il dolore consorme al commesso delitto; & la consusione consorme alla presonione, & superbia, la nudità consorme al souerchio uestire, la
same al mangiare di souerchio, & delitiosamente.

In die 10 in questo modo commando che susse castigata quella don na nell'Apocalisse, che staua à sedere sopra le acque del mare piena di uenenosi diletti: contra la quale su sulminata quella sententia, che Apocass diceua. Quantum glorisicabut se, & in deliciis suit, tantum date illi tormentum, & lustum, cioè: Quanto ella si essaltò & godè i suoi diletti, tanto le date tormenti, & pene. Tutte queste pene sono accompapene inser gnate dall'eternità del patire, ch'è come il sigillo, & lachiaue di tutte nali, accoloro; perche tutti questi tormenti sarebbono tollerabili, quando hausessero si perche tutti questi tormenti sarebbono tollerabili, quando hausessero sine. Ma la pena, che non ha sine alcuno, nè alleui mento, nè declinatione, nè anco diminutione, è come un bando perpetuo, che mai non sinisce. Questa consideratione è potente à cauar di giuditio, qualunque ui pensasse lungamente; non ui essendo speranza, che mai debba sinire la pena, nè chi la dà, nè chi la patisce. Assande

Di qui nasce quell'odio arrabbiato, che tengono i cattiui contra dannationali di i quali tutt'hora bestemmiano, & rinegano. Perche hauendo perduto la speranza della sua amicitia, & che tengono per certo di non poter piu tornare nella sua gratia; & che non se gli ha daminuire la pe na; & che con questo ueggono come Id lio è quello, che gli batte, & tiene prigioni in quella prosondità, uengono à tanto surore contra

di lui, che sempre bestemmiano il suo santo nome.

Che horrore sarà di udire quelle spauentose parole di quei male auenturati, maledicendo tutti i diuini benesitij, de' quali non potran no godere? Parimente bestemmieranno tutti i Santi; ma queste loro maladittioni gli torneranno à maggior pena, & saranno queste le loro canzoni, con lequali credendo di ssogare il loro assanno, lo saranno maggiore. Tai uoci desperate di quei sgratiati manisesteranno quale sarà la loro pena, la rabbia, & quanto abborriscono Iddio. Anzi mi trema il cuore scriuendo queste parole, Ilche manisesta quanto sarà spauentenole udirle di continuo; si che dourebbono gli huomini sostenere ogni graue precetto, che lo indrizzasse al cielo, per non uenire à capitare in questo luogo.

FORNITA la meditatione, se que di subito il rendimento di gratie, er la dimanda.



## TRATTATO SECONDO DEL VENERDI, PER LA NOTTE.

DELLA CONSIDERATIONE DEL-LE PENE INFERNALI:



NELQVALE ALLVNGO 51 dichiara la Meditatione sopradetta.

La confide ratione del le pene del l'inferno, quato gio ui. S. Girol.



A CONSIDERATIONE DELLE PEne infernali giouz à molte cose: prima uale per muouerci à prendere le fatiche, & fare aspra penitentia. Come si moueua San Girolamo; ilquale dice di se stesso, che per lo gran timore, c'ha ueua delle pene dell'inferno, s'haueua dannato à far quell'aspra penitenza, ch'egli descriue.

Ricardo. Gioua parimente (secondo Ricardo) à uincer le tentationi del nemico, quando alla prima entrata del mal pensiero mettiamo auanti di subito l'horrore di queste pene. Spegniamo ancora le siamme del diletto prima ch'egli arda; con la memoria di quelle siamme, che non si spengono mai. Parimente gioua questa consideratione per destarci al timor di Dio, ch'è il principio della sapientia, & l'origine della Carità. Et (oltre di questo) gli è il maggior freno, che potiamo hauer contra ogni male. Gioua sopra tutto per temere il peccato, ueggendo quel miserabile guiderdone, che se n'ha da riceuere; cioè la morte perpetua; perciò gli è gran marauiglia, che quei, che credono, & conses-

sano questa uirtù, siano arditi di offendere Iddio.

Due

PER IL VENERDI' LA NOTTE.

D ve gran marauiglie sono accadute nel mondo circa di questo. MarauiVna è c'hauendo il nostro Saluatore satto tanti miracoli, molti, che glie due ae
gli uedeuano, non gli credessero. L'atra è, c'hauendo gia creduto, mondo.
ardiscono di ossender il creatore. Fu ueramente cosa marauigliosa,
c'hauendo il Signore satto tra gli altri miracoli un si gran miracolo, co 1041, 18
me su il suscitar Lazzaro morto gia quatro giorni, che molti, iquali
si trouaron presenti, non crederono à Giesv Christo.
Non è meno da marauigliarsi, che gli huomini hauendo creduto che
ui sia peua, & gloria, uengano à tale, che ossendano il creatore, & Penada
rimuneratore del bene, & del male: siche non posso sornire di marauigliarmi, che di tanta sincera uerità da noi creduta, possano riuscire
costumi tali. Ma perche questo auiene piu tosto per mancamento di re timore
consideratione, che di sede, giouerà sommamente questa consideratione, laquale facendo manisesta la pena, cagionerà, che uiueremo con
maggior timore della colpa, laqual ci sa degni di pena.

La sorte delle pene, che sono nell'inferno. Parte seconda del trattato secondo del Venerdì per la notte.

Le pene dell'inferno siano innumerabili, tutte finalmente (come s'è detto) si riducono à Le pene de due, cioè pena di sentimento & pena di danno. Pena l'inferno si di sentimento è quella, che tormenta i sentimenti, e i riducono è corpi de' dannati, ma la pena del danno è mancar per pena di da

sempre della uisione, & compagnia di Dio. Queste due sorti di pene no. & di sé tispondono a' due mali, & disordini, che sono nel peccato, uno de timento, quali è lo amare disordinatamente la creatura, & l'aliro è lo sprezzate il Creatore.

A' questi due mali corrispondono due pene nell'inferno. All'amo re, & diletto sensuale, che si piglia dalla creatura, si consorma la pena del sentimento, ilquale hauendosi dilettato contra di ciò, che Iddio commanda, deue pagare co'l dolore della pena quanto s'è dilettato nella colpa.

A L L o sprezzare Iddio, risponde il perdere per sempre il medesimo Iddio; perche essendo stato l'huomo il primo à sprezzarlo, egli è cosa giusta, che per sempre sia sprezzato da lui; & perche di questi due mali, l'ultimo ch'è il disprezzo di Dio, è piu graue, che il primo, par cosa ragioneuole, che sia da Dio per sempre abbandonato s 174 MEDITATIONI SPIRITVALI

siche la pena del danno, che corrisponde à questo, è assai maggiore, che quella del sentimento.

RAGIONANDO adunque circa le pene del sentimento, la pri ma è il suoco tanto ardente, & essicace, che (secondo Sant'Agostino)

questo nostro è come un fuoco dipinto rispetto à quello.

Proprietà del fuoco infernale.

Iob. 24.

Questo suoco tormenterà non solamente i corpi; ma etiandio le anime; ma non le consumerà; accioche la pena sia perpetua. Et questo (secondo esto S. Agostino) sarà un particolar miracolo; perche Iddio ilquale assegnò la sua naturale inchinatione à tutte le cose, concesse à questo soco tal proprietà, che tormenta i dannati, & non li consuma.

Considera dunque, come si troueranno in mal termine questi infeFuoco in lici, douendo sempre trouarsi in un letto tale. Et perche meglio l'insernale, q-tendi, imaginati di esser posto in una gran fornace ardentissima, o in
so sia arde un ferro insocato, come era quello, che sece accendere Nabucdose, & aspro
nosor in Babilonia, la cui siamma si leuaua in alto quarantanoue braccia, & cosi potrai comprendere alquanto, come passeranno le cose a'
dannati; perche se questo nostro suoco, ilquale (come dicemmo) è
dipinto; tormenta sieramente, che sarà il uero? A'mio parere, non
si dourebbe passar piu auanti, se l'huomo uolesse alquanto fermarsi
in questo passo, sinche lo comprendesse.

A' questa pena si unirà un'altra contraria, benche non meno intollerabile, che sarà un freddo, ilquale uincerà ogni nostro freddo, & & si darà questo per miserabile refrigerio à quei, che arderanno nel suo co, facendogli passare (secondo Giob) dalle acque di neue, all'ardente suoco; accioche coloro, prouino ogni sorte di tormento, che uossero

gustare ogni diletto.

Demoni Non saranno tormentati solamente dal suoco, & dal freddo; ma tormenta- etiandio gli tormenteranno i demoni con sigure horribili, & mostruo, tanno i da se; apparendo specialmente à gli occhi de gli adulteri, & di chi s'haura dipinto la faccia, con diuersi colori per mostrar'una sinta beltà.

Questa pena è assai maggiore di quanto si può pensare; perche essendo manisesto, come alcune persone sono morte di spauento per ueder figure strane, & horrende; & molte uolte il solo aspettarne ci sa rizzare i peli, & tremare, che sarà del timore, che uerrà in noi ueggendo quel lago tenebroso pisno di tanti spauentosi mostri, che si mostreranno a gli occhi de' cattiui?

Et specialmente considerando quanto sia horribile la figura del demonio, poiche il medesimo Iddio ne rappresenta la sua similitudine Iob. 39. tanto horribile nella scrittura sacra, dicendo nel libro di Giob. Chi

manitesterà

manisesterà la saccia della sua ueste; chi sarà potente di entrare nella sua bocca? & chi aprirà la porta con la quale si cuopre la sua faccia? Descritise D'intorno a' suoi denti sta il timore: il suo corp o è come uno scudo ne delle bruttezze d'acciaio coperto di scaglie tanto unite insieme, che non ui può entra- del demore un poco di aria. Il suo sternuto è un splendore di suoco, rosseg- uio. giano gli occhi suoi. Escono della sua bocca come siaccole accese; & delle sue narici un sumo come di pignatta, che bolle. Co'l suo siato sa ardere le bragse, escono siamme della sua bocca. Non mouerà spauento un mostro in tal modo sigurato?

Al tormento, che patiranno gli occhi, si aggiunge un'altro alle na rici, cioè una puzza intollerabile, che sarà in quel luoco per castigo de gli odori, che gli huomini carnali cercarono in questo mondo. Co me Iddio minaccia per Esaia dicendo. Perche s'insuperbiron le figliuo Esa. 3. le di Sion, andaron co'l collo alto porgendo gli occhi quà, & là, uantandosi delle lor pompe, & ricchezze tra poueri & nudi, perciò il Signore gli pelerà i capelli del capo, & tutti gli ornamenti prosani: e Premij de' in luoco di soaue odore gli darà strano puzzore; in luoco di cintola peccati. d'oro una sune; in luoco de' capelli ondeggianti, la testa calua. E per la sascia del petto, un cilicio. Questa pena si da per li soaui odori, & ornamenti sontuosi.

Volendo poi intendere alquanto di questa pena, considera Nota graquell'horribile tormento, che su da un tiranno trouato per sar morir ne supplicrudelmente gli huomini. Egli saceua ligare strettto un morto con un cio di Meuiuo; & lasciauali così uniti, sinche il morto con la puzza e i uermi, roche di lui usciuano, uccideua il uiuo.

S E questo tormento ti pare horribile, quanto sarà noioso quella puzza de' corpi de' dannati, & di quel luoco abomineuole doue essi staranno? Quiui diranno à ciascuno di quei miserabili la sentenza di Esaia. Detracta est ad inseros superbia tua, concidit cadauer tuum, Subter esternetur tinea, & operimentum tuum erunt uermes, cioè. La tua superbia è caduta sino all'inserno, quiui cadde il tuo corpo morto; & la poluere, che sarà sotto di te, diuenterà uermi.

SE pena tale si da all'odorato, qual punitione si darà alle orecchie con lequali si commettono piu graui peccati? Queste saranno tormentate con perpetue uoci, gridi, gemiti, bestemmie, che quiui si udiran no, perche si come in cielo altro non si suona, che alleluia perpetua, & diuine laudi; così in questa casa infernale de' tormentatori altro non risuona, che bestemmie contra Iddio, & una discordata melodia d'in sinite uoci disuguali, che quiui si cantano al suono de' martirij, & tormenti, che ui si odono.

Q v 1 v 1 sarà tanta la confusione, e i gridi di quella mal contenta gente in tanto horribile prigionia, siche ogni ruina, che si uide quando si perdè Troia, & arse Roma, su nulla rispetto à questo infernale tumulto. Ma uolendo sentirne qualche parte come per proua, tu deui imaginarti di passare per una ualle molto profonda, & piena di mol citudine infinita di prigioni, & feriti, & infermi, ciascuno de' quali gridasse, come lo strignesse il dolore, si huomini come femine, & fanciulli, come uecchi.

CHE ti parerebbe di tale strepito, & confusione di uoci? Cosi po trai far comparatione da questo luo co allo spauentoso inferno oue di tanta moltitudine non solo dolente, ma disperata, si udiranno tante bestemmie & uoci di furore contra Iddio, e i santi; ilche farà maggiore la lor pena. Qual galea di gente sforzata manda fuori tante maladirtioni, come in questo luoco? Questi sono i matutini, che ui cantano, & la dolente cappella del Prencipe delle tenebre: & sono questi i cantori, nella compagnia de' quali staranno i mormoratori, e i mal di centi, & quegli che posero le orecchie alle menzogne del nemico.

Non mancherà alla lingua, & al delicato gusto il suo tormento:poiche leggiamo nell'Euang.la gran sete che patiua il ricco goloso, « quel che Luc. 16. diceua al S. Patriarca, chiededo solamétevna goccia d'aqua, p rifrescarsi la lingua, laqual egli hauea arsa dal caldo. Pater Abraham, miserere, &c.

> Del tormento de' sentimenti, & di tutte le potentie interiori dell'anima. Parte terza del secondo trattato del Venerdi per la notte.

On o grauissime tutte le pene de'sentimenti esteriori, ma sono oltre modo piu graui quelle de' sentimenti interiori dell'anima, a' quali deue toccare la maggior parte, quanto

sono stati piu negligenti à schisare la colpa.

geriori .

SARA' prima tormentata l'imaginatione con una uehemente apsimenti in prensione di quei dolori, che non potrà pensare ad altra cosa. Et ueggiamo, che sostenendo un gran dolore, non potiamo separare il pen siero da esso; ancora che procuriamo di non ui pensare: perche l'istesso dolore desta l'imaginatione di sorte, ch'ella non può pensare ad altro, che ad esso dolore. Quanto piu dolorosamente auuerrà questo nell inferno; doue sarà il dolore senza comparatione piu intollerabile? In questo modo l'imaginatione accrescerà il dolore, e il dolore la

imaginatione; accioche in ogni parte cresca il-dolote del condannato.

Questi

PER IL VENER DI'LA NOTTE.

Questi saranno i pensieri di coloro, i quali mentre, che uissero, non si uolsero ricordare mai di queste pene; lequali sarebbono state un freno per ritirare la uita loro da' uitij, per li quali hora sono giustamente puniti.

Parimente gli tormenterà la memoria, quando gli souuerrà la felicità antica, e i suoi passati diletti. Allhora uedranno quanto caro gli

costa la gola, che gli saceua parere i cibi cosi saporosi.

Vn sauio dice, che tra tutte le auersità, non si truoua la maggio-Maggiore re, che lo hauersi ueduto in prosperità, & truouarsi in miseria. Quan auuersità, do i ricchi si uoltano in dietro, & che gli torna à memoria la passata qual sia. selicità, dopò laquale sono caduti in miseria, & in tanta sterilità, che non possono hauere una gocciola di acqua,& che le delitie sono mutate in trauagli, gli odori in puzza, & la musica in gemiti, quali tormenti si potranno ragguagliare à quei, che sono cagionati da questa memoria?

Et saranno assai maggiori, quando si porranno à considerare la breuità de' piaceri, che passorno in un punto, et i dolori, che dure-

ranno per sempre.

Quale sarà quel dolore, quando comprenderanno, facendo ben conto, come la loro uita è stata non piu, che un sogno & che per diletti i quali cosi tosto passarono, hanno da sopportare tormenti, che

mai non hauranno fine?

Queste sono le pene, lequali pariranno per la memoria; ma sarà maggior supplicio l'intendere, quale gloria hauranno perduto. Di qua nasce quel uerme, che morde la conscienza, co'l quale la diuina Esaia. scrittura molte uolte minaccia. Questo gli morderà notte, & gior- Verme, no & si pascerà delle uiscere di quei miseri. Il uerme nasce del le- chemorde gno, & rode l'istesso legno, cosi questo uerme della conscienza nacque la consciedel peccato, & tutt'hora contende con lui.

Questo uerme è un dispiacere, & una penitenza rabbiosa, la qual sempre accompagna gli scelerati, quando considerano quel c'hanno perduto; la cagione di questa perdita è il commodo, c'haueuano di

uon la perdere.

Questo commodo, di non perder si gran bene, gli starà sempre dinanzi agli occhi, & consumandogli le uiscere, gli farà dire continuamente. O sgratiato me, ch'hebbi tempo di conquistar tanto Ramarico bene, & non mi uolsi preualere di esso. Io hebbi tempo quando mi che nasce era offerto questo bene, ilqual erami dato in dono, (anzi n'era pregato) scienzanel & non lo uolsi accettare. Mi erano perdonati i miei peccati solamente peccatore.

MEDITATIONI SPIRIT VALI

confessandoli, & chiedendo da Dio perdono, mi era concesso, talche co'l dare per Dio al prossimo un bicchiero d'acqua fredda, poteua con quistar la uita durabile, Hora digiunerò per sempre; piagnerò, mi pentirò de' miei peccati, ma in uano. O come tosto passò quel tempo, che piu non tornerà. Quantunque haues si acquistato i Regni del mondo, & godutogli tanti anni, quanti sono i granelli della rena del mare, tutto questo era nulla, rispetto alla minor pena, che qua si patisce. Ma non mi dando altro, che un'ombra di piacere suggitiao, perciò sono astretto di sopportare eterno tormento. O infelisce diletto,o Danati ma sgratiato cambio, o punto male auenturato, hora nella quale diuenlediranno, ni cosi cieco, & misero. Maladetto sia chi mi ridusse in questo ingan dre, & chi on; maladetto chi non mi castigò. Et cosi maledicendo padre, & manon gli ha dre, con quanti potranno incolpare di questa lor pena, riputaranurà castiga no , à lor parere, felici coloro, che non sono nati, & le donne che ti in que-ko modo. non partoriranno.

Malediranno in tal modo questi miseri tutte le creature, & spetial-

mente chi fu cagione della lor perditione:

Leggiamo nelle uite de' Santi padri, come un sant'huomo uide in uissone un pozzo profondo, pieno di siamme ardentissime, per lequa li andauano un padre e un figliuolo legati insieme, iquali malediceua no l'uno & l'altro con grandissima rabbia. Il padre diceua al sigliuolo, Tu sij maladetto, poiche per lasciarti ricco, diuenni usuraio, & perciò sono condannato.

Il figliuolo all'incontro diceua al padre, & Maladetto tu padre, il-Nota fingolar essé quale lasciandomi i beni malamente acquistati, susti cagione della mia Pio .

perditione, doue mi credeui giouare.

Ma sopratutto quai saranno i tormenti della trista uolontà, sarà di continuo in essa una inuidia rabbiosa della gloria di Dio, & de gli eletti suoi; laquale sempre gli roderà le uiscere, come il uerme il suo legno. Il Salmo dice di questa pena, che il peccatore uedrà, & si sde Psal.101 gnerà; batterà i denti, & s'indebolirà, & perirà il desiderio de cattiui.

Porteranno un'altro odio à Dio; perche gli tiene quiui, & gli castiga; perche si come il cane rabbioso ferito con la lancia, ua à mot derla, cosi essi uorrebbono (se fusse possibile) offendere Iddio, perche sanno come esso è quello, che con la lancia, ò con la spada di giustitia, li ferisce.

Sono parimente molto ostinati nel male; perche non si pentono di essere stari maluagi, anzi gli rincresce di non essere stati peggiori. Et se pure gli spiace di hauer uiuuto male, questo non fanno per amor di

Dio:

Comparatione bellistima.

Dio: ma perche uorrebbono fuggire il proprio danno: & perche ui-

uendo bene, haurebbono schifato que' tormenti.

Con questo hanno una perpetua disperationes perche tenendo sinistra opinione di Dio, & della sua misericordia, non sperano, che gli possa mai perdonare; come èil costume de' disperati, siche non poten. do altramente uendicarsi contra di lui, adop erano la rabbiosa lingua.

#### Della pena chiamata del danno. Parte quarta del trat tato secondo del uenerdì per la notte.



H I potrà credere, che dopò tante pene, ui resti anco ra, che patire? Nondimeno, gliè manisesto, che le so-pradette pene sono nulla rispetto à quella, c'ho da dire. Considera dunque di quanta asprezza sarà questa pena, poiche i sopradetti tormenti, rispetto à questo sono

nulla; percioche la maggior parte delle pene sopradette s'appartengo

no alle pene del sentimento.

Resta hora la pena del danno, della quale è sopradetto; laquale Dissinitio senza dubbio è maggiore: & questo si dimostra con ragione mani- ne della pe sesta: perche altro non è pena, che la priuatione di alcuno bene, che si possedeua, ò che si speraua di possedere: & quanto è maggiore il bene, tanto la pena è piu graue, che si riceue, quando si perde. come si uede chiaramente nelle perdite temporali, che quanto sono di maggior beni, tanto cagionano maggior dolore.

Estendo adunque Iddio, un bene infinito: cioè maggior di tutti i beni, gliè manisesto, che il mancar di posseder esso Iddio, è un male

infinito, & per conseguente il maggiore di tutti i mali.

Oltre di questo, essendo Iddio il centro dell'anima rationale; e il Separatioluoco, doue ella si riposa persettamente, di qua nasce, che il sepa-ne da Dio rare quest'anima da Dio è à lei la maggior pena, & dolore, che ogni è la magaltra separatione. Perciò dice San Giouanni Crisostomo, che mille che si trofuochi dell'inferno uniti insieme, non le darebbono tanta pena, quan ui. S.Io.Chri to le da questo ritrouarsi dal suo Dio separata.

Non si può con parole esplicare, sin doue gionge questo dolore. soft. Le separationi, che si soglion fare nelle guerre, sono nulla, & le prigionie, come quando lieuano i figliuoli di braccio alle madri, rispetto al dolore, che cagionerà questa perpetua divisione di Dio.

Ma uolendo gustare alquanto di questa pena, sermati à mirare la horrenda foggia di morte, laquale si dice, che usaua un tiranno per

180

Horrendo modo di tormen-

uccidere gli huomini crudelmente. Egli faceua abbassare sin'à terre due rami di grandi alberi, & legare un piede di quel misero, che uo leua far morire à ciascuna di quelle punte, dopoi fattili lasciare in fret ta, ciascuna ritornando al suo luoco, stratiauan quel meschino rimanendo da ciascuna di quelle una parte attaccata.

Se questa separatione dalle parti del corpo era di tanta pena, che dire mo noi che sarà la separatione dell'anima da Dio che è non la parte, ma potiamo dire il tutto dell'anima nostra? Specialmente douendo durar non gia tanto tempo, quanto poteuano stare i rami per tornare al lor luoco, ma in perpetuo.

Le pene particolari de' dannati. Parte quinta del se condo trattato del Venerdì per la notte.



LTRE tutte queste sopradette pene, ue ne sono molte altre; perche queste sono pene generali, communi a' tutti i dannati. Ma sopra di queste seguono altre pene particolari, proportionate à ciascuno secondo il suo delitto. Come significò Esaia Proseta, quando egli dis

se. In mensura contra mensuram cum abiecta fuerit iudicabit cam. &c. cioè, Che si darà misura per misura; perche così determinò il Signore Espositio- nel suo cuor duro, nel caldo estiuo. Et estiuo significa l'accendimenme d'vn pas to, & surore dell'ira diuina: e il cuor duro la terribilità della sentenfo d'Esaia. tia, che castigherà le colpe temporali con pene eterne. Misura contra misura sarà la quantità, & proportione della pena conforme alla qualità della colpa. Perche quiui deue risplendere la beltà, & l'ordine della diuina giustitia: dando a ciascuno il suo merito secondo la conditione del suo peccato.

ghi parti-

Vn Dottor dice, che a questo modo saranno castigari gli auari con no i casti- miserabile necessità. I negligenti saranno stimolati, & spinti. I golosi patiranno di same. I carnali, & dishonesti saranno posti in siamme di solfo puzzolente. Gl'inuidiosi urleranno con dolori interni 🔊 come cani arrabbiati. I superbi, & prosuntuosi saranno pieni di perpetua confusione. Et così habbiamo da intendere de gli altri: cioè, gl'Idolatri del mondo, che bramano gli honori; che ammassano ricchezze; & gl'inuentori de' nuoui habiti, ouero uiuande, ò diletti. Chi mangia i frutti acerbi di necessità se gli legano i denti; così auie ne à gli huomini mondani, che uogliono godere il riposo auanti tem po; & hauere il paradiso in luoco, doue gliè confinato.

A' questi

A' questi di certo doueuano legarsi i denti, si come Iddio minaccia

per lo profeta dicendo.

Ogni huomo, che mangierà le uue acerbe, cioè prima che si maturino, tenga per certo, che gli amareggieranno la bocca. Si che chi uuole mangiar le uue prima, che si maturino, cioè uolere auanti al tempo peruenire i diletti del paradiso questo cibo gli sarà amaro, quan do saranno castigati nel diuino giuditio: perche si fece innanzi per go dere, & ripolare auanti al tempo.

#### Dell'eternità di tutte queste pene sopradette. Parte sesta del trattato secondo del Venerdi per la notte.



E tutte queste pene sono graui, che sarà poi, quando ui aggiungeremo l'eternità de' tormenri, che mai non si finiranno? Talche passati dieci mila anni, se ne agagiungeranno centomila; & poi tanti centinaia di milio ni, quante stelle sono in cielo, & quanta è l'arena del

mare; poi torneranno à patire à ruota senza mai far fine.

Esaia dice. Sta apparecchiato di andar alla ualle di Toset. Gliè apparec Esa. 30. chiato per commandamento del Re: il cui commandammento è suoco, & molte legne, e il soffio è del Signore Iddio de gli eserciti, si come un torrente di solfo corrente soffierà in esso. Questa ualle è l'abisso dell'inferno. Il suo mangiare è suoco, che abbrucia & non consuma. Le legne sono tutte le anime, & corpi de' condannati. Et per securezza, che questo suoco mai non si fornirà, i demoni si prendono cura di soffiarui dentro, & accenderlo. Et perche essi sono immortali, mai no cel seranno di soffiare in esso. Et quando essi si stanchassero, ui sarà il fossio di Dio; il qual mai nó si stácherà; accioche la sua giustitia habbia luoco.

Sarebbe gran cosa, se gli huomini potessero intendere alquanto di quella duratione, si come è in effetto: perciò non sarà suor di proposito allegare alcuni essempi, che ci farà manisesto tutto ciò, che tanto

ne giouerà d'intendere.

Penserai adunque à quella foggia di tormento, che si usa in alcune prouincie, doue ardono gli huomini uiui, quando sono malsattori: & quanto è maggiore la lor colpa, tanto gliardono con minor fuoco, accioche sia piu lungo il loro tormento. Ma quato sarà piu atroce quello, che si potrà prolungar lungo tempo con questa ingegnosa erudeltà?

Ma perche questo tormento (benche sia horribile) non può durare piu di un giorno con poco fuoco, quanto sarà fierissimo quello, che dura eternalmente con fuoco affai?

Truouasi Matematico nel mondo, che possa far manisesto quanto

l'infernale tormento sarebbe di questo maggiore?

Se un'huomo per iscampare da simil-tormento, si porrebbe ad ogni rischio, & setore, per mio parere, con maggior diligenza ci de-

uressimo adoperare per fuggir da questa eterna pena.

msato dal Tiranno Falari .

Considera medesimamente quanto era horribile quel tormento di Falari Tiranno crudelissimo; ilquale faceua metter l'huomo in un Toro di metallo, & accenderui fuoco sotto ; accioche quel tale co'l caldo del metallo si consumasse lentamente, & non potesse suggire, nèripararsi, ma gli restaua solamente di poter gridare quando ardeua, & uolgersi per quella stanza strettissima, finche moriua. Chi può udire questa insolita crudeltà, che non gli tremi il cuore di fpauento ?

Dimmi adunque o Christiano, parti che tutto questo tormento sia altro, che un sogno rispetto à quell'infernale, del quale hora si tratta? Et se quelso solamente à pensarui ne spauenta, che sarà à prouarlo?

Veramente gliè tanto gran cosa il penare per sempre, che se toccasse ad un'huomo solo à patire per tutti questi infiniti tormenti quanto al durare à ciascuno altro dourebbe tremare il cuore.

Era solamente un discepolo tra tutti i dodici, che doueua uendere il Signore, tuttauia quando egli disse uno di uoi mi tradirà, tutti cominciarono ad attristarsi, per esser la cagione tant'importante; & per che non tremiamo noi essendo manisesto, come sarà un numero infini to di gente dannata à questi tormenti? Et come il camino della uita è stretto oltre che l'inferno ha slargato i suoi spatij; accioche possa riceuere quei, che ui uanno.

Se non crediamo questo, doue è la fede? & se lo crediamo, & confessiamo, doue habbiamo noi lasciato il giudicio, & la ragione? Et s'habbiamo giuditio, & ragione, perche non andiamo noi gridando per strada, & narrando questa miseria? perche non ci ritiriamo ne' deserti, come fecero molti santi, & uiuere piu tosto tra le bestie,

che cadere in questi tormenti?

Come potiamo dormir la notte, & piu tosto non perdiamo il fentimento, pensando à quale strano pericolo ci trouiamo? Gia è manifesto come piu leggiero pericolo è stato bastante à sare impazzar gli huomini & anco à fargli morire.

PER IL VENERDI LA NOTTE.

La maggior pena di questi miseri è il sapere, come Iddio, & la lor pena corrono insieme quanto al durare; perciò il lor male non haurà consolatione, poiche la pena non ha fine. Questi maladetti se potessero credere, che dopò anni centomila le lor pene haueslero fine, con questo prenderebbono qualche consolatione aspettando, che pure hauessero fine questi tormenti, benche tardi. Ma perche (secondo S. Gre- S. Greg. gorio) dassi a' dannati la morte senza morte, & disetto senza disetto perche iui la morte sempre uiue, & senza fine sempre comincia, ne mai consuma quei che patiscono un tale disetto. perciò dice il Proseta. Sicut oues in inferno positi sunt, mors depascet eos, cioè, Si come Psal.48. pecore sono posti nell'inferno, & la morte si pascerà di loro. L'her-

ba, che si pascola non è cauata del tutto; ma ui rimane la radice, che è l'origine della uita: la quale la fa ritornar uiua, perche di nuouo, possa esser pascolata. Questa è la cagione, che il pascolo de' campi è continuo; poiche sempre cresce dopò, ch'egli è pascolato. In questo modo

si pascerà di questi miseri; & essendo la morte di tal

natura; che non può morire, esta non

mai

satierà di questo cibo; nè si stancheràin tale officio, senza far fine di trangugiare tal cibo : perche essa haurà sem pre, che mangia re, & essi che patire.



listima

#### IL SABBATO PER LA NOTTE



In questo giorno fattosi il segno della Croce, con la preparatione sopradetta potrai pensare alla felicità della gloria Questa consideratione è tanto utile, che quando hauessimo lume di uera sede, essa sarebbe bastante à sarne dolce ogni fatica; & le amaritudini, che sostenessimo per acquistar questo bene. Se l'amore delle ricchezze sa dolce all'huomo le fatiche, & trauagli, che per esse si sopportano. Se l'amore de' sigliuoli sa desiderare alla donna i dolori del parto, che deue sare l'amore di quel supremo bene, à comparatione del quale, gli altri non sono beni?

Gen. 29.

E AL PATIRIAREA GIACOB (SEcondo la scrittura) paruero poco sette anni di ses uitù per lo grande a'more, che portaua a Rachel, che dourebbe operar in noi quella supprema bel tà, & quell'eterno sponsalitio dell'anime con Dio, se con uiua sede mirasse à lui?

fto bene, potrai considerar queste cinque cose, che tra le altre sono in esso. L'eccellenza del luoco, il godere quella compagnia, la uissione di Dio, la gloria de' corpi; & finalmente la perfettione di tutti i beni, che ui sono.

CONSIDERA prima la dignità del luoco; & specialmente la

Conditio ni della gloria del Paradifo. sua grandezza, ch'è mirabile; perche quando l'huomo legge in alcuno autore, che sia di autorità, che qualunque sia delle stelle è maggiore, che tutta la terra, anzi, che alcune sono uenti uolte, & anco cento piu grandi che essa terra: & che leuando gli occhi al cielo, ue ne uede tante, & si larghi spatij, che ue ne capirebbono molto piu, come non si spauenta? come non rimane attonito, & suori di se, con siderando l'immensità di quel luoco, & quella bellezza insieme di quel soprano maestro?

Essendo la beltà di tal natura, che non si può con parole esplicare, poiche Iddio ha creato tante cose mirabili in questa ualle di lacrime, lequali hanno in se tanta beltà, che pensiamo noi, c'habbia creato in quel luogo, ch'è la stanza della sua gloria; trono della sua grandezza, palagio della sua maestà, casa de gli eletti suoi, & paradiso-

di ogni solazzo?

Considerata la dignità del luoco, penserai alla nobiltà de gli habitatori di esso, il cui numero, santità, ricchezze, & beltà, uince quanto si può pensare. San Giouanni dice, come è tanto grande la Apos.5. moltitudine de gli eletti, che niuno gli potrebbe annouerare. San s. Dioni-Dionisio dice, che la moltitudine de gli Angeli uince per numero sio Aréo tutte le creature materiali, che sono in terra. San Tomaso confor-pagita. mandosi con questo parere, dice, che si come la grandezza del cielo s. Tom. uince di gran lunga la terra, cosi la moltitudine de gli Angeli uince il numero di tutte le cose materiali, che sono in questo mondo con l'istes sa proportione. Questa cosa è di tanta grandezza, che chi ui pensasse, rimarrebe attonito. Et, se ciascuno de gli Angeli (benche sia il minore) è piu bello da uedere che tutte le bellezze del mondo uisibili, che sara uedere tanti Angeli di si rara beltà, & persettione, & gli ufficij, che tiene ciascuno di loro in quella soprana città? Quiui discor rono gli Angeli; ministrano gli Arcangeli; trionfano i prencipati; si rallegrano le potestà; s'insignoriscono le dominationi; risplendono le uirtù; lampeggiano i troni; lucenti sono i Cherubini; & ardono i Se rafini; cantando tutti laude a Dio.

Se la compagnia, & conuersatione de' buoni è tanto dolce & desiderabile alla conditione dell'huomo, qual contento sarà il trouarsi quiui alla prensenza di tanti buoni? parlar con gli Apostoli? conuersar co' Proseti? praticar co' Martiri? & sinalmente con tutti gli eletti? Et se tanto grande è lo star in compagnia de' buoni, che consolatione sarà di star alla presenza di coloro, che sono comendati dalle stelle della mattina, della beltà de' quali il Sole & la Luna si marauigliano, &

della cui presentia si gloriano gli huomini? Che sarà à uedere quel bene universale; nel qual si comprendono tutti i beni, & quel maggior mondo, nel quale stanno tutti i mondi, & quello, ch'essendo uno è tutte le cose, & essendo semplicissimo, abbraccia tutte le persettioni del tutto.

S'era tanto gran cosa uedere il Re Salamone, che la Regina Sabba Regina Sa diceua, beati quei, che ti stanno auanti, & godono la tua presentia. Che sarà à uedere quel sommo Salomone, quell'eterna sapienza, & quella infinita grandezza, quella inestimabile beltà, quell'immensa bontà, & goderla per sempre? Questa è la gloria essentiale de' santi, questo è l'ultimo fine, e il centro di tutti i nostri desideri.

Considera poi la gloria de' corpi, ne' quali sarà glorisicata ogni par-Doti del corpo glo re, & ogni membro, & sentimento haurà la sua propria gloria, & oggetto da potersi dilettare.I corpi in quel luoco goderanno quelle quatzificato, tro doti; cioè sottigliezza, leggierezza impassibiltà, & chiarezza; laquale sarà tanto grande, che ciascuno di quei corpi risplenderà nel

suo Regno come il sole.

Se adunque l'unico Sole, che sta nel mezo del cielo, basta per dat luce, & allegrezza à tutto il mondo, quanta luce daranno tanti soli,

& lampadi, che risplenderanno in quel luoco?

Beni del Paradiso.

Finalmente per abbreuiare, si troueranno in questa gloria uniti tutti i beni; saranno banditi di la tutti i mali. Quiui sarà sanità senza infermità, libertà senza seruitù, beltà senza bruttura, immortalità senza corrottione, abbondantia senza necessità, riposo senza turbamento, securezza senza timore, conoscimento senza errore, satietà senza fastidio, allegrezza senza assanno, & honore senza contradittione.

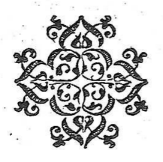
Agostino dice, che quiui sarà uera la gloria, perche niuno ui sarà S. Ago. lodato con errore, nè per adulatione. Quiui sarà l'honor uero; ilquale non si da à chi ne sarà indegno, nè si negherà à chi lo hauerà con fede, & con buone opere. Quiui sarà uera pace; laquale da niuno sarà turbata. Il premio della uirtù sarà quel medesimo, che diede la uirtù; e promise se stesso per premio, che è il maggiore, & piu degno d'ogni altra cosa. Egli sara il fine de' nostri desideri, si uedrà senza fine; & si amera senza che mai uenga in fastidio.

Quel luogo adunque è bello, grande, risplendente, & securo, la compagnia è grata, il tempo uniforme, con una semplice eternità. Quiui sarà perpetua primauera, che sempre fiorirà col fresco dell'aura dello Spirito santo. Quiui tutti si rallegrano, tutti cantano, tutti lau-

PER IL SABBTO LA NOTTE.

dano esso donatore di ogni bene; per la cui benignità i santi uiuono, & regnano nella sua gloria. O città celestiale, o terra doue si truoua tutto quel, che diletta; popolo senza mormoratione; cittadini quieti; & huomini, che nonpatiscono necessità. O', se si fornisse questa contesa, si fornissero i giorni del mio bando, mi uedrei pur lieto; ma hora solamente mi resta à bramare quel selice giorno, quando mi appressente del Dio mio.

FORNITA la meditatione, fegue di subito il rendimento di gratie, & la dimanda.





# TRATTATO SECONDO DELLA CONSIDERATIONE DELLA GLORIA DEL PARADISO,

TER IL SABBATO LA NOTTE.



NEL QUALE SI DICHIARA ALVNGO LA MEDITATIONE PASSATA.



NA DELLE COSE, NELLE QUALI specialmente douremmo assissare gli occhi, métre che siamo in questa ualle di lacrime, è la gloria del paradiso: perche questa sola cossideratione basterebbe per animarci à sopportar tutte le fatiche, & trauagli per acquistar tanto bene. Quando ld-dio promise al padre Abraam la terra di promise

sione, gli commandò che andasse per lei, dicendo. Lieuati; & ua per tut ta la terra per lungo & per largo; perche sono determinato di dartela.

Lieuati parimente anima mia in alto, lasciando qui basso i pensieri, & negoci terreni; & uola con le ali dello spirito à quella nobil terra di promissione; mirando attentamente la lunghezza della sua eternità; la larghezza della sua felicità; & la grandezza delle sue ticchezze, con tutte le altre cose degne, che ui sono:

3.Re.10 Scriuesi che udita c'hebbe la Regina Sabba, la fama di Salomone, uenne in Gierusalem per uedere la marauiglia, & grandezza, che di quel Sauio Resi narraua. Hora non essendo minore

la fama

PER IL SABBATO LA NOTTE.

la fama di quella celestiale Gierusalem, & di quel sommo Re, che la gouerna, ascendi tu ancora con lo spirito à questa nobile città, à contemplar la sapienza di questo Re soprano; & la bellezza di questo tem pio; la seruitu di quella mensa; l'ordine di quegli, che seruono; le li uree de seruitori; & la civiltà, & gloria di questa nobile città.

Et se saprai mirar ciascuna di queste cose, forse lo tuo spirito sarà leuato sopra di se, conoscerai, che non ti è stata mostrata la minima

parte di questa beata gloria.

Ma douendo sar questo, gli è necessario uno special lume di Dio, come significo l'Apostolo quando egli disse. Non cesso gratias agens Efe. I. pro uobis memoriam uestri faciens in orationibus mei, ut Deus Domini nostri 1 E S.V CHRISTI pater gloria det nobis & c. quasi noglia dire. Io supplico à quel Dio della gloria, & padre del nostro Signor GI Es V Снкі s то, che ui dia lo spirito di sapienza, & illuminigli occhi del cuor uostro; accioche sappiate quanto sia grande la speranza della uostra uocatione; & le ricchezze di quella heredità, & gloria, la quale egli tiene preparata per li santi.

Benche siano in questa gloria molte cose da considerare, tu puoi Cose, che contemplar particolarmente cinque cose piu principali; cioè la ec- si deuono cellente beltà del luogo, il diletto della compagnia, la uisione di Dio, del Paradi la gloria de' corpi, & l'eternità di questi beni tanto grandi.

#### Della beltà, & eccellenza del luogo. Parte seconda del trattato secondo del Sabbato per la notte.



ONSIDERA prima la beltà del luoco; laquale in figura ci descriue S. Giouanni nell'Apocalisse con que ste parole. Vno de gl'Angeli parlò meco dicendo, Ve Apo. 28 ni, ostendam tibi sponsam uxorem agni, Vieni, che ti mostrerò la sposa moglie dell'agnello, Et leuommi

in spirito in un'alto monte & mostrommi la santa città Gierusalem, chescendeua da cielo, la quale risplendeua con la chiarezza di Dio; & il lume di essa si rassomigliaua allo splendore delle gemme. Haueua questa città un muro grande, & alto, con dodici porte. Visione de & dodici Angeli, uno per porta. La superficie de' muri era tutta l'Apocalislauorata con pietre pretiose; & haueua ciascuna porta una delle dodici pietre piu stimate. La piazza d'essa era d'oro puro, & chiaro co me un uetro. Io non uidi tempio in essa, perche il Signor Dio onnipotente è il tempio suo. Questa città non ha bisogno di Sole, nè di

Descrittio Luna, che la illumini; perche il Signor Dio la illumina con la sua

me della eit chiarezza; & la lampada, che ui arde, è l'Agnello. tà dell'A-

pocalisse. Mostrommi ancora l'Angelo un fiume d'acqua uiua, chiaro, come un cristallo; ilquale usci della sedia di Dio, & dell'Agnello, & nel mezo della piazza; & dall'una riuiera del fiume, dall'altra era pianta-Alberodel to l'albero della uita, che produceua dodici frutti l'anno, ogni mese

la uita, & il suo; & le foglie di quell'albero erano atte alla salute delle genti. Non si uedrà in questa città alcuna sorte di maladittione; ma so-

lamente ui si uedrà la sedia di Dio, & dell'agnello seruiti da li loro

ministri &c.

Eccoti o fratello descritta la bellezza della città; non già che debbi pensare essa hauer tali cose materiali, come suonano le parole: ma dei per queste intendere di altre spirituali, & piu degne à noi per

queste figurate.

Il luoco, doue è posta questa città, è sopra i cieli; & la sua grandezza per ogni uerso eccede ogni misura perche se una delle stelle è tan to grande, quanto sarà grande quel cielo, che abbraccia tutte le stelle, e i cieli? Non è grandezza nel mondo, che con essa si possa compara re; perche (secondo un santo) dal termine occidentale di Spagna sino all'ultimo delle Indie, una naue trascorre in pochi anni; ma le stelle (benche per lor leggierezza caminino come lampi) nondimeno pena no molti anni à trapassar per la regione del Cielo. Se poi ricerchi delle opere, & lauori di quello edificio, nó è lingua, che lo possa dichiarare.

Se mi dimandi poi circa i lauori di questo edificio, dicoti, che non ui è lingua, la qual possa dichiararli: percioche se quanto ueggono este riorméte gli occhi mortali, sa mostra di tanta beltà, qual crederemo es ser ciò, che si coserua per gli occhi immortali? Et se ueggiamo che gl'ho mini fanno có le lor mani opere di tata beltà, che gl'occhi mortali rima gono stupiti, quale pensiamo, che sarà l'opera fatta per mano di Dio in quel sacro palagio edificato per la gloria de gli eletti suoi? Quam dile-

Psal. 83. Eta tabernacula tua Domine virtutum. Quanto sono diletteuoli (dice il Profeta)i tuoi tabernacoli o Signor Iddio delle uirtù? L'anima mia desiderò grademete, & uenne meno, contemplado il palagio del Signore.

Le città sogliono esser nobilitate spetialmente dalle buone qualità

de' cittadini se sono nobili, se sono molti, & d'accordo tra loro.

Chi potrà dichiarare in questa parte l'eccellenza di questa città:pernessuno di che tutti sono nobili, nè ui si truoua alcuno di bassa conditione, esbassa codi sendo tutti figliuoli di Dio? Tanto si amano tra loro, che tutti sono tione, ma una cosa medesima, & d'uno istesso cuore; & uiuono in tanta pace, li.

PER IL S'ABBATO LA NOTTE

che l'istessa città si chiama uisione di pace: ilche significa questo no-

me Gierusalem .

Ma se uuoi sapere il numero de gli habitatori di essa, esso San Giouanni ti risponderà dicendo, ch'egli uide in spirito una gran compagnia de' beati; iquali niuno potrebbe annouerare; & erano raccolti di Numere tutte le genti, tribu, & lingue del mondo, i quali, stauano auanti al di quelli, che sono trono di Dio & dell'Agnello suo, uestiti con uesti bianche, & con pal nella Citme trionfali in mano, cantando à Dio Canti di laude. Et con questa tà di Dio. sententia si conforma Daniel, dicendo di questo sacrato numero. Milia milium ministrabant ei, & decies milies centena milia asistebant illi, Dan. 7. cioè. Migliaia di migliaia seruiuano al Signore della maestà, dieci uolte centomila gli stauano auanti.

Non dei pensare, che quantunque siano tanti, che ui sia tra loro disordine, ilquale altroue suole esser cagionato dalla moltitudine, anzi ui è maggior ordine di armonia: perche quel Signore, ilquale con tanta mirabile consonantia ordinò i mouimenti de' cieli, il corso delle stelle, chiamando ciascuna per suo nome, ordinò questo innumerabile essercito de' beati con si bell'ordine, dando à ciascuno la gloria Ordine de al merito corrispondente; & sono diuisi in molti ordini; cioè in Apo la città di stoli, in Martiri, in Confessori, in Vergini, in Profeti, & in altre qualità Iddio. de Santi. Et parimente sono diuisi gli Angeli in noue cori, compresi in tre Gierarchie; sopra le quali è il trono della beata Vergine; laquale non ha in quella beata gloria alcuna creatura, che la pareggi. Di sopra la santissima humanità di CHRISTO, che sie de alla destra della maestà di Dio nelle altezze.

Trascorri anima mia per questi cori; passeggia per queste piazze; considera l'ordine di questi cittadini; la bellezza di questa città; & la nobiltà de gli habitatori; salutagli tutti à nome; chiedendo da essi aiuto con la loro oratione.

Saluta medesimamente questa gioconda città, & tua patria; & come peregrino, che la uede di lontano, mandale il cuore dicendole. Iddio ti salui o dolce patria, terra di promissione; porta di securezza; luoco di refugio, casa di benedittione, regno di tutti i secoli; paradiso de' solazzi; giardino de siori eterni; ridutto di tutti i beni; corona de' giusti: & fine de'nostri desideri. Iddio ti salui madre, & speranza; per la quale sospiriamo, & sin ad hora diamo gemiti, combattendo contra i nostri nemici; percioche, Non coronabitur, 2. Tim. 2 quis nist legitime certauerit: Non sarà coronate, chi non combatterà fedelmente.

La seconda allegrezza, che riceuerà l'anima con la compagnia de' Santi. Parte terza del secondo trattato del Sabbato per la notte.

H 1 potrà dichiarare tutto ciò che dopo tale allegrezza, riceuerà l'anima nostra, con questa felice compagnia ? perche quiui si truoua perfetta carità, alla quale

s'appartiene di fare tutte le cose communi.

Quiui si adempie quella dimanda del Saluatore, che dice. Pregoti o padre, ch'essi siano una cosa medesima per amore, si come noi siamo tali per natura, perche quiui sono meglio una cosa istef, sa, che i membri in un medesimo corpo: perche essi sono uniti in ispi rito, il quale dona à tutti un niedesimo essere & una uita beata.

Mébri del corpo di Christo, p che hanno amore.

Quale è la cagione, che i membri del tuo corpo hanno tra loro tanta unità, & amore, se no perche tutti partecipano di una istessa for ma, che è l'anima, laquale dona à tutti uno istesso essere, & una uita? Se unità, & l'humano spirito ha uirtù di cagionare si grande unità tra' membri, che sono tra loro tanto differenti per osficio, & natura, quanto piu lo può far quel diuino spirito, per lo quale uiuono gli eletti; & è à tutti, come una commune anima? anzi è da credere, che ci usi maggior cari tà, & unità essendo egli piu efficace, & nobile cagione, & di maggior uirtù, si che può dare l'essere piu nobile.

> Dimmi adunque, se questa foggia di amore, & d'unità fa le cose communi, cosi buone, come triste? Ilche ueggiamo auuenire ne membri di un medesimo corpo; & delle madri uerso i figliuoli,lequali tanto si godono del ben de' figlinoli, come del suo proprio, & si contristano del male, che gliueggono patire. Et essendo cosi in esfet-

> to, qual contento hauranno gli eletti della gloria di tutti gli altri, amando ciascuno, come se stesso? Et se quell'heredità celestiale è per tutti una (secondo San Gregorio) & tutta per ciascuno, diremo che: ciascuno sente tanto gaudio della gloria di ciascuno, come se la godesse

tutta per se. Et perciò si come è quasi infinito il numero de' beati, così ti infinite. le allegrezze di ciascuno saranno infinite; & cosi ciascuno possedera. l'eccellenza di tutti; godendo il contento in se stesso.

Figlioli 7. Q V E S T I sono quei sette figliuoli di Giob, tra' quali era tanto di Giob. amore, & carità, che ciascuno di loro faceua un giorno la serrimana,

un conuito

30b. 1.

un conuito à tutti gli altri: siche ciascuno partecipaua medesimamente delle facultà de gli altri, come della propria: onde il proprio à tutti era commune, e il commune à ciascuno proprio: & questo cagionaua tra

quei santi fratelli si fatto amore, & fratellanza.

Quai conuiti ci faranno i Cherubini, i Serafini, & gli altri Ange- Luc. 19. li à Dio piu vicini, quando ci mostreranno la nobiltà della loro con ditione, la luce della contemplatione, & l'intenso ardore della loro carità, uerso Iddio? Quanto contento sentiremo di uedere in quel luoco, l'esercito de' Santi Martiri uestiti di bianco, con le palme in mano, & le gloriose insegne de' loro trionsi? che piacere sarà à ueder quelle vndecimila Vergini, & quei diecimila Martiri, imitatori del- Vndici mi la Croce di CHRISTO, & partecipi della gloria, con altra innu- la Vergini. merabile moltitudine? Quanto piacere sarà à uedere quel Diacono Dieci miprimo Martire co' sassi d'intorno, ilquale lampeggierà come una fiam- S. Stefano. ma, poiche con patienza inestimabile uinse i nemici della'pietà? & quell'altro, che si contentò di esser arrostito per mantenere il suo pro S. Lorezo. posito nella sede Christiana? Sarà di gran contento uedere la costante Caterina coronata di rose, laquale ha uinto le ruote co i rasori; adope S. Caterirandoui le arme della fede, & della speranza. Singolar piacere senti. na. remo di uedere i sette fratelli Macabei, i quali con la pia, & ualorosa Sette fra-madre sprezzaron la morte, e i tormenti, per osseruar la legge diuina. telli.

Qual collana d'oro, ò di gioie sarà piu gioconda da mirare, che uedere il collo di Gionanni Battista, ilquale volse piu tosto perder la S.Gio. Bat testa, che dissimulare il peccato del Readustero? Qual porpora tan tista. to risplenderà, quanto è il corpo di San Bortolameo, che su scorticato s. Bartoloper CHRISTO? Grandissima sarà a uedere la gloria de i due Pren meo. cipi della Chiesa Christiana, Pietro, & Paolo risplendere vn con la S. Pietro, e Croce, che è lo stendardo di CHRISTO, l'altro con la spada, co. S.Paolo. quali mezi furon coronati. O conuito glorioso, o mensa Reale, degna veramente de gli eletti di Dio. Vadino pure i mondani a' lor con

uiti sozzi, & carnali ad empire di souerchio il uentre.

Ascendi poi soprai cori de gli angeli, & quiui trouerai vna piu marauigliola gloria, la quale rallegra tutta quella corte celestiale. Lieua adunque gli occhi & mira quella regina di misericordia, piena di carità; della cui gloria si marauigliano gli Angeli, & della cui gran dezza si gloriano gli huomini. Questa è la Regina del cielo, coronata Maria Ver di stelle, vestita del Sole, calzata della Luna, & benedetta sopra tutte gine. le donne. Quanto gaudio sarà a uedere la nostra Signora, & madre nostra, non gia ingenocchiata al presepio, non turbata per timore di

quelle parole, che Simeone profetizaua, non va cercando il figliuolo smarrito: anzi con securezza di non perderlo, gli siede alla destra. Non piu gli sa mestiero di cercare il silentio della notte per scampar se creatamente da Herode, nè la uederai al pie della Croce, che le caschino sopra il capo le gocciole di sangue, che cadeuano dal figliuolo. Non patisce la grauezza di quello sproportionato cambio, quando le su dato il discepolo per maestro, e il seruo per Signore.

Non si vdiranno piu quelle dolenti parole, dette con molte lagrime auanti la Croce. Quis mihi tribuat ut ego moriar pro te, cioè,
Chi mi desè che posse morire per te, o Absolon figliuolo mies Tro

2. Re.18 Chi mi darà che possa morire per te, o Absalon sigliuolo mio? Tutte queste miserie saranno passate; & quella, che in questo mondo sarà veduta la piu affitta del mondo, quiui si vedrà essaltata sopra tutte le creature, godendo per sempre di quel sommo bene, & dicendo:

Cant. 3. Inueni quem diligit anima mea, tenui eum nec dimittam, cioè, Ho trouato colui, che ama l'anima mia, io lo tengo, & non lo lasciarò

Se questa allegrezza è cosi grande, che sarà a vedere la sacratissima humanità di Christo insieme con la gloria, & uera beltà di quel corpo, che su disprezzato, battuto, & dopò molti tormenti, crocissso?

Humanità di Christo

.th: ....

Sarà come (dice S. Bernardo) quell'humanità piena d'ogni soauità, & gratia, della quale goderanno sommamente gli huomini, ueg gendo vn'huomo creatore de gli huomini. I parenti di vno, che sia fatto Cardinale, ò Papa, se lo recano a grande honore, ma sarà a gli huo mini di maggior honore, il ueder quel Signore, ch'è nostra carne, & sangue sedere alla destra del padre, & creatore del cielo, & della terra. Quanto lieti staranno gli huomini tra gli Angeli, quando vedran-

no come il Creator del tutto è huomo non Angelo? Sei membri si recano ad honore quella riputatione, che viene data al capo per la grande unione, ch'è tra quelli, & questo, quale contento sarà ne' beati , che sono tanto stretti co'l capo loro? Che diremo noi di questa beatitudine, se non che ciascuno haurà come per sua la gioria del Signore? Questa allegrezza sarà tale, che niuno sarà bastante di commen darsa con parole. Chi sarà tanto auenturato, che meriti di godere si gran bene? Chi mi concederà (ò fratel mio) ch'io pigli il latte della mia istessa madre; ch'io ti truous suora, t'abbracci, & ti baci? Ti piglierò, & condurcò in casa di mia madre? O Signore doici simo quan do sarà quel giorno, che comparirò auanti di te, satiandomi di stare auanti la faccia tua, & godere la tua beltà? Quando vedrò io quella ficcia, nella quale gli Angeli bramano di mirare?

Cant. 8.

La terza allegrezza, che riceuerà l'anima con la chiara uisione di Dio. Parte quarta del secondo trattato del Sabbato, per la notte.



OPRA tutte queste allegrezze sarà grandissima con Cosolatio solatione il ueder chiaramente quella faccia diuina, fima sarà il nella quale consiste la gloria essentiale de' Santi.

Sono grandissime occasioni di gloria le sopradette; faccia diui ma tutte sono picciole comparate à questa ussione di- na.

uina. Leggesi d'Isaac, che uide il riposo come era buono, & la terra ottima: & che per queste pose gli huomini alla fatica, & si fece tributario. Il riposo & la gloria de' santi è buona; ma la terra, nella quale si piglia tal riposo è ottima; perche questa è la faccia, & beltà di Dio, dalla cui uista procede la gloria, & riposo di Dio. Questa sola basta a dar perfetto riposo alle anime nostre: perche la dolcezza, & soauità delle creature, può ben dar diletto al cuore humano, ma non può con ogni suo bene satiarlo.

Se adunque tutti questi beni tanto dilettano all'huomo, quanto sarà giocondo quel bene, che in se comprende la persettione di tutti i no, & perbeni? Et se la uista sola delle creature è tanto gloriosa, che sarà à ue- petuo. dere quella faccia, quel lume, quella beltà, che da splendore ad ogni

beltà che si può imaginare?

Che sarà dico à uedere quell'essentia tanto mirabile, tanto semplicissima, & tanto commune; & uedere ad un tratto il misterio della santissima Trinità, la gloria del Padre, la sapienza del Figliuolo, & la

bontà, & amore dello Spirito Santo?

In quella uedremo Iddio, uedremo noi, & tutte le cose in Dio. San Fulgentio dice, che si come chi ha dauanti uno specchio uede es- S. Fulgenso specchio, & se stesso in lui; & uede parimente tutte le cose, che so tio. no auanti esso specchio, cosi trouandoci noi auanti quello specchio senza macula, della diuina maestà, lo uedremo & noi in esso insieme con tutte le cose, che sono fuori di esto, secondo c'hauremo maggiore; ò minor cognitione di lui.

Quiui poserà l'appetito del nostro intelletto; & non bramerà di saper piu:percioche si uedrà innanzi tutto quello che si può sapere, & intendere. Quiui riposerà la nostra uolontà: amando quel bene uniuersale, nelquale consistono tutti i beni : & fuori delquale non è bene

ne grandi f

MEDITADIONI SPIRITVALI

alcuno da godere. Quiui risposerà il nostro desiderio, co'l cibo di quella soprana allegrezza, laqual empirà di sorte la bocca del cuor nostro, che non gli resterà cosa alcuna da desiderare. Quiui saranno ri munerate perfettamente quelle tre uirtu, con lequali Iddio è honorate quà, che sono Fede speranza, & Carità: & sarà tale il lor premio.

Premio de le uirtà, qual fia.

Alla Fede si deue la chiara visione di Dio, alquale essa ha creduto. Alla speranza si da il possesso di tutti i beni, con Fede sperati ; & alla Carità perfetta si aggiunge ogni sua perfettione. Quiui uedran no, amaranno, canteranno, & lauderanno, & staranno satolli senza

fastidio, senza same, & necessità.

Questo è il luoco doue sempre si canta quasi quel nuouo canto; che Giouanni dice nell'Apocalisse di hauere vdito. Et chiamasi quasi nuouo; percioche quantunque egli sia sempre il medesimo, cioè vna laude, laquale è una commune laude di quella gloria, ch'è à tutti commune, con tutto questo egli è sempre nuouo quanto al gusto, & alla soauità; perche l'istesso sapore, c'hebbe da principio, loterrà sino al fine. L'allegrezza de' Santi non inuecchia; non divien ca-22 de San- nuta: nè anco inuecchiaranno i corpi: percioche colui, che fa star ti non in-sempre i cieli nuoui gia tanti anni, farà medesimamente, che il siore

della sua gloria starà sempre uerde, nè mai si marcirà.

Allegrez-

La quarta allegrezza, che sentirà l'anima con la gloria del corpo. Parte quinta del Sabbato, per la notte.



VESTA è la gloria essentiale concessa all'anime. Ma quel giusto giudice, non si contentando di tanta libe ralità verso di noi vsata, di glorificar l'anime nostre, vuole anco mostrar la sua larga magnificentia a glorificare i corpi, & dargli luoco nel suo real Palagio.

O amatore de gli huomini. O Re honorato de buoni, c'ha da far la car ne marcia, & tutti i suoi appetiti bestiali, co'l santuario del cielo? La carne, che doueua star legata nella stalla, con che ragione deue esser collocata tra gli angeli nel cielo? Lascia o Signore la poluere con Gen. 17. la poluere, perche la terra non merita di montar sopra i cieli. Ma quello, che dice Iddio ad Abraam. Io honorerò, & multiplicherò il seme d'Israel, perche è il euo figliuolo, benche sia generato di schiaua, per quanto à te tocca, significa, ch'egli farà tal fauore a' corpi de santi di glorificarli per il parentado, che rengono con le anime loro.

Parimente vuole il Signore, che colui, che aiutò à portare il peso partecipi anco della gloria. Et si come l'anima hauendosi confermato nella vita presente con la volontà di Dio, viene poi a partecipare della gloria di esso Dio, cosi il corpo, che contra la sua natura si conforma con la uolontà dell'anima, uenga à partecipare della gloria di essa. In questo modo saranno glorificati i giusti co'l corpo . & con l'anima; & (come dice il profeta) riceueranno beni doppij, nella lor Esa. 610 gerra; cioè la gloria dell'anima, & del corpo.

Che dirò poi della gloria de' sentimenti, ciascuno de' quali quiui Premio de goderà vn diletto, & gloria singolare? Gli occhi rinouati, & schia- corpi gloriti piu che la luce del Sole, vedranno quei palagi Reali, quei corpi glo

siosi, quei uaghi campi con altre degne cose da mirare.

Le orecchie di continuo vdiranno quella musica di tanta soauità, che vna sol voce basterebbe, per fare addormentar i cuori del mondo. Il sentimento dell'odorare sarà ricreato in questo modo, che sentirà soauissimi odori, non gia di cose uaporose, come sono qua giù, ma d'odori proportionaii ad essa gloria.

Il gusto ancora sarà pieno di mirabile dolcezza: non gia per sostentamento della vita, ma perche sia la gloria del corpo al tutto persetta:

Che contento adunque sentirà l'anima, poiche per la mortificatione & guardia de' sentimenti, che durò poco tempo, si uede posta nell'abisso di gloria; senza trouare il fondo di tanta allegrezza?

O fatiche bene impiegate, O seruitu ben premiata, O cosa che non si può con parole esprimere: ma solamente sentire, desiare, & cer care con mille vite; & tante ne hauessimo da spendere per ottenerla.

Il quinto gaudio dell'anima, che è della duratione eterna. Parte sesta del secondo trattato del Sabbato, per la notte.



O R A ueggiamo per qual cagione si concede si lungo Eternità ei spatio di tempo alla buona sorte dell'huomo. Questa dourebbe eternità dourebbe bastare per sarci andar chiamando bastare à tutte le fatiche, & trauagli, che venissero sopra di nei, farci chia-Accioche potessimo seruire, & aggradiria a quegli, che bulationi.

gli tiene preparato tanto bene. Durerà questo guiderdone tante migliaia d'anni, quante stelle sono in cielo, & molto piu, perche non haurà mai fine. Durerà tante centinaia di migliaia d'anni, quanto

MEDITATIONISPIRITVALI

sono le gocciole dell'acqua del mare; quante sono cadute sopra la ter ra piouendo, & molto piu, cioè infinitamente. Et finalmente durcrà Psal. 145 finche durerà Iddio, cioè ne secoli de secoli, Essendo scritto. Regna

bit Dominus in sacula, cioè, Regnerà in eterno, & piu. Et altroue.

Psal.144 Dominatio tua in omni generatione, & generatione, Il tuo Regno è Regno di tutti i secoli; & la tua Signoria di generatione in generatione.

Adunque o padre di misericordia, & Dio di consolatione, ti supplico per le uiscere della tua misericordia, ch'io non sia priuato di que

Ro eterno bene, conseruato a chi ti ubidisce.

P[al. 29

SIGNORE Iddiomio, essendoti piaciuto di crearmi a tua imagine, & similitudine,& farmi capace di te, riempi della tua gratia l'ani ma mia, laquale creasti per te: sia mia parte Iddio, & la terra de' uiuenti. Non mi dare o Signore in questo

mondo riposo, nè ricchezze; conseruami tutte quelle per l'altra uita. Non noglio heredità co' figliuoli di Ruben nella terra di Galaad, & perdere la giuriditione, che mi concedi nella terra di pro missione. Io

dirò co'l Salmista. Vna sol cosa dimando dal Si gnore, & questa ricercherò, ch'io habiti nella casa del Signore, rutti i giorni della uita mia.



# DOMINICA, PER LANOTTE.



In questo giorno fattosi il segno della Croce con la preparatione sopradette, penserai a' diuini benefici, per renderne gratie al Signore, & per accendertimolto piu nell'amor suo, che t'ha fatto tanti be ni, sentendo piu di cuore il dispiacere dell'offese, che facesti a si benigno benefattore.



T Q V A N T V N Q V E S I A N O Q V E S T E benefici innumerabili, nondimeno tutti si posso Benefici di no ridurr' a cinque maniere di beneficij, cioè crea cinque ma tione, conservatione, redentione, uocatione,& beneficij occulti, quali ciascuno ha riceuuto in se stello.

Circa il primo beneficio della creatione, con- Creatione sidera prima quel che tu eri prima, che susti creato: & come si portò dell'homo Iddio teco; & che prima ti diede questo bene, c'hauesti corpo, & & suoi bemembri, & sentimenti; & che fusti animale tanto eccellente si nel corpo rispetto a gli altri animali, ma piu nell'anima creata a sua imagine, & similitudine, per hauer si alto fine come è godere Iddio con quel poréciedel le altre potentie, che sono, intelletto, Volontà, & Memoria. Et l'huomo. pensa bene, che dandoti egli tale anima, ti diede tutte le cose; essendo manisesto, come niuna persertione si truoua in alcuna creatura, laquale

#### MEDITATIONI SPIRITVALE

l'huomo con la virtu, & dispositione dell'anima sua non sappia contrafare; perciò si conchiude, che dandoci solamente l'anima, ci hab. bia dato ogni cosa insieme.

Conterusgione dell'huomo.

Circa il beneficio della conservatione, considera come l'esser tuo di continuo depende dalla sua prouidentia; & che non potresti viuere vn punto, nè mouere vn passo, quando ti mancasse il suo mantenimento, & ch'egli creò tutte le creature per tuo seruitio; & cheanchora deputò gli angeli à tua guardia, & riparo: Considera con que-Ro la vita, le sorze, la salute, che ti da, i cibi, & altri simili soccorsi temporali. Et sopra tutto considera bene le miserie, & disetti, ne' quali tu vedi ogni giorno cadere altri huomini;ne' quali parimente tu poteui cadere, se la diuina mano non ti hauesse sostenuto, preservan doti per sua pietà.

Redétione dell'huomo.

Quanto al beneficio della redentione, potrai considerar due cose; prima, quali & quanti siano stati i benefici, che Iddio (per mezo della redentione) ci ha donato; la seconda quanti mali, & quale grauezza egli ha sofferto nel corpo, & nell'anima, per guadagnarci que-Sti beni .

Circoftan-

Ma perche intendi quanto sei debitore a Dio, lo potrai comprenze quattro dere, considerando queste quattro circostantie in qualunque misterio bono con- della sua santa passione. Et sono queste. Chi patisce, che cosa egli Ederar ne' patisce. per cui patisce. & la cagione perche patisce. Chi patisce è Id misterij de dio: Le cose, che patisce sono i maggior tormenti, & vituperi, che la passion mai patisse huomo nel mondo: per chi patisce, per creature abomineuoli, & simili a' demoni nelle loro maluagie opere. Per qual cagione egli patisce; Non gia per suo vtile; nè per nostro merito: ma solamen te per sua suiscerata carità, & misericordia: lequali due cose lo secero

scendere dall'alto cielo, & venirci a visitare per aiutarci.

Vocatione dell'huome .

Quanto alla vocatione, considera quanto beneficio ti sece Iddio, facendoti Christiano; chiamandoti al battesimo; par mezo del battesimo alla sua santa sede; & sacendoti partecipe de gli altri sacramenti. Et se dopò questa vocatione, essendo tu caduto in peccato, & perdute l'innocentia, egli t'ha solleuato, & renduto la suagratia, riducendoti in istato di salute, come lo potrai laudare a bastanza per tal benesitio? Quanto grande è stata la sua misericordia, aspettandoti tanto tem po, sosserendo i tuoi peccati, & mandandoti lesante ispirationi, & che non ti tagliò il filo della vita, come fu tagliato ad altri trouandosi essi nel peccato: Et finalmente di chiamarti con gratia tanto potente, che risuscitasti da morte a vita; & che tu aprissi gli occhi alla luce?

Quanto

Quanto fu poi singolare la sua pietà, dopò lo hauerti conuertito Pieta di a darti la gratia, che non tornassi al peccato per vincere il nemico, & l'huome. perseuerar nel bene? Questa è l'a cqua mandata per tempo, & tardi, la quale promise Iddio per Gioel profeta dicendo. Voi figliuoli d'Israel godete, & rallegrateui nel vostro Signore Iddio ilquale v'ha dato vn maestro, & precettore di giustitia: & perche farà scendere sopra di uoi l'acqua a buon'hora, & tardi; cioc la gratia preueniente, e la gratia sussequente : la preueniente voglio dire, con la quale cominciamo il seme delle buone opere, & la sussequente, & finale, che conduce il seme alla maturità, & all'ottimo suo fine.

Questi sono i benefici publici, & da tutti conosciuti; ma ve ne so- Benefici se no altri secreti, iquali conosce solamente colui, che gli ha riceuuti. ereti di Et altri sono tanto secreti, che non sono conosciuti da chi gli riceue, Dio dati &

ma solamente gli ha il donatore di essi.

Quante volte è auenuto, che Iddio riguardando al tuo demerito per superbia, negligenza, ò ingratitudine, doueua leuarti la sua gratia, abbandonarti come ha abbandonato molti per simili cagioni, & nondimeno ha voluto per sua benignità conseruarti?

Quanti mali, & occasioni de mali ha preuenuto il Signore, che non auengano, disfacendo le reti del nemico tagliandogli i passi,

& non dando luoco a' fuoi trattati, & configli ?

Quante volte ha egli fatto con alcun di noi quello, ch'egli disse a San pietro. Eccoti o Pietro, che Satana cercaua con diligenza di cri- Matt. 26 uellarti, come si criuella il frumento nell'aia. ma io ho pregato per te, che non venga meno la tua fede. Ma chi potrà sapere questi secreti, se non Dio?

I beneficij che si chiamano positiui, ben si possono conoscere: ma Benefici quelli, che si chiamano priuatiui, iquali non consistono in farci bene, positiui. ma in guardarci dal male, chi gli potrà conoscere?

Dobbiamo adunque per questi, & per quelli render gratie al Si privativ gnore, & considerar quanto siamo a Dio debitori; benche importa essai, che non potiamo conoscere quanto siamo debitori, & quali siano le nostre forze per satisfare a' nostri debiti. របស់សភាពសាស ភាពពេក នារីបានសម្រាស់ មានស្វែក ស្រីការសាស្រ្តាកាន ដែលប្រាសាស្រ្តាកាន ដែលប្រាសាស្រ្តាកាន ដែលប្រាសាស

FORNITA la meditatione, segue di subito il rendimento di gratie, Coladimanda de llos guilde esta olisa a lesa esque par la como sas? La contraction of the common the second of the contraction of the cont

And the strategic Correlances are associated by the strategic and the same

s innue som sig fin lengstel to mig tig to en in he bedrie. Lette til 🕉



#### TRATTATO SECONDO DELLADOMINICA PERLANOTTE.

DELLA CONSIDERATIONE DE BENEFICIODIVINE



#### NELQVALESI DICHIAR A PIV a lungo la Meditatione passata.

Ingratitudine quan to ha graae colpa.

ะไม่ ไม่มาก 1 inbod

1000 0110 Hy



หลางการเกาะเลย และเมื่อเกาะเลย

ว่าเลงหลางเด้งของเร็บได้ เกตเทลไหลดูรถ NADELLE MAGGIORI QVERELES che Iddio habbia contra l'huomo; & della quale ci darà piu graue pena nel giorno del giuditio sarà l'ingratitudine de suoi benefici. Per questa querela cominciò Esaia le prime parole della sua Profetia; chiamando per testimonio il cielo, & la terra contra l'ingratitudine, ch'ulano i maluagi

sconoscenti. Audite cali, & auribus percipe terra, quontam Dominus Estata Il locutus est, &c.cioè. Odi (dice egli) o cielo, & terra nelle tue orec chie le mie parole, c'ha parlato il Signore Iddio. Io gli ho creati, & nu triti & essi m'hanno sprezzaro: Il bue conobbe il suo possessore, & l'asino il presepio del nostro Signore; ma Israel non conobbe me, nè il popolo ha uoluto intendete di milion di matematica conce con contrato de

Qual cosa può esser piu strana, che ueder l'huomo non riconoscer quello sche riconoscono le besties

San Girolamo sopra questo passo dice. Non uolse rassomigliar gli S. Girol. huomini ad animali piu intendenti, come è il cane, il quale per un poco di pane difende la casa del suo Signore, ma lo rassomiglia al bue, & all'asino, animali piu stupidi, & piu rozi de gli altri: per dimostrare

PER LA DOMENICA LA NOTTE.

che gli huomini sono piu roze bestte, che siano tra tutti gli animali: & di qual pena adunque sarà degna cosi bestiale ingratitudine? Iddio hamolte pene per l'ingrati; ma la piu giusta, & piu ordinaria è priuargli de' benefici loro concessi; poiche non ne rendono gratical do nator di essi; percioche l'ingratitudine (secondo San Bernardo) è un S. Bern. uento ardente, che secca il fiume della diuina misericordia; insieme Ingratitucon la fonte della sua clementia, e il corrente della gratia. dine, che

Estendo adunque l'ingratitudine cagion di tanti mali, diremo che la gratitudine (per lo contrario) sia cagione di molti beni, & specialmente di tre. come sarebbe a dire; prima l'amore di Dio perche La gratitu ( fecondo Aristotele) il bene per sua natura è amabile; & perciò ciascu dinegioua

no ama sommamente il suo proprio bene.

Essendo adunque gli huomini caldi amatori del proprio bene, & utilità, quando ueggono chiaramente come ogni bene da loro posseduto; è dono di quel sommo benefattore, tosto inchinano ad amare, & desiderar bene a chi gli ha fatto tanto bene. Da questo segue, che tra le considerationi, che piu uagliono a destar l'huomo all'amor di Dio, la prencipale è il pensare a' diuini benefici; perche ciascuno di Considera questi è un tizzone di suoco, ilquale insiamma, & auuiua somma-diuini bemente l'amor divino; siche il considerar molto a questi benefici, è nesicij, ne unire insieme molti tizzoni; accioche meglio si accenda la siamma di insiamma. questo caldo divino de caldo de la como de O la mell'amor

Gioua parimente questa consideratione a destar nell'huomo il desiderio di seruire a Dio, quando pensa al grande obligo, che tiene con esso. Et si come gli uccelli, & gli altri animali rispondono alla uoce di chi gli chiama per li benefici, che riceuono; & come, se hauessero l'uso della ragione, ubidiscono a quanto è lor commandato, è cosa giusta che facciano il medesimo quei, c'hanno riceuuti maggioribenefici, & meglio gli può intendere allun à al mentino senos

Vale etiandio a destar nell'anime nostre il dolore, e il pentimento del peccato; percioche l'huomo considerando la moltitudine de benesici, c'ha riceuuti da Dio, & le molte offese, che gli ha satto, è astretto a uergognarsi, & consondersi, facendo comparatione dalla sua maluagità a quella somma bontà, laquale tanto tempo ha perse-· uerato à far bene a chi sempre ha procurato di oprar male.

Deue l'huomo per questi tre fini considerare i diuini benefici; & insieme per render gratie a Dio di quelli; & quando si trouerà in questa meditatione, deue co'l pensiero andar montando a questi luoghi; applicado il cuore all'amore di Dio; dal quale habbiamo ricenuto tanto

#### MEDITATIONI SPIRITVALI

bene, & poi a seruirgli, & finalmente al dolore, & pentimento de suoi peccati, aggiungendoui il render gratie, & offerir sacrificio di laude per li riceuuti beni, che sono quei mouimenti delle labbra, i quali Osea. 14. (secondo il Profeta) si offeriranno a Dio per gli hauuti beni.

Benefici di sinqué ma eiere.

Et quantunque i diuini benefici verso di noi siano innumerabili. nondimeno tratteremo solamente di cinque maniere di quei piu principali; a' quali si posson ridurre tutti gli altri; cioè, il beneficio della creatione, quello del gouerno, della redentione, della uocatione, & finalmente de' benefici particolari, & secreti, i quali potrà ciascuno conoscere da se stesso.

Benefici no di necestità me ditar tutti inlieme.

Non sa mestiero, che ad vn tratto si pensi a tutti questi benesici ; non si deo ma bastarà pensare attentamente ad vno, a due, ò a tre, perche gli eserci tij non si deono pigliare a carico, come di tal cosa, che si debba in tanto tempo venirne à capo; ma quanto basta per cibo quotidiano; perche quanto piu temperatamente si piglia, tanto meglio si digerisce, & tanto piu nodrisce, & è salutisero.

### Del beneficio della creatione. Parte seconda del secondo trattato della Dominica per la notte.

Beneficie della crea-



O RA cominciando dal benefitio della creatione, ac ciochetu possi gustar alquanto la grandezza di questi benefici, dei prima pensar profondamente quello, che tu eri prima, che susti creato.

Questo è vno de' principali auisi, che sogliono dare i maestri della vita spirituale; sì per conoscer la grandezza de benesici, come perche l'huomo si humilij sotto la mano di Dio; ueggendo come ogni sua cosa è nulla. Considera poi, che non sono mille anni, nè cento: ma pochissimo, che tu riceuesti l'essere; siche poco auan ti tu eri nulla; cioè meno che qualche cosa creata.

Considera medesimamente, che niente non ha potere di fare opesatione alcuna, si che non può far se stesso, nè meritare, che alcri lo creasse: perche la cosa, che non è, non può operare, nè montare. els est surqui in l'esperant proposer le constitue de sant les les montares en la constitue montare.

Stando adunque tu in queste tenebre, & nell'abisso tanto profondo, di niente piacque a quella somma bontà, & misericordia, auanti ad ogni tuo merito, per pura gratia, usar teco la sua onnipotentia; & cauarti con la potente mano di quelle tenebre, & dell'abisso pro-

PER LA DOMINICA LA NOTTE. sondo del non essere, fare che tu sussi qualche cosa, Et come dice Santo Agostino ) non qualun que cosa, cioè, non pietra, non uccello non serpe, ma huomo, cioè la nobile creatura del mondo. Egli ti die- S. Agef. de l'ester che tieni; egli compose, & organizò questo tuo corpo, & lo fornì d'ogni parte de' membri, & de' sentimenti con tanta marauigliosa prouidentia, che considerandoui bene ciascuno, è un miracolo, e un singolar beneficio. Il Santo Giob conosceus molto bene questo beneficio, quando egli diceua humilmente. Manus tua Do- Giob 100 mine fecerunt me, & plasmauerunt me totum in circuitu, & sic repente pracipitas me, cioè. Le tue mani Signore mi fecero, & mi formarono; tanto souvengati o Signore, che si come mi formasti di un pezzo di creta che mi tornetai in questa medesima. Tu mi uestisti di pelle, & di carne & componesti d'ossa, & di nerui; mi desti uita; mi usalti misericordia; & conseruasti lo spirito mio con la tua uisitatione.

Che dirò poi della nobiltà dell'anima tua, & di quell'alto fine, al quale essa è creata, & anco dell'imagine & capacità che tieni? L'ima gine è quella dell'istesso Dio: perche ueramente non è cosa alcuna crea Gen. Fi ta in terra, che piu si rassomigli à Dio: nè per la quale piu chiaramente si possa uenire in cognitione di esso. Perciò gli antichi Filosofi, & specialmente Anassagora, non seppero porrea Dio altro nome, che mente, che significa l'anima rationale, per la gran similitudine, che

trouauano tra Iddio, & essa.

Per questo si uede, che la sostanza dell'anima nostra non si può Sostaza de intendere persettamente; & auiene questo, che essendo lei molto l'anima no simile à quella diuina sostanza, laquale non potrà essere in questa uita può intenda poi conosciura segue che pon porismo intenda può inte da noi conosciuta, segue, che non potiamo intender perfettamente der persetle sue qualità.

Er perche il fine, per lo quale fu creata questa nobile creatura, è conforme alla sua dignità; perche a noi è manisesto come su creata, perche susse partecipe di quella beata gloria, & selicità a noi promessa da Dio, per habitare nella casa di esso, & mangiare alla sua mensa, si tudine. uestirsi d'immortalità, & regnar sempre con lui, da questo auiene all'anima questa marauigliosa capacità, la quale è tanto grande, che niuna creatura, nè tutte le ricchezze del mondo bastano per empiere il seno suo: anzi meno le bastano che un grano di miglio.

Con qual cosa pagheremo noi al Signore si gran dono? Se tanto siamo debiti a' padri carnali, perche si sono in qualche parte adoperati alla fabrica di questo corpo, quanto piu saremo debitori a quel padre eterno, che per mezo loro formò il corpo, & senza l'opera loro

creò l'anima, laquale senza comparatione, è piu degna di esso corpo: & senza laquale, egli non sarebbe altro, che un puzzolente letame. Che sono i nostri genitori, se non un istromento co'l quale fece Iddio picciola parte di questa opera? Se adunque tanto sei debitore all'istro mento di quest'opera, quanto sarai tenuto al principale agente, che la sece? Et se tanto sei debitore à colui, che attese à farne una parte, quanto piu deui à colui, che fece il tutto? Se tieni tanto conto della spada, con la qual su conquistata una città, quanto piu dei stimare il Re, che la conquistò?

> Del beneficio della conseruatione. Parte terza del sel condo trattato della Dominica per la notte.

Esa. 48

L medelimo Iddio, non si contentando di hauerti crea to in tanta dignità, & gloria ti conserua nell'essere, che t'ha dato, come egli dice per Esaia. Ego Dominus Deus tuus, docens te utilia, gubernans te in uia, qua ambulas.lo fonoil tuo S. Iddio, che ti insegno quel, che ti connien

sapere, & ti gouerno per lo camino, che tu sai. Molte madri contentan dosi di hauer partorito i figliuoli, non si prendono cura di alleuarli; ma cercano di un'altra balia, che gli nodrisca per scaricarsi da quel peso. Ma con Dio non è cosi, nò; anzi il Signor si uolse caricare di tutta l'opera, siche Iddio & la madre che ci generò, è la balia, che ci notrisce co'l latte, e delitie della sua pronidentia: come egli testifica per Osea Profeta dicendo. Ego quasi nutritius Effraim, portabam eos in brachijs meis, cioè. Io era come balia di Efraim, & gli portaua nelle mie brac cia; & essi non conobbero la cura, ch'io mi prendeua di loro.

Cosi ueggiamo, ch'egli stesso è creatore, & conservatore di quanto egli ha fatto: Et si come senza lui non si fece cosa alcuna, cosi sen= za lui ogni cosa si disfarebbe. Dauid Profeta confessa l'uno, & l'altro, con queste parole. Oculi omnium in te sperant Domine; & tu das escam illorum in tempore opportuno, cioè, Tutti gli occhi o Signore sperano in te, che tu gli doni il cibo a suo tempo. Et dadolo tu, essi lo riceueranno; & stendendo tu la mano della tua larghezza, sono piene a bastanza di quanto hano mestiero. Ma leuando tu la faccia da esse, subito si turberanno, & uerrano meno; ritornado nella poluere, della quale furó fatte.

Et è questo in tal maniera, che si come ogni mouimento, & ordine di un Horologio depende dalle ruote, che lo tirano dietro a se,si che quando le ruote si sermassero, subito quell'artificio, & monimento

fi fer-

PER LA DOMINICA LA NOTTE.

si fermerebbe: cosi la gran machina del mondo depende solamente. dal contrapeso della diuina prouidentia: in tal modo, che se essa (per yn modo di dire) mancasse, ogni cosa uerrebbe meno.

Se uorrai ben considerare, in questo beneficio sono compresi molti Beneficij. beneficij. Tutti i punti, & momenti della vita sono parti di questo molti sono beneficio: perche in niuno di quei potresti viuere, se Iddio leuasse sotto il be da te vn punto gli occhi suoi. Quante creature sono nel mondo, sono nesicio di parti di questo beneficio: perche veggiamo come tutte seruono a que- Christo. sto fine. Si che tuo è il cielo, tua è la terra, il Sole, la Luna, le stelle; il mare, i pesci, gli uccelli, gli alberi, gli animali, & concludendo, tutte le cose sono tue, essendo tutte dedicate al tuo seruitio. Questo è il beneficio, del quale tanto si marauigliaua il Profeta, quando egli diceua. Che cosa è o Signore l'huomo, & che tieni memoria di lui? e il figliuolo dell'huomo, che cosi lo visiti? Tu lo facesti poco minore, Psal. 7. che gli angeli; lo coronasti di gloria, & d'honore; & gli desti Signoria sopra tutte le opere delle tue mani. Mettesti sotto i piedi suoi tut te le cose, le pecore, le vacche, & tutti gli animali del campo, gli vccelli del cielo, i pesci del mare, che caminano per i sentieri di esso mare. O Signor Iddio nostro, quato è mirabile il nome tuo sopra la terra?

Et non si contentando di hauer applicato ad vso nostro tutte le creature visibili, volse, per sua misericordia, deputarui anco le inuisibili; cioè quelle nobilissime intelligentie, che stanno auanti alla faccia sua. Perche (secondo San Paolo) tutti sono ministri in questa gran casa, & fainiglia di Dio:il quale tiene raccomandata la tutela & guar- Heb. I. dia de gli huomini, per mantenergli nell'essere; ch'egli ha concesso.

Dicoti finalmente, ch'egli ha occupato al tuo seruitio tutto il mondo : accioche tu ti occupassi a seruirgli: & non volle, che sotto il cielo, nè sopra di esso fusse creatura essente da giouare a te : accioche non fusse in te cosa alcuna, la quale non seruisse.

Et quantunque tu passassi in fretta sopra queste cose, non dei passar senza molta consideratione i benefici, che l'ha fatto Iddio, hauendoti liberato da infiniti accidenti, & miserie; lequali veggiamo ogni giorno accadere a gli altri. Tu puoi vedere vn pazzo, l'altro cieco, vn morto, vn con le gamberotte, altri patiscono dolori di pietra, altri di gotte, & altri simiglianti mali. Perche in fatto questo mondo altro non è che vn pelago d'infiniti trauagli: & a fatica trouerai casa in questa terra d'Egitto, doue non siano gemiti & proprij dolori.

Dimmi di gratia, chi ti diede questa bolla di essentione e chi ti fece tanto prinilegio, che sta tante maniere d'insermi tu rimanghi

sano? Tra tanti caduti tustai in piedi? Non sei tu huomo, come gli altri? peccatore come tutti i figliuoli di Adamo? Se adunque tutti que sti mali uengono, ò da natura, ò da colpa, essendo in te le medesime cagioni, perche non ui sono i medesimi essetti? Chi ha sospeso gli essetti di queste cagioni? Chi ha sostenuto il torrente dell'acque, che tu pericolassi in questo diluuio commune, se non solamente la gratia di Dio? Siche sacendo ben questo conto, trouerai come tutti i mali del mondo sono tuoi benesicii, & che per ciascuno di essi dei ringratiate il Signore particolarmente, siche per lo benesicio passato trouiamo, come rutti gli altri beni del mondo sono tuoi benesici per conseruati, & ti giouano i mali; perche non liberandoti da loro, ti sa insiniti benesici.

#### Del beneficio della redentione. Parte quarta del secondo trattato della Dominica, per la notte.

Beneficio della rede tione, piu tostosi dee adorare, che parlarne. ENTAMO hora à quello beneficio inestimabile della redentione, benche sarebbe assai meglio adorare questo misterio con silentio, che ragionar d'esso tanto bas samente con lingua mortale.

& gratia, nella quale fusti creato: & poteua Iddio per sua giustiria lassiciarti in quello stato miserabile, come ui lasciò il demonio; senza che ti potessi con ragion lamentare di lui; ma egli seceal contrario, mutando la giusta ira in misericordia: & determinò di farti maggiori be nesici quanto egli hauea riceuuto piu graui ossese. E potendo egli rimediare a questo danno, mandando un'Angelo, ò un'Arcangelo, ouero in altro modo, uosse uenire egli in persona, & potendo uenir con maestà, & gloria, uosse uenire con humilità & pouertà, per farti meglio innamorare di se con questo benesicio; obligarti piu con questo esempio; & ricomperarti piu largamente con questo tesoro inestimabile; sacendori chiaramente conoscer quanto egli ti ama; accioche tu amassi lui: & quanto egli faceua stima di te, accioche tu mettessi in lui la tua speranza.

Esa. 66. Il Profeta Esaia con gran ragione commenda questa opera di redimerti, dicendo (secondo la traduttione de' settanta interpreti) In tut te le tribulationi de gli huomini non si stancò, ne suggi alcuna satica per giouargli & non uosse mandar huomini, nè Angeli, che gli redimesse; ma egli, per la grandezza della sua pietà, uosse uenire in

persona

PER LA DOMENICA LA NOTTE. 209

persona a redimergli, & portarli sopra le sue spalle tutti i giorni del se-1 colo, quantunque essi malamente conobbero questo beneficio, si che contristarono, & prouocarono ad ira lo Spirito santo.

Se tanto deui a questo Signore, perche egli uenne in persona à rimediare a' tuoi mali, quanto piu gli sarai debitore, per la maniera, che egli uenne a ricomperarti, laquale su piena d'angustie, & di trauagli?

Egliè ueramente vn gran beneficio, che'l Re perdoni le battiture alladro, che le merita: ma che l'istesso Re voglia riceuere le medesime battiture sopra le sue spalle per esso, questo è vn beneficio, che supera ogni consideratione humana. Quanti benefici si comprendo no in questo beneficio : lieua gli occhi a quel santo legno, considera le ferite, & i dolori, che patisce il Signor della maestà: perche ciascuna di esse è un beneficio particolare, & grandissimo. Mira quel corpo innocentissimo tutto insanguinato, con tante piaghe, & liuidure, vscendo il sangue per tante parti. Mira quel santo capo caduto per de bolezza, & appoggiato sopra le spalle, & quella diuina faccia, nella quale gli Angeli bramano di mirare, tutta sformata, & bagnata di san- Hier. nel gue. Et quella ch'era la piu bella di tutte le faccie de' mortali, hora le lamen. ha perduto ogni sua beltà. Guarda quel santo Nazareo piu candido al 3. che la neue; piu bianco che il latte; piu colorito, che il porfido an tico; come è piu oscuro, che i carboni: & tanto sformato & imbratta to, che a fatica lo potrano conoscere i suoi famigliari. Mira quella sacra bocca gialla e sinorta: le labra nere, che si trouarono a chieder misericordia per li suoi tormentatori.

Finalmente, miralo da ogni parte & trouerai, ch'egli in niuna è Considera Isbero dal dolore; anzi, che tutto da capo a' piedi è pieno di ferite, tione so-Quella chiara fronte, & quegli occhi piu belli che il Sole, sono oscu-ne, c'hebrati, & morti: le orecchie, cheudiuano i canti del cielo, all'hora be Christo udiuano bestemmie de peccatori. Quelle braccia, che abbracciano in Crose.

tutto il mondo sono slongate, & stese sopra il legno. Quelle mani,

che creorono i cieli che non offesero mai alcuno, sono inchiodate nella Croce, & stracciate da grossi chiodi. Quei piedi, che mai non

andaron per la strada de' peccatori, sono seriti & trapassati.

Ma sopra tutto, mira quel letto spiumacciato, doue giaceua & dormiua quello sposo celestiale da mezo giorno: quanto è stretto, & duro & come non ha doue inchinare il capo. O capo d'oro quanto ti ueggo trauagliato? O santo corpo conceputo di Spirito santo, come ti ueggo per mio amore ferito, & maltrattato? O dolce & amoreuol petto, che uuol dire questa piaga si grande, & che uuole inferire quel sangue & acqua che n'esce? Dolente me, come ti ueggo per mio amore ferito di lancia. O Croce durissima non star tanto ertas piegati di gratia alquanto, & intenerisci la tua durezza; inchina à me questi alti rami; & abbassa questo precioso frutto, accioche ne possa gustare. O crudeli chiodi, lasciare questi piedi & queste mani innocenti, & feriteme, che sono il peccatore.

O buon GIESV, c'haitu a fare con tanti dolori? c'haitu à fare con la morte, co' chiodi, & con la Croce? Con gran ragione uera Esa. 28. mente disse il profeta, Sarà molto aliena l'opera da lui. Qual cosa è piu aliena & strana per la uita, che la morte, & la gloria, che la

pena, & per la santità, & innocentia, che l'imagine del peccatore? Vez

ramente o Signore questa figura è da tealiena.

O uero Giacob, ilquale con le altrui uesti ci guadagnasti la benedit Gen.27. tione del padre, perche pigliando l'imagine del peccatore, ci guadagnasti la uittoria contra il peccato? O bontà inestimabile, ò misericordia à noi non debita; ò amore non mai pensato: ò incomprensibi le carità di esso uerso di noi. Dimmi ti prego ò Sig. qual cosa hai tu neduto in noi, laquale ti sia piaciuta? Con qual opera ti habbiamo noi obligato à passar per tanti tormenti? O marauigliosa liberalità; che sen za alcun nostro merito, ne mosso d'alcuna necessità, uolesti per masola gratia, & misericordia, rimediare al nostro cadimento per questa vial

2. Ti. 3. El manisesta (dice l'Apostolo) la benignità, & clementia del nor stro Saluatore non per le opere di giustiria, che sacemmo; ma per sua gran misericordia ne saluò. Quanto desideraua il Signore, che conor scessimo questa misericordia, quando egli dicena quelle notabilipa-

Esa. 43. role. Non m'inuocasti o Giacob; non ti affaticasti al mio seruitore o Israel, non mi offeristi i tuoi agnelli in holocausto; nè mi glorificasti con sacrificij, anzi mi sacesti seruire per li tuoi peccati; mi desti ben da fare con la tua maluagità. Io sono, lo sono quello, che perdono i tuoi peccati; per amor di me, & quello, che mai non me ne ricorde rò. Riduciti a memoria, & entriamo (se ti piace) in giuditio, & mira se hai qualche cosa, con laquale ru sia giustificato.

Perciò o elementissimo Signore, qual cosa è in me, con laquale io possa passar tanto benesicio? S'io hauessi tutte le uite de' sigliuoli di Adam, i giorni, & gli anni del secolo; & tutte le satiche de gli huomini, che surono, sono, & saranno, tutto questo sarebbe nulla à pa

garti la minor fatica, che sostieni per me.

Ma perche non posso sciogliermi da questo debito, pagati o Signo re con questo, che ti scordi per sempre di esso.

#### PER LA DOMENICA LA NOTTE.

Pregoti o Signor mio, che tu ferisca in tal modo il cuor mio delle que ferite; & imbriachi l'anima mia co'l tuo sangue, talmente, che ouunque mi uoltero io ti uegga in Croce con l'animo, & che ouunque piegherò gli occhi, mi paia di ueder risplendere il tuo sangue. Questafia tutta la mia consolatione, che sempre io stia crocifisso teco; & che mi sia di affanno il passare in altra cosa, eccetto che in te. Guarda Iddio mio al prezzo, co'l quale mi ricomperasti; & non permettere, che tanto precioso tesoro sia sparso per me in uano; accioche io non sia come il figliuolo disperso, ilquale è partorito dalla madre con gran dolore, & egli non gode il frutto della uita.

Del quarto beneficio della uocatione. Parte quinta del secondo trattato della Domenica, per la notte.



Enserat dopo questo al benefitio della uocatione, senza ilquale gli altri benefici sogliono essere all'huo-mo per dannation maggiore.

Qua è da sapere, come ui sono due modi di chia- Vocationi mare diumi, uno alla fede, mediante il sacramento due di Dio

del battesmo, & l'altro alla gratia, dopò lo hauer perduto l'innocentia battismale .

Considera poi, come è stato grande il battesimo, ch'ei su il benesicio primo chiamandoti la prima uolta, co'l quale tu susti purgato dal peccaro originale: & liberato dal potere del demonio, fatto figli-

volo di Dio, & herede del suo Regno.

Allhora egli prese l'anima tua per isposa, & sa ornò con habiti conueneuoli a tale stato; cioè con la gratia, con le uirtu, co' doni dello Spirito santo, & altri doni, che sono quelli, iquali surono dati a Re-Gen. 24.

becca quando fu presa per sposa da Isaac.

Quando facesti tu cosa, per la quale io merirassi un tanto beneficio? Quante migliaia non dirò d'huomini, ma di nationi; & genti per giusto giuditio non hanno riceuuro questo bene? Che sarebbe sta to di te se tu sussi nato tra esse, si che non hauresti hauuto la cognitio ne del uero Dio; & adoraresti le pierre, e i legni? Quanto sei debitore al Signore, ilquale tra tanti huomimi perduti, uolse, che tu sussi annouerato tra' suoi; cioè tra quei, che doueuano nascere tra le braccia della Chiesa; & esser nodriti co'l latte de gli Apostoli, & co'l sangue: di CHRISTO? obasep , ormaniles intid il orumina que se

Et se dopò questa gratia di esserchiamato, perdesti per tua colpa la innocentia del battesimo, con tutto questo il Signore ha uoluto chiamato il segondo del contro del segondo del contro del segondo del contro del segondo del contro del contr

marti la seconda uolta, & piu uolte.

Benefici Quanti benefici sono rinchiusi in questo beneficio? Vn beneficio moltichiu su aspettatti tanto tempo, & darti spacio di penitenza, sopportandoti sicio, che in quello stato di colpa, senza tagliar l'albero instruttuoso, che occuci ha dato paua la terra, & riceueua in uano l'instuenza del cielo.

Christo. L'altro beneficio su di sofferire tanti enormi tuoi peccati, senza mandarti all'inserno, doue sorse staranno alcuni per minore pec-

cati che i tuoi.

Vn'altro beneficio su il mandarti tante buone ispirationi, anco nel mezo de' tuoi gravi delitti, & perseverar tanto rempo a chiamar colui, che sempre offendeua il suo chiamatore.

Fu medesimamente gran beneficio il dar sine a sì lunga ostinatione; & chiamarti con uoce tanto potente, che con essa tu resuscitassi da morte a uita, & uscissi del sepolero tenebroso, come Lazaro; cioè

Gio. II. delle tue maluagità, non gia con le mani, e i piedi legati; ma sciolto,

& libero dalla prigionia del nemico della natura humana.

Ma fu sopra tutto un singolar beneficio, non solo di perdonarti le passate colpe, ma etiandio aiutarti con la gratia, che non tornassi a quelle con molti altri ornamenti, ch'ei ti diede, co' quali tu andassi, ornato come figliuolo di Dio, si che ti sacessi besse del demonio, trionfassi del mondo, & che pigliassi gusto delle cose di Dio, lequali prima pareuano insipide al tuo appetito. Et che perdesti il gusto delle cose del mondo; lequali, per lo passato, ti erano saporite, & gioconde.

Grandissimo obligo ti parrà di hauere a Dio, considerando a quan ti egli ha negato questo beneficio a te per gratia concesso. Et che escendo ru peccatore come essi, & indegno di questa uocatione, essi siano rimasti nel peccato, & che tu da Dio (per gratia) sij stato ridotto in istato di salute, con quale ringratiamento, con qual seruitiogli

potrai pagar tanto benefitio?

Quanta allegrezza sentirai, quando per uirtù di questa uocatione ti trouerai sra poco tempo a godere con Dio nel cielo: & uedrai i tuoi compagni, & conoscenti esser sempre dannati all'eterne pene dela l'inserno?

Quanto hai da pensare in questa gratia? Dimmi di gratia, quando quel uenturato ladrone con una parola comperò il cielo, che contento pensaremo di hauer egli sentito, quando si trouò nella gloria celeste,

TOPER LA DOMENICA LA NOTTE. 213

celeste, & uide il suo compagno nell'inferno? Se allhoragli soueniua come egli era ancora ladro, ilqual prima per suoi furti, & poco auanti haueua bestemiaio CHRISTO, come il suo compagno, & che nondimeno gli occhi diuini s'inchinarono a lui con si chiara luce, lasciando l'altro in molte tenebre, qual gratia ci pare ch'egli darà per questa gratia ? Quanto si rallegrerà con tanto beneficio, & come si marauiglierà di sì gran giuditio? Quanto amerà quel benigno Iddio, ilquale lo ha preuenuto con si gran dono?

Se questo beneficio ti par grande, souengati che tale è quello, c'hai riceuuto da CHRISTO, quando esso medesimo Signore pose gli occhi pietosi in te, non chiamando in questo luoco il tuo uicino,

& amico, ilqual forse lo haueua offeso meno, che te.

Considera quanto sei per tal beneficio debito al Signore, & quanto

ragioneuolmente douresti bramar di morir per esso.

Confidera auanti ad ogni cosa, quanto costa al tuo Saluatore questo beneficio, ilquale egli ti da in dono. A' te su data la pura gratia, la qualegli costò il sangue, & la vita, essendo manisesto come senza di essa non poteuano esser perdonati i nostri peccati, nè curate le nostre

piaghe. Dicesi che il pellicano vecello ueggendo i figliuoli morti, da se stes-Amoredel so si serisce il petto di sorte, che n'esce il sangue, ilquale sparso so-Pellicano.

pra i figliuoli, fa che ritornano viui.

Se tu vuoi comprendere quanto sia grande questo beneficio; fa stima che tu sei morto ne' tuoi peccati; & che come quel pietoso Pelli cano forandosi il petto per interna compassione, & spargendo il suo sangue sopra le tue piaghe mortali, cosi egli con la sua morte ti diede

la vita, & con le sue serite sanò le tue. Non esser'adunque ingra

to a tato beneficio, & che tanto costò al benefattore:ma souengati spesso (come t'ammonisce il Signore) di que

sto giorno, che uscisti d'Egitto. Questa fu la tua

Pasqua. Questo su il giorno della tua resurrettione; percioche in esso tu pas-

sasti il mar rosso nel sangue di

Сикі s то alla terra di promissione, & in quello risuscitasti da morte

imonia tra a vita. 1700 habba da da da is a contequiament of Soir incumination of some in the

#### MEDIT. SPIR. PER LA DOM. LA NOT.

De' beneficij particolari. Parte sesta del secondo trattato della Dominica.

V E S T I sono i benefici generali, che si danno communemente a turti, ma ue ne sono altri particolari, che si danno a ciascuno, i quali non possono esser conosciu ti, se non da chi gli ha riceuuti.

In questo conto si pongono molte sorti de' beni : cioè di fortuna, di natura, & di gratia, che Iddio ha dato à ciascuno in particolare, & lo ha liberato da molti mali, si del corpo, come dell'anima. Per li quai benefitijsi deono render gratie, perche sono piu certo pegno dell'amor particolare, & della prouidentia, chetiene il Signore uerío di noi.

Questi benefici tali non si possono descriuer ne' libri; ma ciascuno gli deue scriuere nel cuor suo, per unirglicon questi altri; & render

gratie al Signore per tutti quanti.

Sonoui altri benefirij piu occulti, i quali non sono conosciuti da quell'istesso, che gli riceue, come sono gli oeculti lacci, & pericoli, iquali usa il Signore di preuenire, & interrompere con la sua prouiden tia, perche egli conosce qual dono ci potrebbono sare no gl'interrompendo. Chi sa quante rentationi Iddio habbia schiuato all'huomo:& da quante occasioni di peccare lo haurà liberato? & quante uolte hauerà tagliati i passi, & disarmato il nemico rompendo i suoi lacci, ac cioche noi non dessimo in quelli?

106.18. Lo istesso demonio disse del santo Giob. Che come Iddio l'hauea te nuto circondato, accioche niuna cosa gli potesse nuocere. Cosi il Signor suol guardare i suoi come un uaso di uetro, perche no si rompa.

Potrà medesimamente l'huomo hauer riceuuto alcuni doni secreti, iquali egli non sà si come può hauere molti peccati occulti da se stesso non conosciuti; onde a noi conuiene il sar oratione per questa sorte Pfal. 18. di peccati; & dire co'l Profeta. Ab occultis meis munda me Domine, cioè, Liberami o Signore da miei peccati occulti. Parimente per quella sorte di benefici dobbiamo ogni giorno render gratie, accioche non ui rimanga alcun peccato senza penitenza: nè beneficij senza rendimento di gratie...

> IL FINE DELLE SETTE MEDITATION I PER LI giorni della Settimana: cioè per la mattina, e per la notte.

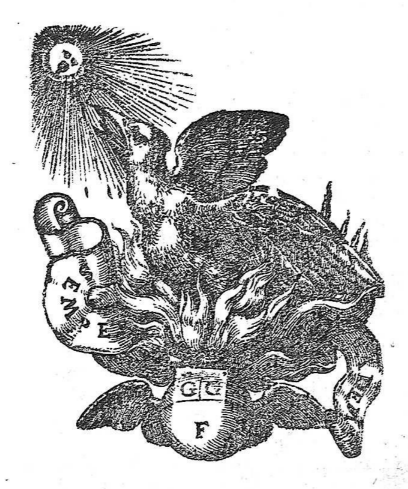
Beni di molte los-



## REGISTRO.

\* . ABCDEFGHIKLMNO.

Tutti sono Quaderni, eccetto O, che è Duerno.



IN VINEGIA APPRESSO GABRIEL GIOLITO DE FERRARI.

i atti içine liğer ikeni , etteri). O Ciler e Daves ə,