#### ORACION PANEGYRICA,

A LA CONCEPCION

## DEL VERBO DIVINO

EN LAS PURISSIMAS ENTRAÑAS

#### DE MARIA DE SU PURA VIRGINAL

SUBSTANCIA.

SV ARGVMENTO, PONDERARLA SEÑORA POR LLENA

DE GRACIA; PERO MAS SEÑORA CON-FESSANDOSE ESCLABA.

DIXOLA EN LA IGLESIA CATHEDRAL DE Malaga, en este ano de 1718.

ELM.R.P. FRAY ANTONIO SAURA, Presentado en Sagrada Theologia, y Predicador de su Magestad.

Y LA DEDICA AL EXCELENTISSIMO & Senor Don Juan Idiaquez, Comendador en el Orden de Santiago, Theniente General de los Exercitos del Rey, y Sargento Mayor en sus Reales Guardias de Corps.

IMPRESSO EN MALAGA: En la Imprenta de Juan Vazquez Piedrola. Año de 2718.

### AL EXMO. SENOR

## DONJUAN IDIAQVEZ,

COMENDADOR EN EL ORDEN
DE SANTIAGO, THENIENTE GENERAL
DE LOS EXERCITOS DEL REY, Y

SARGENTO MAYOR EN SUS

REALES GUARDIAS

DE CORPS.

# TIXIMO. GRO

do este Sermon, en la Iglesia Cathedral de esta Ciudad, instaronme lo diesse à la estampa:

discurro, que movidos mas de la altura de el Mysterio, que lo forma, que de la de el argumento, que lo ilumina, y no pudiendo resistir-

<u>A2</u>

se mi cortedad à la instancia; por ser mas poderoso el impulso, que el conocimiento de mi desaliño: aspiro à darle la sombra de V. Exc. para que el Divino Verbo, que con el ser humano se forma Capitan de los Exercitos Catholicos (A) siendo propriamente Guardia de aquel Real Cuerpo, de quien pendia todo el dominio Catholico; elevè la sombra notoria, en virtud, y armas (como de V. Exc.) y V. Exc. favorezca el impulso, tanto mas digno de su amparo, quanto mas impesado de su patrocinio. Mirelo V. Exc. no como de quien juzga, que le consagra algo, sino como de quien lo venera, y ama, por influxo. Y si à los pobres faltos de victimas con que ensangretar las Aras, alentaba la erudiccion de Pyerio, que ofreciessen vna stor, ò vn ramo (B) constando los mas en la altura, y generosidad de el numen, que en el tamaño de

los

V sque ad Christ. duum Deni. Cap.9.ver. 15.

(B)

los dones; quanto mas pequeña es esta victima tanto es mas digna de la proteccion de V. Exc. Nuestro Señor guarde su vida, y exalte en servicio de su Magestad su persona. De esta Ciudad de Malaga, Abril diez de mil serecientos y diez y ocho.

#### EXCMO. SENOR.

A la obediencia de V. Exc. su mas rendido siervo.

Fray Antonio Saura.

### LICENCIA DE LA ORDEN.

Provincial de esta Provincia de Andalucia, Orden de Predicadores. Por las presentes, y por la autoridad de mi Oficio, doy licencia, por lo que à mi pertenece, al R. P. Presentado Fray Antonio de Saura, morador de este Real Convento de Santo Domingo de Malaga, para que imprima vn Sermon, que Predicò en la Iglesia Cathedral de dicha Ciudad, el dia de la Encarnacion del Divino Verbo, del presente año de la fecha, con tal que preceda Aprovacion del M. R. P. Maestro Fray Diego de Luque, y del R. P. Lector de Theologia, Fray Joseph Bentosinos, à quienes cometo la Censura de dicho Sermon. En see de lo qual lo siemè, y mandè sellar, con el sello menor de nuestro oficio, en este dicho nuestro Real Convento de Santo Domingo de Malaga, en veinte y quatro dias del mes de Abril, de mil se tecientos y diez y ocho assos.

Fray Antonio de Pitillas. Prior Provincial.

> Fray Diego de Mendoza; Maestro, y Companero.

Reg. fol. 72.

TAPROBACION DE LOS MUT REVERENdos Padres Maestro Fr. Diego de Luque, Difinidor, que ha sido, de esta Provincia de Andalucia, y Prior de diversos Conventos, y de este Real de Santo Domingo de Malaga; y de el Muy Reverendo Padre Presentado Fray Joseph Bentosinos, Lector de Theo. logia, y Prior que ha sido en este Real Convento de Senor Santo Domingo de la Ciudad de Malaga.

BEDECIENDO A LOS ORDENES DE NVESTRO Muy Reverendo Padre Macstro Fray Antonio de Pitillas, Prior Provincial de esta Provincia de Andalucia. Orden de Predicadores: Hemos vistos y no con menos atencion, que gusto, leido va Sermon, que el Muy Reverendo Padre Presentado Fray Antonio Saura, predicò, en celebracion de la Encarnacion del Divino Verbo, en la Cathedral de esta Ciudad de Malaga.

Y en vista del merecido apsauso, y comun acceptacion, conque el autor de este sue oido, predicandolo, y lo ha sido predicando, no con menor destreza otros muchos; mas parece debia ser el assumpto de nuestro empleo, el hacer un Panegyrico en su celebracion, que mirarlo con ojos de Censores. diciendo con Casiodoro. Ep. 24. lib. 5. Opus non est subdere examini quem vix possumus sine admiratione pradicare. Y con expecialidad particularizando, hacia este Panegyrico la atencion. porque lo elevado del Mysterio, junto con la novedad del assumpro; la delgadeza de los discursos, y orden de las consequencias, hacen sea el autor con especialidad en este Sermon appensione nodities, dispositione, & tota trastatione laudabi·lis; que à no dissmil assumpto sue lo que dixo el segundo

Plinio. Liv. 4. Cap. 22.

Perosiendo maxima del Divino Espiritu, que ha de ser agena, para ser calificada la alabança laudet te alienus. Siendo por tantos titulos can nuestro el Padre Presentado, suspendemos en sus merecidos elogios la pluma, porque no degeneren, como dice el Divino Oraculo, por proprias las alabanças, que por tan comunes corren tan aplaudidas; quede, pues, à cargo de la gustosa admiracion, con que sue oida, y de la energia conque fue pronunciada, el conseguir las celebraciones, que merece. Tuam tubam totus, qua patet or. bis jure denerabitur, quam constat geminata felicitate Cecinis. te. Sidon. lib. 4. Ep. 3.

Y cinendo à los estrechos terminos del precepto la obediencia, decimos, que aviendo hallado en este Sermon muchas vivezas de ingenio, que admirar, no emos encontrado cosa que se oponga à nuestra Santa Fè, porque en èl, no ay proposicion, que no admita Catholico sentido y alsi se le puede dar la licencia que delea, para que salga à celebracion mas dilarada, assi lo sentimos en este Convento de Santo Domingo de Malaga. Salvo, &cc. Abril veinte y ocho

de mil setecientos y diez y ocho. 

Fray Diego de Luque. Fray foseph Ventosinos

Maestro. Lector de Theologia.

#### LICENCIA DEL ORDINARIO.

TOS EL LICENCIADO DON DIEGO DE Toro y Villa-Lobos, Abogado de los Reales Consejos, Provisor, y Vicario General de este Obispado, por los Señores Dean, y Cabildo de la Santa Igle-

sia de esta Ciudad, Sede Episcopali Vacante.

Damos licencia, por lo que à Nostoca, para que se pueda Imprimir en Sermon, que en dicha Santa Iglessa, Predicò el M. R.P. Presentado Fr. Antonio Saura, del Orden de Senor Santo Domingo, el dia de la Encarnacion del Verbo Divino, passado de este año, por quanto por nueltro mandado se ha visto, y reconocido, y no contiene cosa contra nuestra Santa Fè, y buenas costumbres. Dada en la Ciudad de Malaga, à dos de Mayo, de mil setecientes y diez y ocho anos.

Licenciado Toro.

Por mandado de el Señor Provisoi.

Pedro Brebel Not.M.

#### APROBACION DEL M.R.P.M.Fr. DIEGO de Mendoza, companero de el Muy Reverendo Padre Provincial de Andalucia, Orden de Predicadores.

Sapientia foris prædicat; in plateis dat vocem suam. Proverb cap. 1. Verl. 20.

Stultus quo. que si tacuerit, sapiens reputabitur. Idem.cap.15. veri. 28.

(3)Laudet te alienus, or non os tuum; extraneus, O non labia tra. Idem.c3p, 27. verl, 2,

OR COMISSION DEL SEÑOR LICENciado Don Diego de Toro, y Villa-(1) lobos, Provisor, y Vicario General de este Obispado de Malaga, he visto vn Sermon, que en la Santa Iglessa Cathedral de dicha Ciudad, predicò el Muy Reverendo Padre Presentado Fray Antonio Saura, el dia de la Encarnacion del Verbo Divino, en que tanto como celebrar lu agudeza, he tenido que sentir mi Censura, porque esta no por serlo se ha de librar de otras. El Cristal, que aprueba à la noticia la hermosura del rostro, suele salir reprobado en el arte de hazer Espejos. Y dos Filosophos aventuraron tanto sus opiniones, por declararle Ceulores del demerito del Mundo, que aun no se ha dado todavia la sentencia de sus aciertos, y ni es universalmente recebida la risa del uno, como ni el llanto del otro. Tiene la publicidad mas vista. y por esso su juicio mas: licencia. Confiesso, que siempre he temido parecer en publico, porque este es solo conveniente privilegio del Sabio; (1) y el silencio (dixo la Escriptura, y grita la experiencia) es poderolo para conciliar aquella buena opinion, que destruye la notoriedad del poco saber. (2) Me diran, que es amor

proprio; pero me han de confessar, que es conocimiento.

El que de casi toda la vida he tenido del Autor de este Sermon, pudiera averme escusado la ocupacion de seerle, para aprobarle; pero como los spetitos del gub to, ò curiolo, ò interelado, no le latisfacen con la noticia del entendimiento, sino llegan à probar los manjares con los sentidos, lo he leido muchas vezes, para que por la jurisdiccion de la vista, pase à ser estudioso recreo del alma. Me ha parecido lo que oues del Autor; ni pudiera ser menos, ni ser mas: no menos, porque el sol no puede menguar sus rayos, sin un prodigio; no mas, posque no puede crecer el Cielo, sin vn milagto.

Yà irà pareciendo esta mi Censura sospechosa, por lo que tiene de domestica, pues faitandole la recomendación de eltraño. no ay elogio, bien admitido. (3) Esta consideracion detuviera mi pluma, sino hallara mas bien entendida la maxima en el Naciançeno, que le puso de propolito à escrivir vn Panegyrico, de su hermana, sin el recelo de parecer apasionado, porque la notoriedad de las verdades, que decia, quiraba el escrupulo de las prendas, que alababa. (4) Bien conocidas son las del Padre Presentado, para el ministerio del Pulpiro. El nombre adquirido, en todas clases de sujetos, es voz, que lo publica, y razon, que lo prueba. Siempre que lo oygo, me queda sed de oirle mas, porque la gracia de lo bien hablado, giumsit, re-

(4) Sororem laudans, domefcica prædicabo: non tamen quia domeltica, ideo falso; sed quia vera, ideo lass dabiliter: vera autem non modò quia iux ta, verum e. tiam quia nota. Nazianz. orat. 11.

Trabeme; post te curremus in odorem vn. quentorum tuorum. Can. Cap. 1. verf.

Multam in ter/t que dicendi medo Ynum quod. que licet egre

feratur. Polic. Lib. 5. Epist.

Obsecto Domine non sam eloqués. Exod Cap. A. vers.

Iratus Dominus in Moyfemait: Aaron frater tuus scio quod
eioqueus st.

tem populus didebat Voce/.Exod.cap. 20. veri. 18.

Eleuminical La Spiritais in Celigencia, mul.

convierte en hydropesia lo bien oido. Hasta los pesiascos insensibles, heridos una vez de la dulçe melodia de Orseo, le seguian, dicen los Mitologicos, sedientos de sa canto. Es lo atractivo propriedad de lo bueno, porque en la suavidad de los olores, que dexa, và embebida la suerça de los imanes, que oculta. (5)

Quien seyere este Sermon, le verà copiado à el autor todo su ingenio. Las mudas vozes del papel parece, que se oyen, porque el artificio las hace senar, y lo sentenciolo las obliga à decir, sin que por esso queden deudoras à la inteligencia, ni escons didas à la noticia. Este es privilegio de va estilo rethoricamente elevado, sin que llegue à tocar la enfadola obscuridad de lo culto. Fostuna es, para quien lo configue, y luavidad para quien lo oye. Lo bueno bien diche, es mejor, porque el aite le introduce con la viveza nueva alma. Las piedras preciolas tienen su valor en si, pero neces. sian del pulimento para manifestar, que lo son. El buen modo de decir los concepros es muy conveniente à el Orador, dixo Post lixiano; (6) Y porque le faltò esta prenda à Moysès, le elcusò con Dios de ir à Predicer à Faraon. (7) Costòle à la Magestad algun enojo, pero consintiò en el suego, y embio por eloquente à Aaron lu hermano. (8) Escritas las vozes del Padre Presentado, las quiere percebie el oido, y oidas. de su bocs, parece, que las sen los ojos, porque las representa con tal viveza, que cessi-

Service Servic

les dà cuerpo para que las toque la vista, como aquellas que del Sinay nos refiere la Escriptura. (9)

El Aslumpto lo trata con tanto aciet. to, quanto èl tiene de peligroso. Vnir extremos infinitamente distantes sin confundirles las jurisdicciones, solo encontrò con ello la sabiduria, (10) y es riesgo para otra qualquiera intelligencia. El Mysterio le pondera, sin que la Fè quede ofendida, ni la Theologia escrupulosa. Elevastas frafes, adelgaza los conceptos, pero tienen en si sanos tentidos. Son estas materias delicadissimas, y necessitan de vozes tan ordenadas, como respetolas. Doctrina es, que nos dexò escrita, y practicada el Angelico Doctor; tratando del Altissimo Mysterio de la Trinadad. (11) El crissal mas puro, recibe mas ofensa del aliento. No son les vozes otra cosa, por esso han de falir templedas; y aun con todo serà fortuna del cuidado, que no ofendan el crissal de la Divino.

La idea es tan propria del Assumpto, como ella misma dice. Dexa el dominio de Maria en aquel grado de altura, que le dispu'o el beneficio del alma, y la confession de la boca. Redundò la gracia por lu plenitud, y se saliò por la boca en humildades. para volverse à introducir en bendiciones; (12) y como estas saben traerie toda la elevacion de un Señorio, (de que ya vimos en Jacob el exemplo (13) la declararon Señora, todo lo que la publicaron bendi-Pog

tiplex:: incoinquinatus, bumanus::: mobilis, stabilis. Sap. Cap. 7. veri. 22. & 23.

(II)Quia ex vers

bis in ordinate prolatis incurritur barests ( De Hieron.dicis) ideo cum de Trinie sate loquimur, cum cau tela. Comodestine est agés dum. D. Th. t. p. 9. 31. art. 2 incorp per totum.

Diffussa est gratia in labijs tuis; prop terea benediait te Deus. Pfal, 44. Ver.

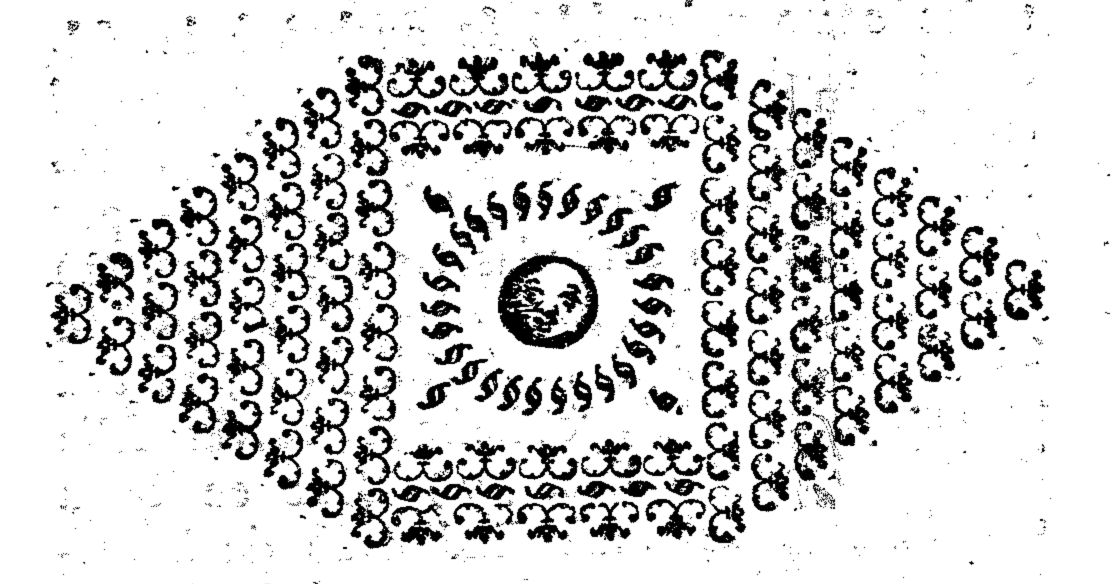
(13)

Benedicens
ille ait: Det
tibi Deus de
rore Cœli: O
ferviant tibi
populi, O ado
ret te tribus:
esto Dominus.
Gen. Cap. 2.
Ver. 28.

Sydon. Apolin. Lib. 4. Epist. 13.

Por vitimo, pareciendome el Sermon lo que he dicho, y no teniendo cosa que se oponga à las verdades Catholicas, ni à las costumbres Christianas, no ay inconveniente para que salga à luz publica, antes a gustaran todos de leerlo, y quedara el Autor mas conocido; porque es obra, de la que puede entenderse, lo que se dixo de ocra, aunque no lemejante. Est opus puichrum, validam, sublime, varium, elegans, purum, materia clausum, declamatione conspicuum, vernantis eloquij flore mollitum, & eum magna Authoris laude diffussum. (14) Este es mi sentir, salvo, &c. En este Real Convento de Santo Domingo de Malaga, à veinte y ocho de Abril de mil setecientos y diez y ocho años.

Fray Diego de Mendoza.



### SALVTACION.



Março, (elcrive noticiolo Baronio) (1) fue el
dia en que baxò Moysès
de la elevada cumbre del
Sinà, favorecido con las
tablas de la Ley, tan

transformado en divino, que pudo delconocerlo humano lu pueblo. O divina Ley!
O mysterioso Sinà! O afortunado Moysès!
Yò Maria en la mayor elevacion! Sinà eres,
cuyo gracioso regazo sirve ey al humanado
Dios de eminente trono. (2) Sinà eres, porque entre todos los montes, solo en ti hizo
Dios alsiento, para fivorecer los mortales.
(3) Sinà eres, (de donde si en pluma de
Guericò) vaxò la ley, que comprehende à
todos

(2)

(3)

Species bechumana Dei bumana Dei legislatoris
Veteris significabat incarnationem Verbi legislatoris
ris novi. Lyre
seq. cap. 22.
Exodi vers.

Divinitatis
propitiatio
nem, quam
bumana natura per superbiam in
primis parentibus perdidit
in Maria per
bumilitatem
recuperabit.
D. Stay sup
magn.

(7)

(8)

todos como vniversal, se quebrò à las saldas de tu elevacion. (4) Sinà cres, que si en este dichoso monte se tiraron las lineas à la mayor misericordia, solo en ti, y por ti viò el mundo acabadas las venganças. (5) Sinà eres, finalmente, que si este con su Cima enriqueze la feliz Arabia, (6) tu con tu eminencia sola, bastaste à volver seliz la inselicidad de Eva. (7) Baxe en buen ora Moyses del Sinà Endiosado de la cercania con Dios; que si como al Pueblo sa resplandor (8) me deslambra el lleno de tu gracia à mi, (9) precile es, que desfallezea en el accesso de tu eminencia, mi vista al venerarte en èl endiosada; y no sea scalo, el que hurre à los ojos una mysteriosa niebla, la altura de aquella Cima (10) que presigurando la de tu puro elevado Vientre, son incapaces de alcanças su altura los mortales, porque solo con la sombra de el Espiritu Sancto puede medirse. (11) Pues deme los colores David, y sirva su illuminacion de pincel.

Escuchenso al Plasm. 44. introduciendo à Christo vngido con el oleo de la alegria, sobre todos los partos de la gracia; (12) y oygan al mismo tiempo à los PP. entendiendo en esta vnion maravillesa la vnion de Dios al hombre, en el Vientre puro de Maria. (13) La llama David vnion de alegria, no solo porque Dios es la alegria por essencia, sino por que con esta vnion omnipotente se se desterraron las tristezas de los mortales. Apure ya Isaias todas las frases al gozo, al

regil:

registrar en profesie este admirable compueseo, (14) y parezcale à Habacuc increible. aun à vista de vna revelacion evidente, (15) que vno, y otro convence, que no ay en nuestra bajeza capacidad para canto gozo, porque no ay meritos para tanto motivo: Comunicole Dios en esta union summo modo ad extra, (16) pues, higinos dar de ojos en tierra, su noticia, correspondiendo con este avatimiento el que le digne Dios de vnir à nuestro barro.

Aora si, que hace dificulted el que adjetive con lo bueno el Verbo: Divid (17) Habla en persona del Astissimo, y dice: que eructò su corazon en Verbo bueno: Eructarit cor meum Verbum bonum. Habla David enfatico, pero parece que no habla co-lectual parto, en quien toca la verded, vitimamente el entendimiento, en èl pare las verdades, que concibe; porque como es la verdad su objeto espacificativo, à distincion de la volunted, que mira por objeto lo bueno, è la improporcion del objeto lo necessite, è la fecundidad del principio lo engendre; no puede adjetieur el bien con el Verbo; porque esse sel sejesivo de el impulso: pues como constituye David al Verbo por lo bueno?

Pero, è alto abono de la bondad lumma, y à favor de la summa communi- Frede ad rai cacion de Dios ad extra! Dos communica- tionem sums

(9)

(10)

(II) ·

(I2) Vaxit te Deus Deus euus præ Cons sortibus tuis Dan Plalm 45. Ders.

(13)Concordant Græci, O latinifere omnes videlicer destionences. Aftere in Dnio ne bypotalica apud Lori: mun.

(14)

(15)

(16.)

mi boni pertinet, quod summe modo se creatura com municet,quod quidem maxime fit per boc quod na-Euram creatam sic sibi con iungie deuna persona fiat extribus Verbo anima, Co carne. 7. Th. 3. par quelt. 7. enor.

Eructavit cor meum Verbu bonum. Psal. 54. vers. 1.

(18)

Sic Deus dilixit mundum vt filium Suum vnigenitum daret. Ioann. Cap. ciones de Dios admira la Fè. Una ad intra; donde Dios por el entendimiento, se comunicò al Verbo Divino, y por la voluntad al Divino impulso. Otra, ad extra, donde movido de misericordia se comunicò hypossaricamente à la naturaleza humana: ambas summas, porque si quedò Dios apuras do ad intra, tambien quedò apurado comunicandole ad extra. (Yo se que me abonc mi Angel Maestro, assegurando, que no pudo hacer mejor Christo) (18) y como en la primera comunicacion, fue el Verbo parto del entender, y en la segunda del amor (19) en prendas de que habla David de la vnion del Verbo, à nuestro ser humano (20) no lo llama verdadero como parto de la inteligencia, sino bueno, como das diva de la ansia.

Por esso advierte, que sue el corazon el eructante : erustadit cor. Hizo alus sion à Zacharias diciendo, que nos visito en las entrañas de la misericordia : (21) porque como es el corazon el centro del amor, y es propria de las entrañas la piedad aunque es el Verbo, quien se haze homebre, es el amor, quien se haze homebre, es el amor, quien so haze; porque si so engendro ad intra como entendido nos so da para nuestro remedio como enamorado.

Aora si, que puede dezir San Pablo, que como suesse rico de misericordia nos llegò à amar con tanta demasia, que vniò su Hijo, à nuestra nada, (22) para darnos en

en èl la vida; que si la que llaman riqueza expressa la razon de bondad summa, claro està, que solo siendo bien summo, pudiera avernos amado tanto, que elevasse à
ser Dios nuestro polvo: sue demassado querer hacerse hombre siendo Dios; pues, esse
mismo bajar demassado, sue acreditarse bien summo. O amor, para quien no valen
humanos respectos! O Dios, para quien pudimos valer tanto!

Pero dexen de reparar en esso, que es cosa para perder el juizio. Y reparen en que à esse Verbo Humanado so llame David eructo: Eructavit cor: Es el eructo vn vapor, que arroja estando repleto el estomago: (23) de todo quanto su replecion contiene, es vn vaporoso sinopsis; pues eructo el summo bien, quando dio a su nijo, para que se uniesse à la humanidad; porque si nos diò à su hijo, porque estaba de puro bueno repleto, à todo quanto avia en el estomago, del bien summo saliò el eructo oliendo.

O Maria turquela de tanta dicha! Que tal te pararia este eructo innesable, quando le ministrasse materia en tu puro Vientre? Bendigalo mil vezes en ora buena Marcela, guiada de superior impulso (24) llamelo à boca llena bienaventurado; y para pintarte Juan quando el Espiritu Santo te secunda, dexe huersana de suces la Essera. (25) Que si en los resplandores de los Astros estàn representadas las gracias de todos:

(20) Vt substanti. amVervi æter ni in cor se suo concepti, ac de corde sucante sacula geniti mitteret mentern, Co, in Vierum ipsus, qua tanta misteria an gelo narrante concepit: Rupertus Cap. 6. de goria trus lib. 6.

Per Viscera
misericordia
misericordia
Dei nostri in
quibus Visita.
Vit nos oriens
ex also.

Deus autem; qui dives est in miscricordia, propter nimion choo

Ca

los

gua dilexit
nos convivificevit nos in
Christo. S. Pa
ed Ephesios
Cep. 2, vers.
4.

Ructus, reme dici difiniunt est flatus, co dam aerea dam aerea que dentriculi substanticubi, aut potus erta.

Bessus Veni, ter quite por tarit sec, Lusame,

(25)
Apocalip ca.

sylveire in s

los justos; siendo el Sol, (à quien sirves ey de Ecliptica) y que los ilumina el Divisno Verbo, que los excede con infinita distancia, (26) y es la bienaventurança vu compendio de toda dicha, (27) no se pintarà bien la de tu seliz puro Viente, sino es dexando à la Essera sin luces, ni se elogiarà bien tu elevacion, sino es con la beatissea posession del summo bien.

Instera ya ingenioso, y erudito Cerda, que deser tu Vientre osicina de toda la Gracia, passa à serso tambien de toda la Glotia: Pulchra quidem, or ingeniosa illatios gratia replevie totam Virginem: ergo, or gloria totam. (28) Y diga Bernardo, ò aprobando la ilativa, ò elevandola; que oy como hermosa peregrina nube vistes al Divino Sol, con los terrenos vapores de nueltro baxo ser; pero que èl te viste à ti con la gloria de su Magestad (29) porque tanto, quanto èl baxa Encarnando, te elebas tà concibiendolo.

Que bien David. Omnis gloris eius filis Regis ab intus: (30) Reparen en el intus de passo, haciendo alusion hermosa al vero, y hallaran, que toda la gloria estuvo dentro de essa Reyna hija; porque mal pudiera ser Dios el que la volvia secunda, à no ser su Vientre Essera de toda la Gloria; y quedara desayrado el Paraninso, aviendosa adorado llena de Gracia, sino la adorara tambiem llena de Gloria.

El que determine David el Templo donde se admira Maria divinizarse, me ha devido todas las atenciones. Del Rey lo llama: Templum Regis. (33) Seria hacer alusfion à elle, à quien viene nacida la apropriacion, por ier uno de los del patrimonio Real. Pero mejor dirè, que elevandole oy Maria à la soberania de Reyna, por elevarse al alto respeto de Madre de una Persona Divina, para decirnos, que este Templo es suyo, lo llama Regio. Los que llama ricos de la Plebe, è los llama ricos por escogidos, ò por devotos: alsi hizo alulsion hermola à V. S. dice Laureto, (34) y por lo milmo advierte, que oy dessean todos verle à Maria la cara (35) tienen buen gusto; pero oy es mas, que nunca arrielgado, ò porque de puro hermola ciega, ò porque de puro graciola deslumbra. Buen consuelo brit mi, que pe de bouqeire in elevacion: posalips. Capa

Beaticado star.

tus omnium

bonorum agi

gregatione

perfectus. Ad

ver. Boesio.

(28) terda Acad dem. 28. Section 2.

(29)
Vestis Solems
nube, & Solem
ipsa vestiris.

(30) David Psall 44.

Adstitit.Regina à dextris Ibidem,

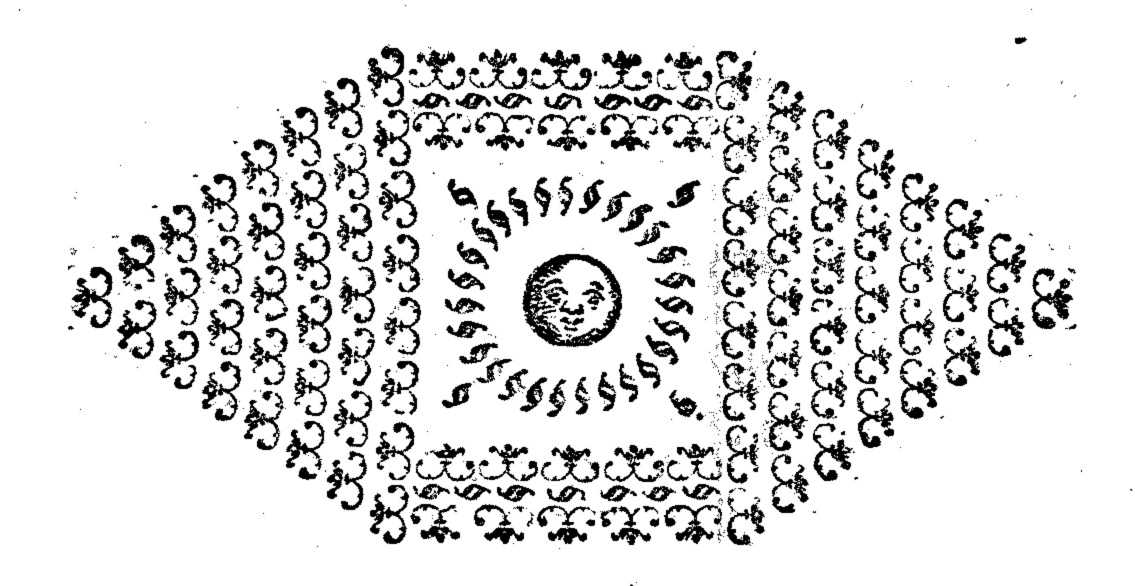
(32)

David Plati

Laureto Syl-Da allegobar. **3** 

Valtum taum de præcabantur omnes dixites Plebis. Psal. 44. Pero Señora para tener piedad de mi insuficiencia, acuerdate, que si oy para ti, te llenas, oy para nosotros rebolas, y que si no tuvimos tanta parte, como tù en el Gratia Plena tuvimos mucha parte en el subenisti Gratiam: Pues Dios te Salve MARIA.





## THEMA.

AVE GRATIA PLENA:: INvenisti gratiam::: ecce ancila Domini fiat mibi secundum Verbum
tuum: secundum Lucam Cap. 4

PUTEUS ALTUS EST: SEcundum Ioann. Cap. 4.

### INTRODVCCION.

TO FVERA SOBERANA LA EMBA:

xada de Gabriel, si suera facil de
percebir (NN) Decia, que no me
ha hecho tanto ruido la alta dignidad de Madre, à que oy se eleva Maria, como el peregrino modo de correspondersa. Dice el celeste Paranimpho, que està elegida por Madre

dre del Divino Verbo, y despues de temotes, y dudas, sale con confessarse Esclava:

Ecce ancilla; O Maria està todavia turbada,
ò no sabe en que consiste el ser Señora.

Son terminos repuguantes Señora, y Esclava,
como lo son Gracia, y Culpa; pues, què
modo ès, de acetar el mayor Señorio, el
consessarse Esclava, què es lo contradictorio è El mas a to, y proporcionado.

Nunca fue Maria esclava, y menos aora, que toca sa señorio lo summo, porque se eleva à ser madre del Verbo; pero como en el estilo del Cielo, se corresponden los slenos, con los vacios, no aviendo cosa mas elevada, que el Señorio de la Essera, ni cosa mas baja, que el ser de Esclava, para poder corresponder la mayor soberania, se abate al ser de esclava, que es la mayor ba-

Apuremos esta repugnancia, que me he lospechado, que me ha de dar vna co-sa nueva. No es en Maria el confessarle Esclava, quando la elevan à ser Señora, ni dudar de la dignidid, à que la elevan, ni ignorar, que se oponen Esclava, y Señora, si no estratagema soberana, para merecer mejor el ser Señora; porque si es Señora como Esclava; es Señora, porque se llena, pero es mucho mas Señora como llena; ses mucho mas Señora como llena; pero la admiraremos señora como llena; pero la admiraremos mas Señora como esclava; como llena, la veremos ennoblecerse, con todos los dones:

de Dios endiosarse.

Aora si, que tiene Original la altusta del pozo de Sychen. Que era alto decia la Samaricana à Christo: Puteus altus est. (1) Què pozo? El de Maria (dice Alberto Magno) dandose por entendido de el puteus aquarum viventium: Del Esposo: (2) Pero, què tan alto? Esso lo dirà el argumento. Si el agua hacia aun mismo tiempo alusion à Christo, agua viva, y al agua viva de la gracia, por vno, y otro lleno veremos la altura del pozo.

#### SENORA COMO LLENA.

MOYPRINCIPIO AL ARGVIENTO. por el respeto de Señora, à que se eleva oy Maria, como llena de por el respeto de Señora, à que se gracia. Esta es la primera palabra de la legacia. Ave (le dice Gabriel) Ave llena de gracia: Ade Gratia Plena. Como si le dixera. Ya no eres, Señora, capaz de mas gracia; porque oy te llenas: tanto es oy tu Señorio, que apura el Cielo sus timbres para costearlo. A todas las gracias (dice Geronymo) (3) que repartiò en Angeles, y hom. bres, la providencia sobrenatural, alude el Plena de Gabriel. Tanta es (dice San Anselmo) lu plenitud, que solo puede medisse con el divino amor. (4) Solo el Abismo (dice San Bernadino) (5) pue de les la medida

Tuteus altus
est Ioan. Cap.
4.

(2)Puteus altus est idest profundus est Maria profunda per sapientiam inatingibilem, idest gratiarum tantum profunditatem. qued of frai gilitas bumane conditionis-non attingit: obscurus quia nec oculus vidit nec aurisaudivit necin cor bo. minis escendie neclingua hominis effari

potuit, quantum gratia, quantum mi. sericordiæqu. antum charitatis largitus est Deus Virgini gloriosæ. Albert. Mag. fol. 237.

(3)D. Hyeron. apad D. Th. opuscul. de bum, Christi,

D. Anselm. spud Sylv. bic.

(5)D. Bernar. t. I. Concil. 61. ert. I. cap. ,I 2,

(6) D. Bern super. misus est.

D. Thom, ji

dida de sa lleno. Se slena (dice de Bernart do la du'çura) (6) hasta revosar de puro liens.

Tres respetos de plenitud (escrive Santo Thomas) (7) recibe à el Verbo con cibiendose en el Vientre puro de Maria; con los milmos se llena oy Maria, para concebirlo de su pura substancia. Se llena el Veri bo con todas las gracias; porque se concie be Hijo natural de Dios: se liena con todos los dones, para permanecer firmes: por que se concibe cabeza de hombres, y Ani geles: y se llena sinalmente para difundirlos; porque se concibe medianero entre el home bre, y el divino enojo. Pues, con los mismos respetos se llena oy Maria para con cebirlo. Se llena con maxima plenitud; por que se dispone para madre natural de Diosi se liens con todos los dones, para permis necer sirmes; porque se eleva à ser Señora de Angeles, y hombres: y le llena para difundirla, porque se llena para ser media nera. Con todos los modos de plenitud, se llena para poder concebir al Verbo, por que con todos se concibe Dios hombre en su Vientre puro.

Atiendan à la Reyna Esther, interces diendo con el Rey Aluero, revocase la sentencia de muerte contra el pueblo escogido. (8) Lo milmo fue, que revocer la sentencia de muerte contta el linaje humano (9) porque à vista de Maria, sue preciso detenen

el enojo.

Pero dexen de reparar en esso, y re-

la mortal sentencia, sino, que le dè el Rey, la casa del traydor Amàn, con todas sus halaxas. No solo (repara ingenioso Celada) (10) le diò la casa, sino tambien las halajas, que la engrandecian: sum omni supelestili: Porque retratando estas, todas las gracias, que recibiò el Angel su premio, y malogro desbanecido, todas se las comunica oy à Maria el Cielo, para que pueda ser digna habitación de Dios Hijo.

Hace alussion (en pluma de Celada) el cum omni supelectili: Que explica la domacion: Al omnis lapis pratiosus de Ecequiel (11) atribuyendole à Luzbèl todas las gracias con plenitud; porque siendo Maria la Ester graciosa, que detuvo la divina ira, para que el linaje humano no pereciera solo con un omnis, que distribuye por todas las gracias, se explica bien el lleno, que oy recibe Maria.

Aora si, que entenderan à David. Hibla de Maria Concibiendo al Verbo, y dice: que en ella nace vn hombre, y otro hombre: Homa, & homo natus est in ea: (12) Notarè el natus in ea, y despues reparait en la copulativa. Parece, que avia de decir ex ea. Es el caso, que no habla de su Natividad, sino de su Concepcion, (13) y como oy se Concibe en Maria, dice: que nace en ella. Fue expressar la proporcion entre la turquesa, y la hechura; porque pidiendo

la Concepcion de Dios el mayor lleno de

gracia; porque es Dios la gracia por essen-

part, quest.

Efiber cap. 8: Vers. 7.

(9)
Blibia Mairiana fol.mibi.
57.

Celada in Esther cap. 2. vers. 7.

Eccebiel caps
28, vers, 13.

(I2)
Lorino P(al.
86.

Lorino Psale 86. cia, para decir, que fue Maria turquela proporcionada, dixo: que se nacia Dios en Maria al Concebirse en elsa.

Esso indica introducir à Dios enamos sado de sus puertas: Diligit Dominus portas Sion: Dibuxa en metaphora de puertas, ò la entrada de Dios en Maria: ò la de todas las gracias, de que oy se llena; ò la nuestra, por su misericordia à la reconciliacion Divina: à todas estas entradas hacen alusion hermola las puerras, porque como quanto vaxa de Dios à nosotros, vaja por Maria, ay en ella puertas para que entren gracias, y salgan misericordias (14) Por esso las llama puertas en plural, ò porque para tanta gracia eran menester muchas puertas; ò porque toda Maria le hace oy puertas para comunicarlas (15) Esse hispanismo de querer po-nerle puertas al campo. Solo por Maria se dixo; porque como se plantan en ella todas las fragancias del bien summo, para que en su exaltacion se verifique el odor agri pleni de Isac: (16) querer ponerle à sus difussiones modo, suera querer ponerle puertas al campo, pues ama Dios sus puertas, porque como es el objeto de su amor la gracia. al verla hecha toda puertas para reccbirla. y comunicarla le confiessa enamorado de ellas.

Como si dixera: no ay cosa en Maria, quando se mira elegida para concebir al Verbo, que no sea especial empleo del amor divino; pero entre todas sus prerrogativas, son el mas poderoso iman sus puertas; porque

Hacest volum tas Dei, qui totum nos voluit babereper Mariam, S. Bern,

Ioann. à
Gemini lib. 1.
de cal.cap.48.
citatus à blib.
Mar.fol. mibi
10.
Albert. Mag.
Pfal. 86.

Ecce odor fi-

al ver Dios; que para disponersa digna habitación suya, entraban por todas las puestas atropelladas las gracias, (17) porque era preciso entrar todas, le robaron el corazon sus puertas.

Entraba vna plenitud de gracia por su entendimiento; porque dando fee al penlamiento tan alto, avia de concebir primero al Verbo por el entendimiento, que en el Vtero en pluma de mi Venerado Augustino. (18) Entraba otra plenitud por la voluntad; ò porque para llenarse de Dios, esperaba su fiat el summo bien, è porque siendo obra, que costeaba el amor, iba mejorada en tercio, y quinto su voluntad (19) Entraba otra plenitud por su memoria; porque tenia presente a quien era, y quanto Dios en ella obraba. Entraban por su entendimiento, quantas gracias inueden lo inteligible: entraban por su voluntad, quantas pertenecen à lo operable. Entraban para llenarla, hasta que rebosasse, porque entraban para difundirse (20) entraban firmes, porque entraban extinguiendo el somes: entraban como à su centro, porque entraban sin aver de experimentar contrario: y como viò Dios, que todas las gracias se le iban entrando en Maria, se andaba su complacencia de puerta en puerta. (21)

Notada la diversidad por lo amado. falta notar el excesso. A esso alude el super omnia tabernacula Iacob. Habla de los tabernaculos vivos por la gracia, porque habla de los tabernaculos, en quienes tiene Dios

lij mei sicut odor agriple: ni.

(17)Cuius Sion por te fuerunt gung. seni us, qui clausi erant contra omne noxum: O porta eius, cordis qua contraconsen. sum viri clan sa erat aperta fuit Dibinæ voluntati questo discol frat mibi secundum Verbum tuum. Bernard, de Bust. par. 9. berm.4.

Ecation menter gram venter D. Aug.

Sup. Livaam.

cap. 11.

Quia incorde,

eius amor, piritus Sancti
singulariter, ardebat ideo
incarne eius
mirabilia sar
ciebat lintan
tum quod de
d nasceretur
Deus, Obor
mo. Vgo de
Sancto Vict.
apud D. Th.
opusc. 8.

(20)

Vere plena
quia cateris
per partes
praflatur Maria verose totam insudit
gratia plenigratia pleniopescul.de human.

De plenitudine cius accipiunt dniversi D. Bern, supacisus est.

Cum de pecca.

su complacencia; pues; mas; que todos los tabernaculos de la gracia ama Dios à Maria; porque disponiendose oy, para ser, como ninguno, su morada (22) es tanta su plenitud, que excede todo el lleno de la Santidad. (23)

Ya llegò el caso de reparar en la coapulativa: Homo Dobomo: vn hombre, y otro hombre; pues, si es solo vn hombre el que en ella se concibe, eomo son dos los què en ella se nacen? Pero, ò abono de no poderse explicar su plenitud, sino es duplicando la Concepcion! Vno es el hombre, que se concibe en Maria, porque solo el Dios Hijo se concibe en ella; pero pidiendo su concepcion vna plenitud de gracia, es tanta oy su plenitud, que parece se conciben en ella dos.

pudiera Maria concebir à todas tres Personas Divinas, en la providencia, que todas tres huvieran determinado tomar la naturaleza humana? Es duda para la Theologia curiosa. Yo con Santo Thomàs llebo, que si; porque no siendo en aquella providencia mejor madre, que so es en la presente; porque como madre de todas tres no suera mas madre de Dios; si para serso aora, basta la plenitud de gracia, que recibe tambien bastarà la misma entonces; porque es tanta su plenitud, que ay gracia bastante para concebiratas à todas tres.

Aora si, que se entiende la pregunita. Donde see nuestra vulgata nunquid Sion

dicet

dices homo. Construyen los Latinos: Nunquid Spon est homo. (24) es acaso esta Syon, que se dispone para habitacion de este hombre, este hombre, que en ella se concibe? No esto mismo; porque distan con infinita distancia los sujetos; pero el que se concibe en ella es bien sammo. Notarè primero la pregunta, y despues la respuesta. Parece la pregunta escusada, y es precisa, porque siendo la Syon Maria en quien se concibe el Verbo, y el Verbo el concebido es tanta la gracia, que oy recibe, que se equivoca con la gracia del genito.

Y quizas por esso siendo en pluma de Malachias (25) el Sol geroglifico de el hijo, quando se concibe humano; lo es tambien de Maria, quando se elige para concebielo, porque aunque es infinita la distancia de sus llenos, no se pueden dibuxar sino es, con vnes milmos coloridos. Compararonla los Augeles à la Aurora: y les parecia su luz escasa: valieronse de la luna para adelantar la semejança, y también la hallaron corta; no quedaba mas luz, que la del mayor Planeta; pues, alto à decir, que como el mismo Sol es elegida: Electa de sol. (26) Que si esta luz es propria del lleno de su hijo no se puede explicar con menos el suyo.

Mas profundidad tiene la preguntat Concibele Christo en gracia, y gloria como bienaventurado, porque le concibe vniendole al ser divino; concibelo Maria con sola gracia, porque aunque concibiendolo se ele-

tis agitur nallam volo de, lam volo de, Maria Viro gine babere, quastionem D. Thepuscul; 8.

D. Ibomas opuscul de bus manitate.

(23) D. Tho. opussion cal. 8.

Apud Loring Psalm. 86.

(25)
Orietur Voi
bis sol.

(26)

ba, se queda en terminos de pura criatura; pero es tal al concebirlo la plenitud de su gracia, que dà motivo à dudar, si tanta gracia serà criada, porque parece infinita.

Si reparan en que eran siere las colunas, que mantenian su sabrica (27) como esmero de la sabiduria, no estrañarán, que aun siendo la distancia infinita, sea la equivocacion tanta, no solo porque el numero de siete, retrata lo infinito, sino porque con el mismo numero, aunque variado el geroglisico se expressa la plenitud del Verbo, (28) y no es mucho, que siendo tan vnos los coloridos, padeciessen equivocacion en los sujetos.

A todo hace alusion hermosa la respuesta: Non sed homo natus est in ea. Al preguntar si al habitar Dios como Svon à Maria es ella? Responde la see, que entre los dos es infinita la distancia, pero que sue para concebirlo elegida: como si dixera: saved, que se llena para que se conciba en ella humanada una Persona Divina, pues, que mucho, que las gracias para lienarla se apuren, y que parezca su gracia innesable.

Sino es esta toda la alma de la legacia, den por peligrosa la embaxada. Insta
Gabriel en desterrarle à Maria su humilde
temor; y para precisarla ha deponer sus dudas, le advierte, que encontrò en Dios la
gracia: Invenisti graciam apud Deum: Ya
dixe con Celada, que aquel invenisti hace
alussion à todas las gracias, que malogrò
Luzbèl, y nos perdiò Adan: todas las halla

Sapientia adificapit sibi do: mum: exi dit columnas sep. tem Prob.9 %.

Apræhenderunt septem
mulieres virum vnum
Esaise 4. vers

oy Maria; porque en opolicion de Luzbel toca el punto mas vaxo su humildad: porque en oposicion de Eva dà oido à la misma vida: la divinidad, que apetecieron ambos delvanecidos logra Maria concibiendo al Verbo, à poder de abatimientos.

No reparo, en que precissada de el antecedente, se convença Maria à dat el si, que es de vn buen logico la illacion! pero me admira, que no repare en el apud Deum del antecedente. O es, porque no anade nada supersuo; ò es, porque dice mucho remerario, porque, ò no dice nada especial de la gracia de Maria. o confunde con la gracia con substancial Iu gracia.

Si consultamos la Theologia, soso dos respetos, puede decir à Dios la gracia, De efecto à principio, porque la causa: de medio à fin, porque vne como con vltimo sin con Dios. Si hablo Gabriel de Dios como principio, y sin de la gracia no dize cola especial de la gracia de Maria, que no sea comun à qualquiera gracia, porque toda como formal participacion de la divina naturaleza, dice inclinacion à la poselsion de la bondad summa. Ser Dios sujeto de la gracia de Maria, ò tener Dios con Maria vna misma gracia, no pudo pensarlo, porque es heregia; pues, que apud Deum es este, que le conviene solo à su gracia, capaz de inferir, què serà Madre de Dios Maria?

Pero, è alto abono de su lleno, y

à favor de su señorio! Ni puede ser la divina naturaleza la gracia de Maria, sin ser Maria Dios; ni puede la gracia de Maria ser forma à quien sirva de sujeto la divina naturaleza, sin dexar Dios de ser, quien es, perdiendo la immurabilidad; pero como es Dios la gracia por estencia, para de: cirle, que es tanto el lleno de gracia, que huele à infinita, le dice, que hailò en Dios la gracia.

De su peso se vino nacida la antinomia. Buelvan à reparar en el apad Deum: de Gabriel, explicando la plenitud, y oya gan al milmo tiempo al Evangelista amado; probando dei milmo modo, que es gracia sustancial la del Verbo: Et Verbum erat apud Deum. (29) Solo con el apud Deum: Hae autem Como con termino adequado, y propiso probè la consubstancialidad del Padre con el Hijo: en cuya consequencia tomando, consubstanti- por antecedente esta cercania del Verbo elitatem in con Dios infiriò la verdad de su divino secs quantum qu- Et Deus erat Verbum; Se vieron ambos precissados à leguir vn mismo rumbo: Juan para probar, que la gracia del Verbo es signissear. D. summa: Gabriel para persuadir, que la de Th. Sup. Ioann. Maria es maxima.

Formemos separados ambos argumena tos. Esta es buena consequencia: el Verbo tiene cercania con Dios, luego la gracia del Verbo es consubstancial: el mismo anrecedente toma hablando de la gracia de Maria Gabriel, pues tambien serà legitima esta ilacion: la gracia, que oy recibe Maria

(29)prapolitio epud senificat andam con. innetionem

Cap. L.

Maria para concebir al Verbo la halla en Dios, luego es maxima su plenitud. (30)

Ya veo, que remeta floxo el concepto, pero à rematar mas apretado, suera heretico. En estas angustias nos pone
Maria como Señora por llena: no sè yo
como podrà crecer mas su Señorio por el
tespeto de Esclava.

### MASSENORA COMO ESCLAVA.

MONVENCIDA MARIA DE LOS dos antecedentes de Gabriel: Estàs Landiens, The encontradores Dios la pracia; determina dar el si à la legacia, y le confiess Esclada; Ecce ancilla, Esclava? Pues si es tan Señora, que està llena, como puede ser esclava? Estrechare la duda: En el orden sobienatural dà el Señorio la gracia, como la esclavitud la culpa, en cuya consequencias es mas, è menos el Señorios al paío, que la gracia es mas, o menos: (argumento con que prueba Santo Thomas, ser el señorio de Christo el mayor) (31) pues, sino puede recebit Maria, mas gracia, porque à poder recebir mas, no estuviera llena, como se confiessa Esslada, y como puede ser mas sevoras

 $(3\tilde{0})$ Illud sand dici petest quod Ibi est Filius. qui sumptam carné ad dexteram Patris, colocavit (quid quid illuc vere est, quod scriptura dexteram apellavit) illie est mater eius, quæ illi carnem proplam miniftravit, qua ex suo rtero. integritate Jaire Deum generaditPhi lippus Abbas Cantic. lib, 6; cap. 5.

D. Tho, in 3; part,

Partus Ventrem sequi-

Exinamivit
semetipsum
formam servit
vi accipieus:
Propter quod
Deus exaltav
vit illum.
D. Paul. ad
Thilipenses 2.

Da imperium
zuum puero
zuo, er salvum fac filiu
ancilla zuz.
Psalm. 85.v.
15.

Mas, ò alto abono de lu fineza, para poder ser mas Señora. Sigue el feto las calidades del Vtero (32) porque como la madre esclava, ò libre, es libre, ò esclavo el infante; pues, aunque me hagan (dice Maria) tan Señora, que me eleven al mayor lleno de gracia, que pudo recebir criatura, me he de confessar esclava; porque, què pareciera, que mi hijo se hiciera siervo por endiosame, y que yo no me confessara esclava para corresponder-le.

Este sue el prosundo pensamiento de Maria. Mihijo se exalta al mayor Señorio por abatirse al ser de esclavo (33) pues, no estrañen el que yo me confiesse esclava, quando me hacen con vn lleno de gracia Señora, que si han de correr proporcionadas, mi grandeza, y la de mi trijo, para que sean corespondientes nuestros Señorios, es preciso sean de vna misma casta nuestros abatimientos.

Aora entenderan el Filium ancilla de David (34) Habla de Christo como Hijo de Maria, y lo llama hijo de la esclava; pues, porquè no dice de Maria è Reparen, en que copule el Filium con el ancilla. El termino de la siliacion, es la maternidad, como hijo, y Madre, son simulantura O cognitione: Pues, que mysterio tiene, el què quando Christo se resiere à Maria, se llame hijo de la esclava è Pero, ò alto abono de su sineza, y à savor de su soberania!

Toda-la grandeza de Maria consiste en que el Verbo sea su hijo: aqui logra su gracia respetos innefables, y aqui se verifica el simul natura, O' cognitione. Pues para que vean dice Chisto, que su mayor elevacion conssste en su humilde esclavitud. sepan, que à su esclavieud correspondiò co: mo termino mi filiacion.

De modo (dixo el Verbo) que quando la Esfera se apura para ennoblezer à Maria, le confiessa esclava, pues, yo aunque soy tan noble como Dios, he de referir mi filizcion à su esclavitud, abatiendo mi Señorio al ler de esclado por pagarle à Maria. que se confiesse esclava, quando la hacen tan Senora.

Buelvan à reparar en la copulativa. que tine mas alma. Pide la posession de la corons y se confiesa hixo de la esclava Da imperium: Filium ancilla disonante copulativa; pues, no es sino soberana; porque como la posession del imperio le deelara supremo Monarcha, y el ser bijo de la esclava, dice el respeto à Maria, copula su magestad suprema, con el respeto de hijo de la esclava, para que por este respeto admiren al Señorio de Maria tocar lo lummo.

No puede ser el hijo como supremo Señor, libre, si es esclava la madre; pues, copule Christa los respetos de su suprema nobleza, con los de hijo de Maria como esclava, y confesaran, è que Christo no es Señor supremo, à que como esclava

ciava llegò el Señario de Maria, à tal gra; do, que tiene va hijo, que es Señar supremo.

Dexenme, que lo apure, y darè el realçe. El ser de hijo explica la razon de termino infinito, porque dice la hypostafis Divina, deificando la naturaleza humana; pues, de esta forma me resiero (dice Christo) à Maria como esclava; porque si como graciola sue su Señorio va lleno de gracia, como esclava pareciò insinia ta Señora.

Diràn, que esto prueba el excesso de la sineza; pero no el de la soberania. Consiesso, que en este abatimiento, tocò su amor el punto mas alto, pero ya veràn como tocò su Señorio lo sumo.

Aste en que sino podia recibir mas gracia, no podia ler mas Señora. Consiesso, que no podia crecer el señorio, en quanto al lleno, pero podia crecer en quanto à tener respetos mas altos. Si consideramos la gracia de Maria antes de conselarse esclava era vna plenitud; pero sin tener todavia el respeto de infinidad, porque todavia aunque llena no tiene respeto à la Persona Divina: este lo deviò al ser de Esclava (35) luego como Esclava sue mas señora.

Que del caso una Theologia de mi Angelicò Maestro. Pregunta si essuvo en Maria ligado, ò extinto el semes de pecado? (36) Con distincion, responde Santo Thomas; si se considera Maria antes de

Quia rexpexit bumilitatem ansila.

Humilitate concepit D, concebir al Verbo, solo tuvo ligado ab ex trinseco el some, de pecado: no podia caer en culpa; porque en virtud de vn decreto esicaz al intrinseco tenia continuados los concursos esicazes previos. Pero luego, que concibió al Verbo se le extinguió el somes del todo: no pudo despues de su concepcion caer en culpa, no solo porque Dios la manutenia, sino, porque ya despues de concebido tenia aquella imporencia intrinceca al pecado, que resulta de la total sujeccion del aperito. (37)

Cuidado con la diferencia de señorios. Crece el Señorio lo que crece el recesso del pecado; porque en el orden sobrenatural, del nace la esclavitud: Mas
dista del quien tiene impotencia intrinceca
de pecar, que quien no puede pecar por
sola extrinceca manutención; suego como
impotente al intrinceco, sue Maria mas
señora, que como extrincecamente assistida de la gracia: la impotencia ab intrinseco la devió al ser de esclava, suego sue
mas señora por esclaba, que por ilena.

provar la ilacion, que en mysterio; que somos todos tan interesados, no es razon dexar elguno quexoso. Mas, que desean saber, si quanto le dixo Gabriel à Maria, que estaba slena: Gratia Plena: y ya el Sessor con ella: Dominus Tecum; si en aquel instante se sormò la Concepcion del Dios bombre? Diràn que si porque sno la habitara como Sessor de distinto modo, que

Bernard, saper,

D. Thom. 33 3.part.quæ/f.: 27.art.3.03 5.

(37) Albers. Mag 2 na q. 135. la habitaba por el lleno suera supersuo decirle, que ya estaba Dios en ella, aviendase dicho, que estaba llena de gracia.

Suendam vero quod istud
sacramentum
tune primum
consumatum
fuit cum virgo dicerettecce ancilla Domini: D. Tho.
opuscal, de
bum, cap, I.

Quod autem imgresus disit Ave quod
sonat sine va
boc significat
quod per fluxum gratia
liberatur anima ab omni
vaD.Th.opus.
de bum. Cap.
1.

Que no se formò la Concepcion del Dios hombre, en aquel instante es evidente (38) porque entre decirle, que Dios estaba en ella, y consentir Maria confessandose esclava, mediò todo el tiempo en que propuso Maria sus repugnancias, y Gabriel soltò sus dadas: oygan el tenor de la embaxada.

ninpho, y ya se descubre en el Ave el re-

medio el de infelice. (39)

Porta Salatis (dice Alberto Mag. no peristaseando el Ave del Paraninpho) Porta salutis ave per quam patet exitus à Vœ: Venit as Eva Væ: væquia tollis; Ave. Ave Sigrada antagonista de Eva, pues, mexor, que ella de la infeliz parca, eres oy la puetta de la vida: Ave, que si ella nos matò con un vocado venenoso en ti se condimenta el vital bocado. Ave; porque abundando en ti la gracia, porque abundò en ella la culpa, ya estàs llena: Gratia Plena: Para que reboze en noso. tros tu gracia, con mas abundancia, que revocò en nosotros su culps. Ave: porque sin entrar en quenta estè lleno, el Senot està ya contigo: Dominus Tecum; Se ha venido Señora tras mi, ò impaciente de la dilacion, ò apoderolos imanes de tu beldad. Obendita entre todas las mugeres; pues; mereces, que Dios corporal; mente te habite!

Què es lo que dices Angel! Respondiò Maria turbada. Yo habitada realmente de Dios quando soy la criatura mas vil, que sacò de la nada su poder? Yo concebir, quando no conozco Varon? O turbacion, encanto de el bien summo! Odudas bassantes à poner en consulta à toda la Trinidad Santissima! (40) Y, ò finalmente impossibles, que acreditaron mas lo omnipotente! Señora, (replicò el Angel) tu milma vas aceleiando los plazos al hecho, con los que propones como eltorbos: porque no eres capaz de conocer varon, cres la complacencia del summo bien; y esse anonadarte es el motivo de elegirte: à Dios Señora, no ay cosa impolsible, y para la obra, que re anuneio; han empeñado las tres Divinas Personas, poder sabiduria, y amor. Solo aguardo tu consentimiento para que obre esta inaudita maravilla el Altissimo: no tardes, Senora, en darlo, que de tus labios estàn pendientes todas las importancias de Cielo, y mundo. Adan es pere tu sint para vet libre de desdichas tu descendencia: Abrahan por ver enemplidas sus esperanças: (41) David por ver divinizada su silla (42) No dilates mas el responder, que esperan tu si los tres Emispherios de Cielo, Infierno, y Mundo. El Abylmo para der liberead.

Quid faciei mus sorori nos træindie qua alloquéda est. cant. cap. 8. vers. 8.

Instandum
quod inradit
ad Abrabam

(24)

Exercit cornulation no bis in domo

David pueri fui: Canticum

Zachariæ v.

2.

(43)

Isse quoque omnium Rex, Or Dominus Rex, Quantum concupivit decorrentum tãrem tam desiderat responsum tura desiderat responsum tura opusc. 57. de Human.

(44)
Calep. lit. S

lir de infelice: y el Cielo para llenarle, aprisa Señora, que el Rey de Reyes espera; con tanta ansia desea tu respuesta: con quanta apeteció tu hermosura (43). Pues, Angel Santo, respondió Maria, encogiendose de ombros, si de mi depende todo esso; aqui està la esclava de el Señor, hagase su voluntad en mi: dicho, y hecho; porque al instanre se hallò con Dios en el Vientre. A esta Concepcion correspondió la extincion de el sences (dice Santo Thomàs) luego al ser esclava devió su Señorio toda su altura.

Aora entenderàn, porque al anunciarle la assistencia de el Espiritu Santo vsa Gabriel de el superdeniez en futuro. Si al Espiritu Santo, se le atribuye la infucion de la gracia, y le dice, que està de presente llenz, parece, que le avia de decir, que ya el Espiritu Santo de presente la posseia, assi como de presente le dice, que el Senor està en elle Dominus Tecum. Esso suera bueno sino huviera de venir sobre ella de otro modo: (esso significa el supervenies: Volverà à venir (44) ya ha venido à llenarte de gracia; pero falta el que concibas à Dios, y para esso ha de sobrevenir: porque s hasta aqui dista tu Señorio de la esclavitud del pecado tanto, quanto dista vna plenitud. falta, que diste, tantoquanto dista vus infinidad,

Este es otro altissimo respeto, y tal, que creo se ha de apurar mi cotte dad en èl. No ay duda, que es mayor señorio, el que no puede crecer, que el que puede ser mayor; el señorio à que oy se eleva Maria como llena, es limia tado: el que se corresponde al ser de esclava infinito; suego sue mas señora como Esclava, que como llena,

Las dudas es preciso sean oy estrechas; pero para esso tenemos Theologia. Si cotexamos el lleno de gracia, que oy recibe Maria, con el respeto de maternidad à que se eleva: su gracia puede ser mas: su maternidad no puede ser mejor: como llena se disponé: como madre le forma divinizandose (45) como llena, solo dice inclinacion à lo baeno: come madre dice total extincion de el fonces: como liena su gracia es limitada: como madre su gracia es infinita: como Mens: puede Dios hacer cola mejor: como madre no la pudo mejorar; porque este (en sentir del Angel Maestro) (46) es uno de los efectos con quien se ade. qua el poder de Dios infinito: estos respetos los devide al ser de esclava, luego como esclava sue infinitamente mas seño. TA.

Gabriel; anunciandole à Maria la Concepcion de el Dios hombre, con el fecit mibi magna, qui potens est. (47) De F2 Maria (45) D.Tho.3 part. quest.27. art. 3, 0.5.

(46) D.Tho.1.part. qualt.25.art. 6, ad 4.

Secundum Luicam, Cap. 1.

Maria restriendola à Dios humilde: y res paren en la diversidad, de el Dominas, y de el potens. Son terminos diferentes: el Dominus dice superioridad al esecto; porque expressa supremo dominio: el pos zens igualdad con el termino: porque aquel magna indeterminado; dice aver echado Dios el resto de su poder infinito: pues, essa es la diferencia, que và de el vn Señorio al otro; porque sue tanto mas señora como esclava, que como llena; que como llena, quedò en orden infinitamente inferior à Dios su gracia: como esclava, sueren de un mismo orden sus alturas.

Eccech. 43. apud D. Tho. 3 part. qualt,

(48)

27. ert. 3.

Ea concluya el Angelico Doctor exponiendo à Eccechiel: Ecce gloria Doi mini ingrediebatur per viem orientalem; Toda la gloria de Dios entra oy por Maria como por puerta oriental; porque todo Dios se concibe en ella, haciendola oris ente de la mejor vida; y bañada de tanta gloria; la pura virginal tierra de su carne, y alma resplandeze con la Magestad Divina.

\*\*\*

## EINAL

PVROSE ESTO, SEHORA, NO porque sea capaz mi ignorancia de apurarlo, sino porque, ò la Fè no peligre, à la devocion no me despene. Solo el Verbo, en quien à lo entendido, le vniò lo enamorado, pudo vencer el impossible de encarnado sin agravio de lo entendido; para que al ver vnidos por ti los mas distantes estremos, te adoras ramos el prodigio de los siglos. Para obrarlo no le bastava ser Dios, sino estar enad morado de ti. Que buen gusto ha tenido en elegirte; pero como pudiera dexar de la limitario, si los podesoros imares lo paro, y lo humilde: tanto es tu candor, que se ha hecho emparentar con el sumo bien: tanta es tu humildad, que solo ha podido llenar su vacio Dios.

Ya estàs preñada del, è inaudita grandeza! Pero, è innesable misericordia! Antecedente son, Señora, y consequencia; porque el mismo concebirse Dios en ti es ser madre de piedad; pues, è devar el apellido, è miramos con ojos misericordiosos: hijos son de un parto piedades, y pecadores; porque de unos, y otros, eres madre; pues, como Señora, tan distantes piedades, y pecadores. Es

Acues

vença tu clemencia la distancia; que motivo la culpa, pues, eres poderola, à
vençer una infinita distancia; y buelva dignos de tanta piedad tu gracia à los que
alexò de ella la culpa; para que abasallados de tu Señorio en la tierra, merezcamos adorarlo en la Gloria: Adquam, Co.

CORRECTIONI SANC: ta Romana Ecclesia liben: ter subijcit.

